

ORIYA

# ଲେଖକଙ୍କ୍ରପ୍ରତି.....

''ଯଥାର୍ଥ ଗୀତା''<sup>8</sup>ର୍ ଲେଖକ ଜଣେ ସହ ଅଟନ୍ତି । ଯିଏକି ଶିକ୍ଷାଗତ ଉପାଧି ସୟବରେ କିଛି ନ ଜାଣି ମଧ୍ୟ ସିହ୍ଗୁରୁଙ୍କ କୃପାର ଫଳ ସ୍ୱରୂପ ଈଶ୍ୱରୀୟ ଆହେଶ ଦ୍ୱାରା ସଂଚାଳିତ ଅଟନ୍ତି । ଲେଖିବାକୁ ଅପଣ ସାଧନ ଭଜନରେ ବ୍ୟବଧାନ ବୋଲି ମାନି ଆସୁଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ଗୀତାର ଏହି ଭାଷ୍ୟରେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶନ ହିଁ ନମିଉ ହେଲା । ଭଗବାନ ଆପଣଙ୍କୁ ଅନୁଭବ ଦ୍ୱାରା ଅବଗତ କରାଇଲେ ଯେ, ଆପଣଙ୍କ ସମୟ ବୃତ୍ତି ଶାନ୍ତି ହୋଇଗଲା । କେବଳ ଏକ ମାତ୍ର ସୂକ୍ଷ୍ମ ବୃଭି ଶେଷ ରହିଛି 'ଗୀତା' ଲେଖନ୍ତୁ ! ପ୍ରଥମେ ଏହି ବୃଭିକୁ ସ୍ୱାମୀଳୀ ଭଳନ ଦ୍ୱାରା କାଟିବା ପାଇଁ ପ୍ରଯତ୍ତ କଲେ । କିନ୍ତୁ ଭଗବାନଙ୍କ ଆଦେଶ ମୃତି ସ୍ବୃପ ହେଉଛି -'ଯଥାର୍ଥ ଗୀତା' । ଏହି ଭାଷ୍ୟରେ ଯେଉଁଠି ତୃଟି ହୁଏ, ଭଗବାନ ସ୍ୟଂ ସୁଧାରି ଦେଉଥିଲେ । ସ୍ୱାମୀଳୀଙ୍କ ସ୍ୱାନ୍ତଃ ସୁଖାୟ ଏହି କୃତି ସର୍ବାତଃ ସୁଖାୟ ହୋଇଗଲା । ଶୁଭକାମନା ସହିତ - 🔾

୍ର ପ୍ରକାଶକଙ୍କ ତରଫରୁ -

8900

# ॥ ॐ ନମଃ ସଦ୍ଗୁରୁ ଦେବାୟ ॥

# <sup>ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବଦ୍ଗୀତ।</sup> ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା

# ମାନବ ଧର୍ମ ଶାସ

#### ବ୍ୟାଖ୍ୟାକାର :

#### Shri Paramhans Swami Adgadanand Ji Ashram Trust

5, New Apollo Estate, Mogra Lane

Opp. Nagardas Road, Andheri (East)

Mumbai - 400069 Tel.: (022) 28255300

E-mail: contact@yatharthgeeta.com Website: www.yatharthgeeta.com





ଶ୍ରୀକୃଷ ଯେଉଁ ସମୟରେ ଗୀତା ଉପଦେଶ ଦେଇଥିଲେ, ସେହି ସମୟରେ ତାଙ୍କ ମନୋଗତ ଭାବ କ'ଣ ଥିଲା ? ସମୟ ମନୋଗତ ଭାବ କହିହୁଏ, ଆଉ କିଛି ଭାବ-ଭଙ୍ଗିମା ଦ୍ୱାରା ବ୍ୟକ୍ତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଅବଶିଷ୍ଟ ପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତ କ୍ରିୟାପ୍ତକ ଅଟେ- ଯାହାକୁ କୌଣିସି ପଥ୍ୟକ କ୍ରିୟାପ୍ତକ ପଥରେ ହିଁ କଣିପାରିବ । ଯେଉଁ ୟରରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ଥିଲେ କ୍ରମଶଃ ଚାଲି ସେହି ଅବସ୍ଥାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ମହାପୁରୁଷ ହିଁ କାଣିପାରିଥାଆନ୍ତି ଯେ, ଗୀତା କ'ଣ କହୁଛି ? ସେ ଗୀତାର ପଦ୍ଭି ଗୁଡିକର ପୁନରାବୃତ୍ତି ହିଁ କରିନଥାନ୍ତି ବଂର ତାହାର ଭାବକୁ ମଧ୍ୟ ଦର୍ଶାଇ ଦେଇଥାନ୍ତି କାରଣ ଯେଉଁ ଦୃଶ୍ୟ ଶ୍ରୀକୃଷ ଙ୍କ ସମ୍ମୁଖରେ ଥିଲା, ତାହାହିଁ ସେହି ବର୍ତ୍ତମାନ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସମ୍ମୁଖରେ ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ତେଣୁ କରି ସେ ଦେଖନ୍ତି ଏବଂ ଦେଖାଇ ପାରନ୍ତି । ଆପଣଙ୍କ ଭିତରେ କାଗ୍ରତ କରାଇପାରନ୍ତି ତଥା ସେହି ପଥରେ ମଧ୍ୟ ଚଲାଇପାରନ୍ତି ।

ପୂକ୍ୟ ଶ୍ରୀ ପରମହଂସକୀ ମହାରାକ ମଧ୍ୟ ସେହି ୟରର ମହାପୁରୁଷ ଥିଲେ । ତାହାଙ୍କ ବାଣୀ ତଥା ଅତଃ ପ୍ରେରଣା ଦ୍ୱାରା ଗୀତାର ଯେଉଁ ଅର୍ଥ ମିଳିଛି, ତାହାର ସଂକଳନ ହେଉଛି 'ଯଥାର୍ଥ ଗୀତା' ।

## – ଆମ ପ୍ରକାଶନ –

| ପ୍ର | ସ୍ତୁତ |  |
|-----|-------|--|
| ପ୍ର | ସ୍ତୁତ |  |

#### ଭାଷା

ଯଥାର୍ଚ ଗୀତା

• ଭାରତୀୟ ଭାଷା

• ଆନ୍ତର୍ରାଷ୍ଟ୍ରୀୟ ଭାଷା

ଶଙ୍କା ସମାଧାନ ଜୀବନାଦର୍ଶ ଏବଂ ଆତ୍ପାନ୍ଭତି

ଅଙ୍ଗ କ୍ୟୁ ଫଡ଼କତେ ହେଁ ? କ୍ୟା କହତେ ହେଁ ?

ଅନନ୍ଧୟେ ପଶ୍ଚ ଏକଲବ୍ୟ କା ଅଙ୍ଗଠା ଭଜନ କିସକା କରେଁ

ୟୋଗ ଶାସ୍ତ୍ରୀୟ ପାଣାୟାମ

ଷୋଡଷୋପଚାର ପ୍ରଜନ ପଦ୍ଧତି ୟୋଗ ଦର୍ଶନ

ଗ୍ଲୋରୀକ୍ ଅଫ ୟୋଗ

ଅଡିଓ କ୍ୟାସେଟ୍

ଯଥାର୍ଥ ଗୀତା ଅମୃତବାଶୀ

(ଶ୍ରୀ ସ୍ଥାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦଳୀ ମୁଖାରବିନ୍ଦରୁ ନିଃସୃତ ଅମୃତବାଣୀର ସଙ୍କଳନ ଭାଗ 1 ରୁ 51 ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ।)

ଗୁରୁବନ୍ଦନା (ଆରତୀ) (MP3)-*ସିଡି* 

ଯଥାର୍ଥ ଗୀତା ଅମୃତବାଶୀ

ଅଜିଓ ସିଜି

ଯଥାର୍ଥ ଗୀତା

ହିନ୍ଦି, ମରାଠୀ, ପଞ୍ଜାବୀ, ଗୁଜରାତି, ଉର୍ଦ୍ଦ୍ ,ସଂସ୍କୃତ, ଓଡ଼ି ତାମିଲ୍, ତେଲ୍ଗୁ, ମାଲୟାଲମ୍, କନ୍ନଡ, ଅସମିଆ ।

ଇଂରାଜୀ, ଜର୍ମନ, ଫ୍ରେଞ୍ଚ, ନେପାଳୀ, ସ୍କେନିସ୍, ନର୍ଣ୍ଣେ ଚାଇନୀକ୍, ଡଚ୍, ଇଟାଲିଅନ୍, ରସିଅନ୍ ।

ହିନ୍ଦି, ମରାଠୀ, ଗୁଜରାତି, ଇଂରାଜୀ ।

ହିନ୍ଦି, ମରାଠୀ, ଗଜରାତି, ଇଂରାଜୀ ।

ହିନ୍ଦି, ମରାଠୀ, ଗ୍ରକ୍ତରାତି, ଜର୍ମନ ।

ହିନ୍ଦି, ଗୁଜରାତି, ମରାଠୀ । ହିନ୍ଦି, ମରାଠୀ, ଗଜରାତି ।

ହିନ୍ଦି, ମରାଠୀ, ଗଜରାତି, ଜର୍ମନ, ଇଂରାଜୀ ।

ହିନ୍ଦି, ମରାଠୀ, ଗଳ୍ପରାତି । ହିନ୍ଦି, ମରାଠୀ, ଗ୍ରଚ୍ଚରାତି ।

ହିଛି ।

ଲଂରାଜୀ ।

ହିନ୍ଦି, ମରାଠୀ, ଗ୍ରଜରାତି, ଇଂରାଜୀ ।

ହିଛି ।

ହିନ୍ଦି<mark>, ମରାଠୀ</mark>, ଜୁଜରାତି, ଇଂରାଜୀ ।

ହିନ୍ଦି ।

ଜର୍ମନ ।

#### ସର୍ବାଧିକାର © ଲେଖକ

<mark>ସର୍ବାଧିକାର ସଂରକ୍ଷିତ। ଏହି ପୁଞ୍ଜର କୌଣସି ଅଂଶ ପ୍ରକାଶକଙ୍କ ବିନା ଲିଖିତ ଅନୁମତିରେ ପ୍ରକାଶିତ କରାଯିବ</mark> ନାହିଁ, ଏକ ରିଟ୍ରୀଭାଲ୍ ସୀଷ୍ଟମ୍ବରେ ଗଚ୍ଛିତ କରାଯିବ ନାହିଁ, କି ଇଲେକ୍ଟ୍ରନିକ୍, ମେକାନିକଲ୍, ଫୋଟୋକପିଙ୍ଗ, ରେକର୍ଡିଙ୍ଗ ବା ଅନ୍ୟ କିଛି ଦ୍ୱାରା କୌଣସି ପ୍ରକାରେ ବା ମାଧ୍ୟମରେ ଅନ୍ତରଣ କରାଯିବ ନାହିଁ, କେବଳ ରିଭିଉ ବା କ୍ରିଟିକଲ୍ <mark>ଆର୍ଟିକଲ୍ଲରେ ସାମାନ୍ୟ ଅଂଶ ଉଦ୍ଧ୍ୱତ କରାଯାଇ ପାରେ ।</mark>

ଅନତ ଶ୍ରୀ ବିଭୂଷିତ, ଯୋଗୀରାକ, ଯୁଗ ପିତାମହ ପରମପୂଜ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ପରମାନନ୍ଦକୀ ଶ୍ରୀ ପରମହଂସ ଆଶ୍ରମ ଅନୁସୂଇୟା (ଚିତ୍ରକୂଟ) ପରମ ପାବନ ଶ୍ରୀ ଚରଣ କମଳରେ ସାଦର ସମର୍ପିତ -ଅନ୍ତଃ ପ୍ରେଣା-





# ଗୁରୁ-ବନ୍ଦନା

॥ ଓଁ ଶ୍ରୀ ସଦ୍ଗୁରୁଦେବ ଭଗବାନ୍କା କା କୟ ॥

କୟ ସଦ୍ଗୁରୁଦେବଂ, ପରମାନଦଂ, ଅମର ଶରୀ<mark>ରଂ ଅବିକାରୀ ।</mark> ନିର୍ଗୁଣ ନିର୍ମୂଳ, ଧରି <mark>ସୂଲଂ, କାଟନ</mark> ଶୂଲଂ ଭବଭାରୀ ॥

ସୂରତ ନିଜ ସୋଽହଂ, କଲିମଲ ଖୋ<mark>ହଂ, ଜନମନ ମୋହନ ଛବିଭାରୀ ।</mark> ଅମରାପୁର ବାସୀ, ସବ ସୁଖ ରା<mark>ଶି, ସଦା ଏକରସ ନିର୍ବିକାରୀ ॥</mark>

ଅନୁଭବ ଗୟୀରା, ମତି କେ ଧୀରା, ଅ<mark>ଲଖ ଫକୀରା ଅବତାରୀ ।</mark> ଯୋଗୀ ଅଦ୍ୱୈଷା, ତ୍ରିକାଲ ଦ୍ରଷା, କେବ<mark>ଲ ପଦ ଆନନ୍ଦକାରୀ ।।</mark>

ଚିତ୍ରକୂଟହିଁ ଆୟୋ, ଅଦ୍ୱେତ ଲଖାୟୋ, ଅନସୂ<mark>ଇୟା ଆସନ</mark> ମାରୀ । ଶ୍ରୀ ପରମହଂସ ସ୍ୱାମୀ, ଅନ୍ତର୍ଯାମୀ, ହେଁ ବଡ଼ନା<mark>ମୀ ସଂସା</mark>ରୀ ॥

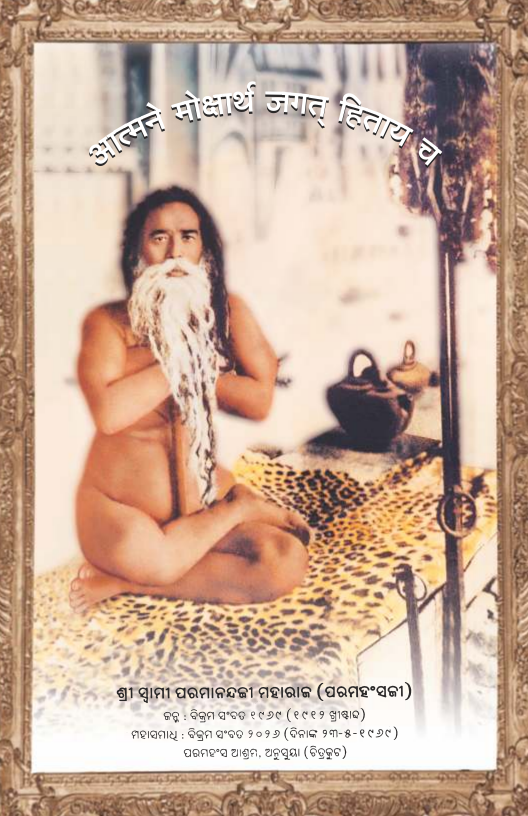
ହଂସନ ହିତକାରୀ, ଜଗ ପଗୁଧାରୀ, ଗର୍ବ ପ୍ରହା<mark>ରୀ, ଉପକାରୀ ।</mark> ସତ୍-ପଂଥ ଚଲାୟୋ, ଭରମ ମିଟାୟୋ, ରୂପ ଲ<mark>ଖାୟୋ କରତାରୀ ।।</mark>

ୟହ ଶିଷ୍ୟ ହୈ ତେରୋ, କରତ ନିହୋରୋ, ମୋପର ହେରୋ ପ୍ରଣଧାରୀ ଜୟ ସଦ୍ଗୁରୁ......ଭାରୀ ॥

اا عُدُد اا



ठॅठ





#### श्री हरि की वाणी वीतराग परमहंसों का आधार आदिशास्र गीता- संत मत

१०-२-२००७- तृतीय विश्वहिन्दू सम्मेलन दिनांक १०-११-१२-१३ फरवरी २००७ के अवसर पर अर्धकुम्भ २००७ प्रयाग भारत में प्रवासी एवं अप्रवासी भारतीयों के विश्व सम्मेलन के उद्घाटन के अवसर पर विश्व हिन्दु परिषद ने ग्यारहवी धर्मसंसद में पारीत गीता हमारा धर्मशास्त्र है प्रस्ताव के परिप्रेक्ष्य में गीता को सदैव से विद्यमान भारत का गुरुग्रन्थ कहते हुए यथार्थ गीता को इसका शाश्वत भाष्य उद्घोषित किया तथा इसके अन्तर्राष्ट्रीय मानव धर्मशास्त्र की उपयोगिता रखने वाला शास्त्र कहा।

(अशोक सिंहल)

अन्तर्राष्ट्रीय अध्यक्ष-विश्व हिन्दू परिषद

॥ श्री कार्रागिष सुनुका विजयते ॥
सर्वतन्त्रस्वतन्त्र-शास्त्रार्थविद्यावतात्त्-चिश्वविश्वत् -प्रहासहोपाध्यायादिविक्दविभूषक
पण्डतसम्राट-प्रातःस्माणीय श्री ग्रिक्कुमारागाविपिश्रप्रातिद्वापिता
वाराणसेयसर्विध्यविद्यसम्मान-प्रतिनिधम्ता-

मो.: ९४१५२८५८५६ पत्राचार कार्यालय:

डी.१७/५८, दशाश्वमेध.

टे.नं. : २४५२११३

वाराणसी, उत्तर प्रदेश, भारत दिनांक १.३.०४

?-३-२००५- भारत की सर्वोच्च श्री काशी विद्वतपरिषद ने दिनांक ?-३-२००४ को "श्रीमद् भगवद् गीता" को आदि मनुस्मृति तथा वेदों को इसी का विस्तार मानते हुए विश्वमानव का धर्मशास्त्र और यथार्थ गीता को परिभाषा के रूप में स्वीकार किया और यह उद्घोषित किया कि धर्म और धर्मशास्त्र अपरिवर्तनशील होने से आदिकाल से धर्मशास्त्र "श्रीमद् भगवद् गीता" ही रही है ।

> गणेशदत्त शास्त्री मंत्री श्री काशीविद्वत्परिषद भारत

31. Dar ( our reals of)

आचार्य केदारनाथ त्रिपाठी दर्शनरत्नम वाचस्पति अध्यक्ष श्री काशीविद्वत्परिषद भारत



### विश्व धर्म संसद् WORLD RELIGIOUS PARLIAMENT

३-१-२००१- विश्वधर्म संसद में विश्व मानव धर्मशास्त्र "श्रीमद् भगवद् गीता" के भाष्य यथार्थ गीता पर परम पूज्य परमहंस स्वामी श्री अड़गड़ानन्द जी महाराज जी को प्रयाग के परमपावन पर्व महाकुम्भ के अवसर पर विश्वगुरु की उपाधि से विभूषित किया ।

२-४-१९९८- मानवमात्र का धर्मशास्त्र "श्रीमद् भगवद् गीता" की विशुद्ध व्याख्या यथार्थ गीता के लिए धर्मसंसद द्वारा हरिद्वार में महाकुम्भ के अवसर पर अन्तर्राष्ट्रीय अधिवेशन में परमपूज्य स्वामी श्री अङ्गड़ानन्द जी महाराज को भारत गौरव के सम्मान से विभूषित किया गया ।

१-४-१९९८- बीसवी शताब्दी के अन्तिम महाकुम्भ के अवसर पर हरिद्वार के समस्त शंकराचार्यो महामण्डलेश्वरो ब्राह्मण महासभा और ४४ देशों के धर्मशील विद्वानों की उपस्थिति में विश्व धर्म संसद द्वारा अन्तर्राष्ट्रीय अधिवेशन में पूज्य स्वामी जी को "श्रीमद् भगवद् गीता" धर्मशास्त्र (भाष्य यथार्थ गीता) के द्वारा विश्व के विकास में अद्वितीय योगदान हेतु "विश्वगौरव" सम्मान प्रदान किया गया।

HO o a Palondar 1950-a
Chairman
Presentation Committee
or

Presiding Authority



M אינים אינ

## माननीय उच्च न्यायालय इलाहाबाद का ऐतिहासिक निर्णय

माननीय उच्चन्यायालय इलाहाबाद ने रिट याचिका संख्या ५६४४७ सन २००३ श्यामलरंजन मुखर्जी वनाम निर्मलरंजन मुखर्जी एवं अन्य के प्रकरण में अपने निर्णय दिनांक ३० अगस्त २००७ को "श्रीमद् भगवद् गीता" को समस्त विश्व का धर्मशास्त्र मानते हुए राष्ट्रीय धर्मशास्त्र की मान्यता देने की संस्तुति की है। अपने निर्णय के प्रस्तर ११५ से १२३ में माननीय न्यायालय ने विभिन्न गीता भाष्यों पर विचार करते हुए यथार्थ गीता को इसके सम्यक एवं युगानुकुल भाष्य के रुप में मान्य करते हुए धर्म, कर्म, यज्ञ, योग आदि को परिभाषा के आधार पर इसे जाति पाति मजहब सम्प्रदाय देश व काल से परे मानवमात्र का धर्मशास्त्र माना जिसके माध्यम से लौकिक व पारलौकिक दोनों समृद्धि का मार्ग प्रशस्त किया जा सकता है।

नोट - उपरोक्त निर्णय माननीय उच्च न्यायालय ईलाहाबाद की बेवसाईट पर उपलब्ध है।

#### Extract from Historical Judgment of Hon'ble High Court, Allahabad

Hon'ble Mr. Justice S.N. Srivastava, (in his judgment dated 30.8.2007 passed in writ petition No. 56447 of 2003 Shyamal Ranjan Mukherjee Vs. Nirmal Ranjan Mukherjee & others) has been pleased to hold that:

"Shrimadbhagwad Gita is a Dharmshastra not only for Hindu but for all human beings. Message of Gita is relevant for all Religions of the world and is not limited for any particular Religion".

"Yatharth Geeta" by Swami Adgadanandji Maharaj, a great saint of India,is Dharm and Dharmshastra for all, irrespective of their caste, creed, race, religion, Dharm & community and is for all times and space.

N.B.:- The aforesaid decision is available on the Website:

http://www.allahabadhighcourt.in

# ଗୀତା ମାନବମାତ୍ତର ଧର୍ମଶାସ୍ତ୍ର

–ମହର୍ଷି ବେଦବ୍ୟାସ

ଶ୍ରୀକୃଷ କାଳୀନ ମହର୍ଷି ଦେବବ୍ୟାସଙ୍କ ପୂର୍ବରୁ କୌଣସି ଶାସ୍ତ ପୁଞ୍ଚକ ରୂପରେ ଉପଲହ୍ଧ ନଥିଲା । ଶ୍ରୁତ ଜ୍ଞାନର ଏହି ପରମ୍ପରାକୁ ଉଲଂଘନ କରି ସେ ଚାରି ବେଦ, ବ୍ରହ୍ମସୂତ୍ର, ମହାଭାରତ, ଭାଗବତ ଏବଂ ଗୀତା ଭଳି ଗ୍ରଛରେ ପୂର୍ବ ସଂଞ୍ଚତ ଭୌତିକ ଏବଂ ଆଧ୍ୟାତ୍ୟିକ ଜ୍ଞାନରାଶିର ସଙ୍କଳିନ କରି ଶେଷରେ ସେ ସ୍ପୁୟଂ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଦେଲେ ଯେ, ସର୍ବୋପନିଷଦୋ ଗାବୋ ଦୋଷ୍ଥା ଗୋପାଲନନ୍ଦନ ଅର୍ଥାତ୍ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବେଦଙ୍କ ପ୍ରାଣ, ଉପନିଷଦ ମାନଙ୍କ ସାର ହେଉଛି ଗୀତା – ଯାହାକୁ ଗୋପାଳ ଶ୍ରୀକୃଷ ଦୁହିଁଲେ ଏବଂ ଅଶାନ୍ତ ଜୀବଙ୍କୁ ପରମାତ୍ୟାଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଓ ସାଧନାର ଛିତି ଶାଶ୍ୱତ ଶାନ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପହୁଞ୍ଚାଇଲେ । ଏହି ମହାପୁରୁଷ ନିଜର ଗ୍ରଛମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଗୀତାକୁ ଶାସ୍ତର ସଜ୍ଞା ଦେଇ, ୟୁତି କରି କହିଲେ – ଗୀତା ସୁଗୀତା କର୍ତ୍ତବ୍ୟା । ଅର୍ଥାତ୍ ଗୀତାକୁ ସମ୍ୟକ୍ ରୂପେ ମନନକରି ହୃଦୟରେ ଧାରଣ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ । ଯାହା ପଦ୍ମନାଭ ଭଗବାନଙ୍କ ଶ୍ରୀମୁଖରୁ ନିଃସୃତ ବାଣୀ ଅଟେ । ତେବେ ଅନ୍ୟ ଶାସ୍ତର ସଂଗ୍ରହ କରିବା କ'ଶ ଆବଶ୍ୟକ ?

ଗୀତାର ସାରାଂଶ ହି ଶ୍ଲୋକରୁ ପ୍ରକଟ ହୁଏ -

ଏକଂ ଶାସ୍ତଂ ଦେବକୀପୁତ୍ର ଗୀତମ୍ , ଏକୋ ଦେବୋ ଦେବକୀପୁତ୍ର ଏବ । ଏକୋ ମନ୍ତ୍ରୟ୍ୟ ନାମାନିୟାନି, କର୍ମାପ୍ୟେକୋ ତସ୍ୟ ଦେବସ୍ୟ ସେବା ॥

ଅର୍ଥାତ୍ ଗୀତା ହିଁ ଏକ ଶାସ୍ତ, ଯାହାକୁ ଦେବକୀପୁତ୍ର ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ ନିଜ ଶ୍ରୀମୁଖରେ ଗାୟନ କଲେ । ଏକ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ଯୋଗ୍ୟ ଦେବ, 'ଶ୍ରୀକୃଷ' । ଏହି ଗାୟନରେ ପ୍ରତିପାଦିତ ସତ୍ୟ ହେଉଛି 'ଆତ୍ମା' । ଆତ୍ମା ଭିନ୍ନ ଆଉ କିଛି ଶାଶ୍ୱତ ନାହିଁ । ସେହି ଗାୟନରେ ମହାଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କ'ଣ କପ କରିବା ପାଇଁ କହିଲେ – 'ଓମ୍(ଓଁ)' ହେ ଅର୍ଜୁନ ! 'ଓମ୍' ଅକ୍ଷୟ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ନାମ ଅଟେ, ତାହାଙ୍କ କପ ଏବଂ ମୋର ଧ୍ୟାନ କର ! ଗୀତାରେ ବର୍ଣ୍ଣିତ ପରମଦେବ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ସେବାହିଁ ଏକମାତ୍ର ଧର୍ମ ! ତାହାଙ୍କୁ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ବିଶ୍ୱାସ ସହିତ ନିଜ ହୃଦୟରେ ଧାରଣ କର । ଅୟୁ । ପ୍ରାରୟରୁ ହିଁ ଗୀତା ଆପଣଙ୍କର ଶାସ୍ତ ରହିଛି । ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ

ହଳାର ବର୍ଷ ପଣ୍ଟାତ୍ ଯେଉଁ ମହା ପୁରୁଷମାନେ ଏକ ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ସତ୍ୟ ବୋଲି କହିଲେ, ସେମାନେ ଗୀତାର ହିଁ ସନ୍ଦେଶ ବାହାକ ଥିଲେ । ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଠାରୁ ହିଁ ଲୌକିକ ଏବଂ ପାରଲୌକିକ ସୁଖର କାମନା, ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଡ଼ିରବା, ଅନ୍ୟ କାହାକୁ ଈଶ୍ୱର ନମାନିବା, ଏପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସମୟ ମହାପୁରୁଷ କହିଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଈଶ୍ୱରୀୟ ସାଧନା, ଈଶ୍ୱର ପ୍ରାପ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାଧନା କରି ଚାଲିବା, ଏହା କେବଳ ଗୀତାରେ ହିଁ ସମ୍ଭ ରୂପେ କ୍ରମବଦ୍ଧ ସୁରକ୍ଷିତ ରହିଛି । ଗୀତାରୁ ସୁଖ ଶାନ୍ତି ତ ସ୍ୱତଃ ମିଳିଥାଏ କିନ୍ତୁ ଏହା ଅକ୍ଷୟ ଅନାମୟ ପଦ ମଧ୍ୟ ଦେଇଥାଏ । ଦେଖନ୍ତ, ଗୀତାର ଗୌରବ ପାପ୍ତ ଟୀକା-'ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା'।

ଯଦ୍ୟପି ବିଶ୍ୱରେ ସର୍ବତ୍ର ଗୀତାର ସମାଦର ରହିଛି, ତଥାପି ଏହା କୌଣସି ଧର୍ମ ଅଥବା ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ସାହିତ୍ୟ ହୋଇ ନ ପାରେ । କାରଣ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ କିଛି ନା କିଛି ରୂଢିବାଦରେ ଆବଦ୍ଧ ରହିଛି । ଭାରତରେ ପ୍ରକଟ ହୋଇଥିବା ଗୀତା ବିଶ୍ୱବାସୀଙ୍କ ଧରୋହର ଅଟେ । ତେଣୁ ଗୀତାକୁ ରାଷ୍ଟ୍ରିୟ ଶାସ୍ତ୍ରର ସଂଜ୍ଞା ଦେଇ ଉଚ୍ଚ-ନୀଚ୍ଚ, ଭେଦ-ଭାବ ତଥା କଳହ ପରମ୍ପରାରେ ପିଡ଼ିତ ବିଶ୍ୱର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜନତାଙ୍କୁ ଶାନ୍ତି ଦେବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟତ୍ନ କରାଯାଉ ।

# ଧର୍ମ-ସିର୍ଦ୍ଧାନ୍ତ - ଏକ

- ୧) ସମୟେ ପ୍ରଭୁଙ୍କ ସନ୍ତାନ-ମମୈବାଂଶୋ ଜୀବଲୋକେ ଜୀବଭୂତଃ ସନାତନଃ । ମନଃ ଷଷାନୀୟ୍ରିୟାଣି ପ୍ରକୃତିୟାନି କର୍ଷତି ॥୧୫/୭ ସମୟ ମାନବ ଈଶ୍ଧରଙ୍କ ସରାନ ।
- 9) ମାନବ ତନୁର ସାର୍ଥକତା– ଅନିତ୍ୟମସୁଖଂ ଲୋକମିମଂ ପ୍ରାପ୍ୟ ଭକସ୍ୱମାମ୍ ॥୯/୩୩ ସୁଖ ରହିତ କ୍ଷଣଭଙ୍ଗୁର କିନ୍ତୁ ଦୁର୍ଲଭ ମାନବ ତନୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରି ମୋର ଭଜନ କର । ଅର୍ଥାତ୍ ଶରୀରଧାରି ମନୃଷ୍ୟମାନଙ୍କ ହିଁ ଭଜନର ଅଧିକାର ଥାଏ ।
- ୩) ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ଜାତି କେବଳ ଦୁଇଟି ଦ୍ୱୌ ଭୂତସର୍ଗୈ ଲୋକେବ୍ଦସ୍ମିନ୍ ଦୈବ ଆସୁର ଏବ ଚ । ଦୈବୋ ବିୟରଶଃ ପ୍ରୋକ୍ତ ଆସୁରଂ ପାର୍ଥମେଶୃଣୁ ॥୧୬/୬

ମନୁଷ୍ୟ କେବଳ ଦୁଇ ପ୍ରକାରର– ଦେବତା ଓ ଅସୁର । ଯାହାର ହୃଦୟରେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ କାର୍ଯ୍ୟରତ ଥାଏ, ସେ ଦେବତା ତଥା ଯାହାର ହୃଦୟରେ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ କାର୍ଯ୍ୟରତ ଥାଏ, ସେ ଅସୁର । ତୃତୀୟ ଅନ୍ୟ କୌଣସି କାତି ସୃଷ୍ଟିରେ ନାହିଁ ।

୪) ପ୍ରତ୍ୟେକ କାମନା ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନିକଟରେ ସୁଲଭ– ତ୍ରୈବିଦ୍ୟା ମାଂ ସୋମପାଃ ପୂତ ପାପା ୟଞ୍ଜୈରିଷ୍ଣା ସ୍ୱର୍ଗତିଂ ପ୍ରାର୍ଥୟନ୍ତେ । ତେ ପୂର୍ଣ୍ୟମାସାଦ୍ୟ ସ୍ତରେନ୍ଦ୍ର ଲୋକମ୍

ମଶ୍ୱନ୍ତି ଦିବ୍ୟାନ୍ଦିବି ଦେବ ଭୋଗାନ୍ ॥୯/୧୦ ମୋଡେ ଭଜନ କରି ଲୋକେ ସ୍ୱର୍ଗ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କାମନା କରନ୍ତି । ମୁଁ ସେମାନଙ୍କୁ ଦେଇଥାଏ ଅର୍ଥାତ୍ ସଡ଼କିଛି ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଠାର୍ ପାପ୍ତି କରିବା ସ୍କଲ୍ଭ ।

%) ଭଗବାନଙ୍କ ଶରଣରେ ପାପର ବିନାଶ – ଅପି ଚେଦସି ପାପେଭ୍ୟଃ ସବେ୍ତ୍ୟଃ ପାପକୃତ୍ତମଃ । ସବ୍ଦ ଜ୍ଞାନ ପୁବେନୈବ ତୃକିନଂ ସନ୍ତରିଷ୍ୟସି ॥४/୩୬ ସମ୍ପୂର୍ଣ ପାପୀମାନଙ୍କ ଠାରୁ ଅଧିକ ପାପ କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମଧ୍ୟ ଜ୍ଞାନରୂପୀ ନୌକା ଦ୍ୱାରା ନିଃସନ୍ଦେହ ପାର ହୋଇଯିବ ।

#### ୬) ଜ୍ଞାନ-

ଅଧାମ୍ ଜ୍ଞାନ ନିତ୍ୟତ୍ୱଂ ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାନାର୍ଥ ଦର୍ଶନମ୍ । ଏତକ୍ଷାନମିତି ପ୍ରୋକ୍ତମଜ୍ଞାନଂ ୟଦତୋଦ୍ଧନ୍ୟଥା ।।୧୩/୧୧ ଆତ୍ଯାର ଅଧିପତ୍ୟରେ ଆଚରଣ, ତତ୍ତ୍ୱର ଅର୍ଥଭୂତ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ(ମୋର) ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନ ହିଁ ଜ୍ଞାନ । ଏତଦ୍ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ସବୁ ଅଜ୍ଞାନ । ଅତଃ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜାନକାରୀ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ।

୭) ସମୟଙ୍କ ଭକନରେ ଅଧିକାର ରହିଛି-

ଅପି ଚେତ୍ସୁଦୁରାଚାରେ। ଭକତେମାମନନ୍ୟଭାକ୍ । ସାଧୁରେବ ସ ମନ୍ତବ୍ୟଃ ସମ୍ୟଗ୍ବ୍ୟବସିତୋ ହି ସଃ । ୯/୩୦ କ୍ଷିପ୍ରଂ ଭବତି ଧର୍ମାତ୍ମା ଶ୍ୱଶ୍ଚହ୍ଛାନ୍ତିଂ ନିଗଚ୍ଛତି । କୌନ୍ତେୟ ପ୍ରତିକାନୀହି ନ ମେ ଭକ୍ତଃ ପ୍ରଣସ୍ୟତି । ୯/୩୧

ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁରାଚାରୀ ମଧ୍ୟ ମୋର ଭକନ କରି ଶିଘ୍ର ହିଁ ଧର୍ମାତ୍ପା ହୋଇଯାଏ ଏବଂ ସଦା ନିତ୍ୟ ଶାଶ୍ୱତ ଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାସ୍ତକରିନିଏ । ଅତଃ ତାଙ୍କୁ ଧର୍ମାତ୍ସା କୁହାଯାଏ, ଯେ ଏକ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ପ୍ରତି ସମର୍ପିତ । ତଥା ଭକନ କରିବା ଅଧିକାର ଦୁରାଚାରୀଙ୍କ ମଧ୍ୟ ରହିଛି ।

୮) ଭଗବତ୍ ପଥରେ ବୀଜର ନାଶ ନାହିଁ –

ନେହାଭିକ୍ରମନାଶୋଦ୍ଧସ୍ତି ପ୍ରତ୍ୟବାୟୋ ନ ବିଦ୍ୟତେ । ସ୍ୱଳ୍ପମପ୍ୟସ୍ୟ ଧର୍ମସ୍ୟ ତ୍ରାୟତେ ମହତୋ ଭୟାତ୍ୟା୨/୪୦

ଏହି ଆତ୍ମ ଦର୍ଶନ କ୍ରିୟାର ଅଚ୍ଚ ଆଚରଣ ମଧ୍ୟ କନ୍ନ ମରଣ ରୂପୀ ମହାଚ୍ ଭୟରୁ ଉଦ୍ଧାର କରିଥାଏ ।

୯) ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନିବାସ -

ଇଶ୍ୱରଃ ସର୍ବଭୂତାନଂହୃଦ୍ଦେଶେବର୍କୁନ ତିଷ୍ଠତି । ଭାମାୟନ୍ ସର୍ବଭୂତାନି ୟନ୍ତାରୂଢାନି ମାୟୟା ।।୧୮/୬୧ ଈଶ୍ୱର ସମୟ ଭୂତ-ପ୍ରାଣୀଙ୍କ ହୃଦୟରେ ରହନ୍ତି ।

ତମେବ ଶରଣଂଗ**ଛୁ ସର୍ବଭାବେନ ଭାରତ ।** ତତ୍ ପ୍ରସାଦାତ୍ ପରାଂ ଶାନ୍ତିଂ <mark>ସ୍ଥାନଂ ପ୍ରାପ୍ସ୍ୟସି ଶାଶ୍ୱତମ୍ ।।୧୮ ୬୨</mark> ସମ୍ପୂର୍ଷ ଭାବ ସହିତ ସେହି ଏକ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ଶରଣରେ ଯାଅ । ଯାହାର କୃପା ଦ୍ୱାରା ତୁମକୁ ପରମ ଶାନ୍ତି ଶାଶ୍ୱତ ପରମଧାମ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ ।

#### ୧୦) ଯଞ୍ଜ -

ସର୍ବାଶୀନ୍ତ୍ରିୟକର୍ମାଣି ପ୍ରାଣକର୍ମାଣି ଚାପରେ । ଆତ୍ମସଂୟମୟୋଗାଗ୍ନୌ କୁହ୍ୱତି ଜ୍ଞାନଦୀପିତେ ॥४/୨୭

ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ବ୍ୟାପାର ତଥା ମନର ପ୍ରୟତ୍ନକୁ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ ଆତ୍ପାରେ ଅର୍ଥାତ୍ ସଂଯମ ରୂପୀ ଯୋଗାଗ୍ନିରେ ହବନ କରନ୍ତି ।

> ଅପାନେ କୁହ୍ୱତି ପ୍ରାଣଂ ପ୍ରାଣେଦ୍ଧପାନଂ ତଥାପରେ । ପ୍ରାଣାପାନଗତୀ ରୁଦ୍ଧା ପ୍ରାଣାୟମ୍ପରାୟଣାଃ ॥୪/୨୯

ଅନେକ ଯୋଗୀ ଶ୍ୱାସକୁ ପ୍ରଶ୍ୱାସରେ ହବନ କରନ୍ତି, ଅନ୍ୟ କେତେକ ଯୋଗୀ ପ୍ରଶ୍ୱାସକୁ ଶ୍ୱାସରେ । ଏଥିରୁ ଉନ୍ନତି ଅବସ୍ଥାକୁ ପହଞ୍ଚ କେତେ ଯୋଗୀ ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସର ଗତିକୁ ରୁଦ୍ଧକରି ପ୍ରାଣାୟାମ ପରାୟଣ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଏଠାରେ ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସର ଗତିକୁ ଅବରୁଦ୍ଧ କରିବାର ଅର୍ଥ ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ବାୟୁର ବେଗକୁ ବନ୍ଦ କରିବା ନୁହଁ ବରଂ ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସରେ ଉଠୁଥିବା ସଂକଳ୍ପ ଓ ବିକଳ୍ପକୁ ବନ୍ଦ କରିବା । ଏହିପରି ଯୋଗ ସାଧନାର ବିଧି ବଶେଷର ନାମ ଯଜ୍ଜ । ସେହି ଯଜ୍ଜକୁ କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ଦେବା ହିଁ କର୍ମ ।

### ୧୧) ଯଜ୍ଞ କରିବାର ଅଧିକାର-

ୟଜ୍ଜଶିଷ୍ଟାମୃତଭୁଜେ। ୟାନ୍ତି ବ୍ରହ୍ମ ସନାତନମ୍ ।

ନାୟଂ ଲୋକୋଦ୍ଧୟଂଜ୍ଞସ୍ୟ କୁତୋଦ୍ଧନ୍ୟଃ କୁରୁସତ୍ତମ ॥४/୩୧

ଯଜ୍ଞ ନକରିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ପୁନଃ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ମିଳେନାହିଁ । ଅର୍ଥାତ୍ ସେମାନଙ୍କୁ ଯଜ୍ଞ କରିବା ଅଧିକାର ରହିଛି, ଯାହାକୁ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛି ।

୧୨) ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରାଯାଇପାରିବ -

ଭକ୍ତ୍ୟା ତ୍ୱନନ୍ୟାୟା ଶକ୍ୟ ଅହମେବଂ ବିଧୋଦ୍ଧର୍କୁନ ।

ଜ୍ଞାତ୍ରଂ ଦ୍ରଷ୍ଟ୍ରଂ ଚ ତତ୍ୱେନ ପ୍ରବେଷ୍ଟ୍ରଂ ଚ ପରନ୍ତପ ॥୧୧/୫୪

ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ମୁଁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦେଖିବା, ଜାଣିବା ତଥା ପ୍ରବେଶ କରିବା ନିମନ୍ତେ ମଧ୍ୟ ସୁଲଭ ।

ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ବତ୍ପଶ୍ୟତି କଣ୍ଟିଦେନ,

ମାଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟବଦ୍ ବଦତି ତଥିବେ ଚାନ୍ୟଃ ।

ଆଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟବଚ୍ ଚୈନମନ୍ୟଃ ଶୁଣୋତି,

ଶ୍ରୁତ୍ୱାପ୍ୟେନଂ ବେଦ ନ ଚୈବ କଣ୍ଡିତ୍ ॥ ୨/୨୯

ଏହି ଅବିନାଶୀ ଆତ୍ପାକୁ ବିରଳ ପୁରୁଷ ହିଁ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ଭାବରେ ଦେଖେ, ଅର୍ଥାତ୍ ଏହା ପତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନ ଅଟେ ।

## ୧୩) ଆତ୍ସା ହିଁ ସତ୍ୟ ଓ ସନାତନ-

ଅଚ୍ଛେଦ୍ୟୋଦ୍ଧୟ ମଦାହ୍ୟୋଦ୍ଧୟମକ୍ଟେସୋଦ୍ଧଶୋଷ୍ୟ ଏବ ଚ । ନିତ୍ୟଃ ସର୍ବଗତଃ ସ୍ଥାଣୁରଚଲୋଦ୍ଧୟଂ ସନାତନଃ ॥ ୨/୨୪ ଏହି ଆତ୍ସା ସର୍ବବ୍ୟାପକ, ଅଚଳ ସ୍ଥିର ଓ ସନାତନ ଅଟେ । ଆତ୍ସା ହିଁ ସତ୍ୟ । ୧୪) ବିଧାତା ଏବଂ ତାଙ୍କଠାରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ସୃଷ୍ଟି ନାଶବାନ–

ଆବ୍ରହ୍ମଭୁବନା ଲୋକାଃ ପୁନର।ବର୍ତ୍ତିନୋଦ୍ଧକୁନି । ମାମୁପେତ୍ୟ ତୁକୌନ୍ତେୟ ପୁନର୍କନ୍ଦ ନ ବିତ୍ୟତେ ॥୮/୧୬ ବ୍ରହ୍ମା ଏବଂ ତାଙ୍କଠାରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ସୃଷ୍ଟି, ଦେବତା ଓ ଦାନବ, ଏ ସମୟ ଦୁଃଖର ଗତ୍ତାଘର, କ୍ଷଣଭଙ୍ଗୁର ଓ ନଶ୍ୱର ଅଟନ୍ତି ।

#### ୧୫) ଦେବ ପୂଜା-

କାମୈ**ଞୈ ଷୈହୂତ ଜ୍ଞାନାଃ ପ୍ରପଦ୍ୟନ୍ତେଦ୍ଧନ୍ୟଦେବତାଃ ।** ତଂ ତଂ ନିୟମମା<mark>ୟାୟ ପ୍ରକୃତ୍ୟା ନିୟତାଃ ସ୍ୱୟା ।।୭/୭୦</mark> କାମନା ଦ୍ୱାରା ଯାହାର ବୃଦ୍ଧି ଆକ୍ରାନ୍ତ ରହିଛି, ଏପରି ମୁଢବୃଦ୍ଧି ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ପରମାତ୍ସା ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ ଦେବୀ ଦେବତାଙ୍କ ପୂଜା କରନ୍ତି ।

ୟେଦ୍ଧପ୍ୟନ୍ୟଦେବତା ଭକ୍ତା ୟକତେ ଶ୍ରଦ୍ଧୟାନ୍ସିତାଃ । ତେଦ୍ଧପି ମାମେବ କୌତେୟ ୟକତ୍ୟବିଧିପୂର୍ବକମ୍ ॥୯/୨୩ ଦେବୀଦେବତାଙ୍କୁ ପୂଜିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମୋର ହିଁ ପୂଜା କରନ୍ତି କିନ୍ତୁ ଏହି ପୂଜନ ଅବିଧି ପୂର୍ବକ ଅଟେ । ତେଣୁ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ ।

୧୬) <mark>ଶାସ୍ତ ବିଧିର ତ୍ୟାଗ</mark>–

କର୍ଶୟନ୍ତଃ ଶରୀରସ୍ଥଂ ଭୂତଗ୍ରାମ ମଚେତସଃ ।

ମାଂ ଚୈବାନ୍ତଃ ଶରୀରସ୍ଥଂ ତାନ୍ବିଦ୍ଧ୍ୟାସୁରନିଷ୍ଟଯାନ୍ ॥୧୭/୪-୬ ହେ ଅର୍କୁନ ! ଶାସ୍ତ୍ରବିଧୁକୁ ତ୍ୟାଗକରି ଭକନ କରୁଥିବା ସାଭ୍ୱିକ ଶ୍ରଦ୍ଧାକୁ ଦେବୀ ଦେବତାଙ୍କୁ, ରାଜସ ପୁରୁଷ ଯକ୍ଷ-ରାକ୍ଷସଙ୍କୁ ଓ ତାମସ ପୁରୁଷ ଭୂତ ପ୍ରେତଙ୍କୁ ପୂଜ୍ୱି କିନ୍ତୁ ସେମାନେ ଶରୀର ରୂପରେ ସ୍ଥିତ ଭୂତ ସମୁଦାୟ ଏବଂ ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀରୂପରେ ସ୍ଥିତ ପରମାମ୍। ଅର୍ଥାତ୍ ମୋତେ କୃଶ କରନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କୁ ତୁମେ ଅସୁର ବୋଲି କାଣ । ଅର୍ଥାତ୍ ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ପୂଜିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମଧ୍ୟ ଆସୁରୀ ବୃତ୍ତିରେ ଅନ୍ତର୍ଗତ ।

୧୭) ଅଧମ–ତାନହଂ ଦ୍ୱିଷତଃ ଜୁରାତ୍ନ ସଂସାରେଷୁ ନାଧମାତ୍ନ । କ୍ଷିପାମ୍ୟକସ୍ରମଶୁଭାନାସୁରୀଷ୍ପେବ ୟୋନିଷୁ ॥୧୬/୭–୧୯ ଯେ ଯଜ୍ଜର ନିୟତବିଧିକୁ ତ୍ୟାଗକରି କଳ୍ପିତ ବିଧିର ଆଶ୍ରୟ ନେଇ ପୂଜନ କରନ୍ତି, ସେମାନେ ହିଁ କୁରକର୍ମୀ, ପାପାଚାରୀ ତଥା ମନୁଷ୍ୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅଧମ ଅଟନ୍ତି । ଅନ୍ୟ କେହି ଅଧମ ନୁହଁନ୍ତି ।

#### ୧୮) ନିୟତ ବିଧ୍ କ'ଣ ?

ଓମିତ୍ୟେକାକ୍ଷରଂ ବ୍ରହ୍ମ ବ୍ୟାହରତ୍ନମାମନୁସ୍ମରତ୍ନ ।

ୟଃ ପ୍ରୟାତି ତ୍ୟକଦେହଂ ସ୍ଥାତି ପରମାଂ ଗତିମ୍ ॥୮/୧୩

'ଓଁ' ଯାହା ଅକ୍ଷୟ ବ୍ରହ୍ମର ପରିଚାୟକ । ତାହାର କପ ତଥା ପରମାତ୍ଯା ଅର୍ଥାତ୍ ମୋର ସ୍ମରଣ, ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସଂରକ୍ଷଣରେ ଧ୍ୟାନ ।

୧୯) ଶାୟ- ଇତି ଗୁହ୍ୟତମଂ ଶାୟମିଦମୁକ୍ତଂ ମୟାନଘ ।

ଏତଦ୍ବୁଦ୍ଧା ବୁଦ୍ଧିମାନ୍ ସ୍ୟାତ୍ କୃତକତ୍ୟଣ୍ଡ ଭାରତ । ୧୫/୨୦

ଏହିପରି ଅତି ଗୋପନୀୟ ଶାସ୍ତ ମୋ ଦ୍ୱାରା କୁହାଗଲା । ସମ୍ଭ ହେଲା ଯେ, ଗୀତା ହିଁ ଶାସ୍ତ ଅଟେ ।

> ଡସ୍ମାଚ୍ଛାସଂ ପ୍ରମାଶଂ ତେ କାର୍ୟ୍ୟାକାର୍ୟବ୍ୟବସ୍ଥିତୋ । ଜ୍ଞାତ୍ୱା ଶାସ୍ତ୍ରବିଧାନୋକ୍ତଂ କର୍ମ କର୍ତ୍ମମିହାର୍ହସି ॥୧୬/୨୪

କର୍ଭବ୍ୟ ଅକର୍ତ୍ତବ୍ୟର ନିର୍ଦ୍ଧାରଣରେ ଶାସ୍ତ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ପ୍ରମାଣ । ଅତଃ ଗୀତା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ବିଧି ଅନୁସାରେ ଆଚରଣ କର ।

## ୨୦) ଧର୍ମ-ସର୍ବ ଧର୍ମାନ୍ ପରିତ୍ୟକ୍ୟ ମାମେକଂ ଶରଣଂ ବ୍ରଜ । ୧୮/୬୬

ଧାର୍ମିକ ଭ୍ରାନ୍ତି କୁ ତ୍ୟାଗକରି ଏକମାତ୍ର ମୋର ଶରଣ ହୁଅ । ଅର୍ଥାତ୍ ଏକ ଭଗବାତ୍ନ (ସଦ୍ଗୁରୁ)ଙ୍କ ପ୍ରତି ପୂର୍ଣ୍ଣ ସମର୍ପଣ ହିଁ ଧର୍ମର ମୂଳ । ସେହି ପ୍ରଭୁଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ନିୟତ ବିଧିର ଆଚରଣ ହିଁ ଧର୍ମାଚରଣ (ଗୀତା ୨/୪୦) ଏବଂ ଯେ, ତାହା ପାଳନ କରେ । ସେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ପାପୀ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଶିଘ୍ ଧର୍ମାତ୍ମ ହୋଇଯାଏ ।

## ୨୧)କେଉଁଠାରୁ ଧର୍ମପ୍ରାପ୍ତି କରିବା-

ବ୍ରହ୍ମଣୋ ହି ପ୍ରତିଷାହମମୃତସ୍ୟାବ୍ୟୟସ୍ୟ ଚ ।

ଶାଶ୍ୱତସ୍ୟ ଚ ଧର୍ମସ୍ୟ ସୁଖ ସୈକାନ୍ତିକସ୍ୟ ଚ ॥୧४/୨୭

ସେହି ଅବିନାଶୀ ବ୍ରହ୍ନ, ଅମୃତ, ଶାଶ୍ୱତଧର୍ମ ଏବଂ ଅଖଈ ଏକରସ ଆନନ୍ଦର ମୁଁ ହିଁ ଆଶ୍ରୟ । ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ଯା ସ୍ଥିତ ସଦ୍ଗୁରୁ ହିଁ ଏହି ସବୁର ଆଶ୍ରୟ ।

ନୋଟ- ବିଶ୍ୱର ସକଳ ଧର୍ମର ସତ୍ୟ ଓ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତାର ପ୍ରସାରଣ ମାତ୍ର ।

# ପ୍ରାଚୀନକାଳରୁ ଅଦ୍ୟତନ ମହର୍ଷିମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଦିଆଯାଇଥିବା ତୈଥିକ କ୍ରମାନୁସାରେ ସଦେଶ ।

(ଶ୍ରୀ ପରମହଂସ ଆଶ୍ରମ ଜଗତାନନ୍ଦ, ଗ୍ରାମ/ପୋଷ୍ଟ ବରୈନୀ, କଚ୍ଛ୍ଷ୍ୱା, ଜିଲ୍ଲା- ମିର୍ଜାପୁର (ଉତ୍ତର ପ୍ରଦେଶ)ରେ ନିଜର ନିବାସ ସମୟରେ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ା ନନ୍ଦକୀ ଆଶ୍ରମର ପ୍ରବେଶ ମୁଖ୍ୟ ଦ୍ୱାର ନିକଟରେ ଏହି ତାଲିକାକୁ ଗଙ୍ଗା ଦଶହରା (୧୯୯୩ ମସିହା) ର ପାବନ ପର୍ବରେ ବୋର୍ଡ଼ ଉପରେ ଅଙ୍କିତ କରାଇଲେ ।)

# ॥ ବିଶ୍ୱଗୁରୁ ଭାରତ ॥

- ୧. ବୈଦିକ ଋଷି- (ଅନାଦି କାଳ-ନାରାୟଣ ସୂକ୍ତ) କଣ କଣରେ ବ୍ୟାପ୍ତ ବ୍ରହ୍ମ ହିଁ ସତ୍ୟ । ତାହାର ଉପଲନ୍ଧ କରିବା ଅତିରିକ୍ତ ମକ୍ତି ପାଇବାର ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଉପାୟ ନାହିଁ ।
- ଭଗବାନ ଶ୍ରୀରାମ-(ତ୍ରେତୟା- ଲକ୍ଷେ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ-ରାମାୟଣ) ଏକ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଭଜନ ବିନା ଯେ କଲ୍ୟାଣ ଚାହେଁ, ସେ ମୃଢ ଅଟେ ।
- ୩. ୟୋ**ଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ-** (୫୦୦୦ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ–ଗୀତା)– ପରମାତ୍ମା ହିଁ ସତ୍ୟ । ଚିନ୍ତନର ପୂର୍ତ୍ତିରେ ସେହି ସନାତନ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି ସୟବ । ଦେବୀ–ଦେବତାଙ୍କ ପୂଜା ମୃଢ ବୁଦ୍ଧିମାନଙ୍କ ଦେନ ଅଟେ ।
- ୪. **ମହାତ୍ଯା ମୂସା**-(୩୦୦୦ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ- ୟୁହୁଦୀ ଧର୍ମ)-ତୁମେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଠାରୁ ଶ୍ରଦ୍ଧା ହଟାଇଲ, ମୂର୍ତ୍ତି ନିର୍ମାଣ କଲ, ଏଥିପାଇଁ ଈଶ୍ୱର ନାରାଜ । ଅତଃ ପ୍ରାର୍ଥନାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୁଅ ।
- ୫. ମହାମ୍ । ଜରଥୁସ-(୨୭୦୦ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ-ପାରସୀ ଧର୍ମ )-ଅହୁରମକ୍ଦା (ଈଶ୍ୱର)ଙ୍କ ଉପାସନା ଦ୍ୱାରା ହୃଦୟରେ ସିତ ବିକାରମାନଙ୍କୁ ନଷ୍ଟକର । ଯାହା ଦୁଃଖର କାରଣ ।
- ୬. ଭଗବାନ ମହାବୀର (୨୬୦୦ ଶହ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ କୈନ ଗ୍ରଛ ।) ଆତ୍ମା ହିଁ ସତ୍ୟ । କୋଠର ତପସ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ଏହି ଜନ୍ମରେ ସାକ୍ଷାତ୍କାର କରିପାରିବେ ।

- ୭. **ଗୌତମ ବୁଦ୍ଧ-** (୨୫୦୦ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ- ମହାପରିନିକାନ୍ ସୁଭ ।)-ମୁଁ ସେହି ଅବିନାଶୀ ପଦକୁ ପାପ୍ତ କଲି । ଯାହାକୁ ପୂର୍ବ ମହର୍ଷିମାନେ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥିଲେ । ଏହା ହିଁ ମୋକ୍ଷ ଅଟେ ।
- ୮. ଯୀ**ଶ୍ୱୱ୍ରୀଷ୍ଟ –** (୨୦୦୦ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ –ଈଶାଇ ଧର୍ମ)– ଈଶ୍ୱର ପ୍ରାର୍ଥନା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଅନ୍ତି । ମୋର ଅର୍ଥାତ୍ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ନିକଟକୁ ଆସ । ଏଥିପାଇଁ କି ତୁମେ ଈଶୃରଙ୍କ ପୁତ୍ର କହି ପାରିବ ।
- ୯. ହକ୍ରରତ ମହମ୍ମଦ ସାହବ- (୧୪୦୦ବର୍ଷ ପ୍ରବେ-ଇସ୍ଲାମ୍ ଧର୍ମ ।) -ଲା ଇଲାହ ଇଲ୍ଲଲ୍ଲାହ ମୁହନ୍ଧଦୁର୍ର ରସୁଲଲ୍ଲାହ– କରେଁ କରେଁ ମେଁ ବ୍ୟାପ୍ତ ଖୁଦା ଅର୍ଥାତ୍ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ କେହି ପୂଜନୀୟ ନୁହଁନ୍ତି । ମୁହମ୍ମଦ ଆଲାହଙ୍କ ସନ୍ଦେଶ ବାହାକ ।
- ବ୍ରହ୍ମସତ୍ୟ, ଜଗତ ମିଥ୍ୟା । ଏଥିରେ ସତ୍ୟ କେବଳ ହରି ଏବଂ ତାଙ୍କ ନାମ । ୧୧. **ସଛ କବୀର** - (୬୦୦ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ)- ରାମନାମ ଅତି ଦୁର୍ଲଭ, ଔରନ୍ ତେ ନହିଁ କାମ । ଆଦି ମଧ୍ୟ ଔର ଅନ୍ତ ହୁଁ, ରାମହିଁ ତେ ସଂଗାମ ।

୧୦. ଆଦି ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟ - (୧୨୦୦ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ )-

- ରାମଙ୍କ ସହ ସଂଗାମ (ରାମ ନାମ ଜପ) କର । ତାହାହିଁ
- କଲ୍ୟାଣକାରୀ ।
- ୧୨. ଗୁରୁ ନାନକ- (୫୦୦ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ)- ଏକ ଓଁକାର ସତ୍ଗୁରୁ ପ୍ରସାଦି। ଏକ ଓଁକାର ହିଁ ସତ୍ୟ । କିନ୍ତୁ ତାହା ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ କୃପା ପ୍ରସାଦ ମାତ୍ର ।
- ୧୩. **ସ୍ୱାମୀ ଦୟାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ**-(୨୦୦ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ)- ଅକର, ଅମର, ଅବିନାଶୀ ଏକ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଉପାସନା କର । ସେହି ଈଶ୍ପରଙ୍କ ମୁଖ୍ୟ ନାମ ଓଁ ଅଟେ ।
- ୧୪. ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ପରମାନନ୍ଦକୀ- (୧୯୧୨-୧୯୬୯)- ଭଗବାନ ଯେତେବେଳେ କୂପା କରତି ତେବେ ଶତ୍ର ମିତ୍ର ହୋଇଯାଏ, ବିପଭି ସମ୍ପଭି ହୋଇଯାଏ । ଭଗାବାନ ସର୍ବତ ଦେଖଛନ୍ତି ।

# ଅନୁକ୍ରମଣିକା

| ବିଷୟ                                              | ପୃଷ୍ଟା ସଂଖ୍ୟା |
|---------------------------------------------------|---------------|
| ପ୍ରାକ୍କଥନ                                         | i - xiv       |
| ପ୍ରଥମ ଅଧ୍ୟାୟ(ସଂଶୟ–ବିଷାଦ ଯୋଗ)                      | 1             |
| ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ(କର୍ମଜିଜ୍ଞାସା)                      | 26            |
| ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ(ଶତ୍ରୁ ବିନାସ–ପ୍ରେରଣା)                 | 69            |
| ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟ(ଯଜ୍ଜକର୍ମ ସଷ୍ଟିକରଣ)                  | 98            |
| ପଞ୍ଚମ ଅଧ୍ୟାୟ(ଯଜ୍ଞଭୋକ୍ତା ମହାପୁରୁଷସ୍ଥ ମହେଶ୍ୱର)      | 133           |
| ଷଷ ଅଧ୍ୟାୟ(ଅଭ୍ୟାସ ଯୋଗ)                             | 148           |
| ସପ୍ତମ ଅଧ୍ୟାୟ(ସମଗ୍ର ବୋଧ)                           | 169           |
| ଅଷ୍ଟମ ଅଧ୍ୟାୟ(ଅକ୍ଷର ବ୍ରହ୍ମଯୋଗ)                     | 183           |
| ନମବ ଅଧ୍ୟାୟ(ରାଜବିଦ୍ୟା ଜାଗୃତି)                      | 202           |
| ଦଶମ ଅଧ୍ୟାୟ(ବିଭୁତି ବର୍ଣ୍ଣନ)                        | 223           |
| ଏକାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ(ବିଶ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ ଯୋଗ)                  | 241           |
| ଦ୍ୱାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ(ଭକ୍ତିଯୋଗ)                           | 266           |
| ତ୍ରୟୋଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ(କ୍ଷେତ୍ର–କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ ବିଭାଗ ଯୋଗ)      | 276           |
| ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ(ଗୁଣତ୍ରୟ ବିଭାଗ ଯୋଗ)               | 289           |
| ପଞ୍ଚଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ(ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ଯୋଗ)                     | 300           |
| ଷୋଡ଼ଶ ଅଧ୍ୟାୟ(ଦେବାସୁର ସମ୍ପଦ୍ ବିଭାଗ ଯୋଗ)            | 313           |
| ସପୃଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ(ଓଁ ତତ୍ୟତ୍ ତଥା ଶ୍ରଦ୍ଧାତ୍ରୟ ବିଭାଗ ଯୋଗ) | 324           |
| ଅଷ୍ଟାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ(ସନ୍ୟାସ ଯୋଗ)                        | 337           |
| ଉପଶମ                                              | 371           |

## ପ୍ରାବ୍କକଥନ

ବଞ୍ଚୁତଃ ଗୀତା ଉପରେ ଟୀକା ଲେଖିବା ବର୍ତ୍ତମାନ କୌଣସି ଆବଶ୍ୟକ ପ୍ରତୀତ ହେଉନହିଁ । କାରଣ ଏହା ଉପରେ ଶହଶହ ଟୀକା ଲେଖା ହୋଇସାରିଛି । ତନ୍କୁଧ୍ୟରୁ କେବଳ ସଂଷ୍କୃତ ଭାଷାରେ ପ୍ରାୟ ପଚାଷ ଟୀକା ରହିଛି । ଗୀତାକୁ ଆଧାର କରି ପଚାଷ ମତମତାନ୍ତର ରହିଛି । ବଞ୍ଚୁତଃ ସମୟଙ୍କ ଆଧାରଶିଳା ଏକ ମାତ୍ର ଗୀତା । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କୌଣସି ଗୋଟିଏ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ନେଇ କହିଥିବେ । ପୁଣି ଏହି ମଉ ଭେଦ କାହିଁକି ? ବୟୁତଃ ବକ୍ତା ଗୋଟିଏ କଥାକୁ ହିଁ କହିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୋତା ଯଦି ଦଶ ଜଣ ବସିଛନ୍ତି ତ ଦଶ ପ୍ରକାରର ଆଶୟ ଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି । ବ୍ୟକ୍ତିର ବୁଦ୍ଧିରେ ତାମସିକ, ରାଜସିକ ଅଥବା ସାଭ୍ୱିକ ଗୁଣର ଯେତିକି ପ୍ରଭାବ ରହିଥାଏ । ବ୍ୟକ୍ତି ସେହି ୟରରେ ବାର୍ଭାକୁ ଧରିପାରନ୍ତି । ତାହା ଠାରୁ ଆଗକୁ ତାଙ୍କର ବୁଦ୍ଧି ପହଞ୍ଚୁପାରି ନଥାଏ । ଅତଃ ମତଭେଦ ସ୍ୱଭାବିକ ହୋଇଥାଏ ।

ବିଭିନ୍ନ ମତବାଦରେ ଏବଂ କେବେ କେବେ ଏକ ହିଁ ସିଦ୍ଧାନ୍ତକୁ ଅଲଗା ଅଲଗା କାଳ ଓ ଭାଷାରେ ବ୍ୟକ୍ତ କଲେ ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟ ସଂଶୟରେ ପଡ଼ିଯାଆନ୍ତି । ବହୁତ ଟୀକାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସେହି ସତ୍ୟ ଧାରା ନିହିତ ରହିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଶୁଦ୍ଧ ଅର୍ଥ କରାଯାଇଥିବା ଗୋଟିଏ ପୁଷ୍ତକ ହଜାର ଟୀକା ମଧ୍ୟରେ ରଖି ଦିଆଗଲେ ମଧ୍ୟ ସେଥିରୁ ଏହା ଜାଣିବା କଠିନ ହୋଇଯାଏ ଯେ, ୟଥାର୍ଥ କେଉଁଟି, ବର୍ତ୍ତମାନ କାଳରେ ଗୀତାର ବହୁତ ଗୁଡ଼ିଏ ଟୀକା ହୋଇଗଲାଣି । ସମଷ୍ଟେ ନିକ ନିକର ସତ୍ୟତାର ଉଦଘୋଷ କରିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଗୀତାରକ ଶୁଦ୍ଧ ଅର୍ଥରୁ ସେମାନେ ବହୁତ ଦୂରରେ ରହିଥାନ୍ତି । ନିଃସଦ୍ଦେହ କିଛି ମହାପୁରୁଷ ସତ୍ୟକୁ ଷର୍ଶ ମଧ୍ୟ କରିଥିଲେ କିନ୍ତୁ କତିପୟ କାରଣ ଯୋଗୁଁ ସେମାନେ ତାହାକୁ ସମାଜର ସମ୍ମୁଖରେ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିପାରିନଥିଲେ ।

ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଆଶୟକକୁ ହୃଦୟଙ୍ଗମ ନକରିବା ମୂଳ କାରଣ ଏହା ଥିଲା ଯେ, ସେ ଜଣେ ଯୋଗୀ ଥିଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ଯେଉଁ ଓଡରର କଥା କହୁଛନ୍ତି କ୍ରମଶଃ ଗତିକରି ସେହି ଓଡରେ ପହଞ୍ଚଥିବା କୌଣସି ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ଅକ୍ଷରଶଃ କହି ପାରିବେ ଯେ, ଶ୍ରୀକୃଷ ଯେଉଁ ସମୟରେ ଗୀତ ଉପଦେଶ ଦେଇଥିଲେ ସେହି ସମୟରେ ତାଙ୍କର ମନୋଗତ ଭାବ କ'ଣ ଥିଲା ? ମନୋଗତ ସମୟ ଭାବକୁ ବାଣୀ ମାଧ୍ୟମରେ ବ୍ୟକ୍ତ କରି ହେବ ନହିଁ । କିଛି ତ ବ୍ୟକ୍ତ କରିବା ସୟବ, କିଛି ଭାବ ଭଙ୍ଗିମାରେ ବ୍ୟକ୍ତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତ କିୟାପ୍ତକ ଅଟେ । ଯାହାକି କୌଣସି ପଥିକ

କ୍ରିୟାତ୍ପକ ରୂପରେ ହିଁ ଜାଣିପାରିବେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ଯେଉଁ ଷରର ଥିଲେ, କ୍ରମଶଃ ଚାଲି କରି ସେହି ଅବସ୍ଥାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ଜାଣିପାରନ୍ତି ଯେ, ଗୀତା କ'ଣ କହୁଛି ? ସେ ଗୀତାର ପଂକ୍ତି ଗୁଡ଼ିକୁ ହିଁ ଆବୃତି କରି ନଥାନ୍ତି ବରଂ ତାହାର ଭାବକୁ ମଧ୍ୟ ଦର୍ଶାଇ ଦେଇଥାନ୍ତି । କାରଣ ଯେଉଁ ଦୃଶ୍ୟ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସାମନାରେ ଥିଲା ସେହି ଦୃଶ୍ୟ ବର୍ତ୍ତମାନ ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସମକ୍ଷରେ ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ସେଥି ଯୋଗୁଁ ସେ ଦେଖନ୍ତି, ଦର୍ଶନ କରାନ୍ତି, ତୃୟମାନଙ୍କ ହୃଦୟରେ ଜାଗୃତ ମଧ୍ୟ କରିପାରନ୍ତି ଏବଂ ସେହି ପଥରେ ତୁମକୁ ଚଲାଇ ମଧ୍ୟ ପାରନ୍ତି ।

ପୂକ୍ୟ ଶ୍ରୀପରମହଂସକୀ ମହାରାକ ମଧ୍ୟ ସେହି ୟରର ମହାପୁରୁଷ ଥିଲେ । ତାଙ୍କର ବାଣୀ ତଥା ଅନ୍ତଃ ପ୍ରେରଣାରୁ ମୋତେ ଗୀତାର ଯେଉଁ ଅର୍ଥ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲା, ତାହାର ସଂକଳନ ହିଁ 'ଯଥାର୍ଥ' ଗୀତା ଅଟେ । ଏଥିରେ ମୋର କିଛି ନାହିଁ । ଏହା କ୍ରିୟାତ୍ପକ ଅଟେ । ସାଧନା କରୁଥିବା ପ୍ରତ୍ୟେକ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ଏହି ପରିଧିରେ ହିଁ ଯିବାକୁ ପଡ଼ିବ ।

ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାଧନ ପଥରୁ ଅଲଗା ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଷଷ୍ଟ ହେଉଛି ଯେ, ସେ ସାଧନାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇ ନାହିଁ । ସେ କିଛି ନା କିଛି ଲକିର୍ (ଛଳନା)ଅବଶ୍ୟ ପିଟୁଥାଏ । ଅତଃ କୌଣସି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଶରଣ ନିଅ, ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଅନ୍ୟ କୌରସି ସତ୍ୟକୁ କହି ନ ଥିଲେ । 'ରଷିଭିବହୁଧାଗୀତଂ' ଅର୍ଥାତ୍ ରଷିମାନେ ଯାହାକୁ ଅନେକ ଥର ଗାୟନ କରିଛନ୍ତି, ତାହା ହିଁ କହିବାକୁ ଯାଉଛି । ସେମାନେ ଏହା କହି ନଥିଲେ ଯେ, ସେହି ଜ୍ଞାନକୁ କେବଳ ମୁଁ ହିଁ କାଣିଛି କିୟା ମୁଁ ହିଁ କହିବି ବରଂ କହିଥିଲେ –କୌଣସି ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯାଅ । ନିଷ୍କପଟ ଭାବରେ ତାହାଙ୍କ ସେବା କରି ସେହି ଜ୍ଞାନକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କର । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଶୋଧିତ ସତ୍ୟକୁ ହିଁ ଉଦ୍ଘାଟିତ କରିଥିଲେ ।

ଗୀତାସୁବୋଧ ସଂଷ୍ଟୃତ ଭାଷାରେ ଲିପିବଦ୍ଧ ରହିଛି । ଯଦି ଅନ୍ୱୟାର୍ଥ ହିଁ ନିଆଯିବ । ତେବେ ଗୀତାର ଅଧିକାଂଶ ଅର୍ଥ ଆପଣ ସ୍ୱୟଂ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିପାବେ । କିନ୍ତୁ ଆପଣ ଯେପରି ସେପରି ଅର୍ଥ ନେଉ ନାହାଁତି । ଉଦାହରଣ ପାଇଁ ଶ୍ରୀକୃଷ ସଷ୍ଟ କହିଥିଲେ ଯେ, **ୟଜ୍ଞର ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିଁ କର୍ମ** । ତଥାପି ଆପଣ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, କୃଷି କାର୍ଯ୍ୟ ହିଁ କର୍ମ ଅଟେ । ଯଜ୍ଞ ବିଷୟରେ ସଷ୍ଟ କରି ସେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଯଜ୍ଞରେ ଅନେକ ଯୋଗୀ ପ୍ରାଣକୁ ଅପାନରେ ହବନ କରନ୍ତି । କେତେକ ଯୋଗୀ ଅପାନକୁ ପ୍ରାଣରେ ହବନ କରନ୍ତି । ଅନ୍ୟ କେତେକ ଯୋଗୀ ପ୍ରାଣ ଓ ଅପାନ ଉଭୟଙ୍କୁ ନିରୋଧ କରି ପ୍ରାଣାୟାମ-ପରାୟଣ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଅନ୍ୟ କେତେକ ଯୋଗୀ ଇନ୍ଦ୍ରିୟର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରବୃତ୍ତିକୁ

ସଂଯମ ରୂପୀ ଅଗ୍ନିରେ ହବନ କରନ୍ତି । ଏହି ପ୍ରକାର ଶ୍ୱାସ-ପ୍ରଶ୍ୱାସର ଚିତ୍ତନ ହିଁ ଯଜ୍ଞ ଅଟେ । ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟର ସଂଯମ ହିଁ ଯଜ୍ଞ ଅଟେ । ଶାସ୍ତ୍ରକାର ସ୍ୱୟଂ ଯଜ୍ଜ କହିଛନ୍ତି, ତଥାପି ଆପଣ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ବିଷ୍କୁଙ୍କ ନିମିଉ ସ୍ୱାହ୍ୱା କରିବା, ଅଗ୍ନିରେ ଯବ, ରାଶି, ଘୃତ, ହବନ କରିବା ଯଜ୍ଞ ଅଟେ । ସେହି ଯୋଗେଶ୍ୱର ଏପରି ଗୋଟିଏ ଶବ୍ଦ ମଧ୍ୟ କହି ନାହାଁ ତି ।

କାରଣ କ'ଣ ଯେ, ଆପଣ ବୁଝିପାରନ୍ତି ନାହିଁ ? ଜିରାରୁ ଶିରା କାଢି ଅଭ୍ୟାସ କଲେ ମଧ୍ୟ ବାକ୍ୟ ବିନ୍ୟାସ ହିଁ ଆପଣଙ୍କ ହାତରେ କାହିଁକି ରହୁଛି ? ଆପଣ ନିଜକୁ ୟଥାର୍ଥ ଜ୍ଞାନରୁ ଶୂନ୍ୟ ହିଁ କାହିଁକି ପାଉଛନ୍ତି ? ବସ୍ତୁତଃ ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ମ ନେଇ କ୍ରମଶଃ ବଡ଼ ହୁଏ, ତେବେ ପୈତୃକ ସମ୍ପତ୍ତି (ଗୃହ, ଦୋକାନ, କ୍ଷେତି, ପଦ ପ୍ରତିଷ୍ଠା, ଗାଇ, ମଇଁଷି, ଯନ୍ତ ଉପକରଣ ଇତ୍ୟାଦି) ତାଙ୍କୁ ଏହି ଲୋକରେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ । ଠିକ୍ ଏହିପରି ତାଙ୍କୁ କିଛି ରୂଢି, ପରମ୍ପରା, ପୂଜାପଦ୍ଧତି ମଧ୍ୟ ଏହିଭୂଖଣ୍ଡରେ ମିଳିଯାଏ । ବହୁତ ପୂର୍ବରୁ ଭାରତରେ ତେତିଶ କୋଟି ଦେବ ଦେବତାଙ୍କ ସଂଖ୍ୟା ଗଣନା କରାଯାଇଥିଲା । ବିଶ୍ୱରେ ତାଙ୍କର ଅଗଣିତ ରୂପ ରହିଛି । ଶିଶୁ ଯେମିତି ଯେମିତି ବଡ଼ ହେଉଛି ନିଜର ପିତା-ମାତା, ଭାଇ-ଭଉଣୀ, ସାହି ପଡ଼ୋଶୀରେ ତାଙ୍କର ପୂଜାକୁ ଦେକେ ପରିବାରରେ ପ୍ରଚଳିତ ପୂଜା ପଦ୍ଧତିର ଅଲିଭା ଛାପ ତାହାର ମସ୍ତିଷରେ ବାହ୍ଧି ହୋଇ ରହିଯାଏ । ଦେବୀଙ୍କର ପୂଜା ମିଳିଗଲେ ଜୀବନ ସାରା ଦେବୀ ଦେବୀ ରଟୁଥାଏ । ପରିବାରରେ ଭୂତପୂଜା ମିଳିଗଲେ ଭୂତ ଭୂତ କହି ରଟୁଥାଏ । କିଏ ଶିବ ତ କିଏ କୃଷ୍ଣ ତ କିଏ କିଛି ନା କିଛି ଜାବୁଡ଼ି ଧରିଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କୁ ସେ ଛାଡ଼ିପାରେ ନାହିଁ ।

ଏପରି ଭ୍ରାନ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ଗୀତା ପରି କଲ୍ୟାଣକାରୀ ଶାସ୍ତ ମିଳିଗଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ତାହାକୁ ବୁଝି ପାରେ ନାହିଁ । ପୈତୃକ ସମ୍ପଭିକୁ କଦାଚିତ୍ ସେ ଛାଡ଼ି ଦେଇ ପାରିବ କିନ୍ତୁ ଏପରି ରୂଢିଗ୍ରୟ ଧର୍ମକୁ ଛାଡ଼ି ପାରେ ନାହିଁ । ପୈତୃକ ସମ୍ପତିକୁ ଛାଡ଼ି ଦେଇ ଆପଣ ହଜାର ମାଇଲ୍ ଦୂର ଯାଇ ପାରନ୍ତି କିନ୍ତୁ ହୃଦୟ, ମୟ୍ତିଷ୍କରେ ଅଙ୍କିତ ଏହି ରୂଢିଗତ ବିଚାର ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ଆପଣଙ୍କର ପିଣ୍ଡ ଛାଡ଼ିବ ନାହିଁ । ଆପଣ ହୃଦୟ ଓ ମୟ୍ତିଷ୍କକୁ ବାହାର କରି ଅଲଗା ରଖି ପାରିବେ ନାହିଁ । କାରଣ ଆପଣ ଯଥାର୍ଥ ଶାସ୍ତକୁ ମଧ୍ୟ ସେହି ରୂଢିବାଦ, ରୀତି-ରିବାକ୍, ମାନ୍ୟତା ଓ ପୂଜା ପଦ୍ଧତିର ଅନୁରୂପ ରେଖାଙ୍କିତ କରି ଦେଖିବାକୁ ଚାହାଁନ୍ତି । ଯଦି ତାହାର ଅନୁରୂପ କଥା ନିଜକୁ ଭଲଲାଗେ, କହିବାର ଶୈଳୀକୁ ଯଦି ସେଥିରୁ ନେଇପାରନ୍ତି, ତେବେ ଆପଣ ତାହାକୁ ଭ୍ରଲ୍ ପ୍ରସ୍ତୁକ୍ତ ମାନନ୍ତି ଯଦି ନିଜକୁ ଉପଯୁକ୍ତ ନଲାଗେ, ତେବେ ଆପଣ ତାହାକୁ ଭୂଲ୍

ବୋଲି କରି ଦିଅନ୍ତି । ତେଣୁକରି ଆପଣ ଗୀତାର ରହସ୍ୟକୁ ଦେଖିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ଗୀତାର ରହସ୍ୟ, ରହସ୍ୟ ରୂପରେ ହିଁ ରହିଯାଏ । ଏହାର ବାଞ୍ଜବିକ ଜ୍ଞାତା ସଦ୍ଗୁରୁ ଅଥବା ସଛ ଅଟନ୍ତି । ସେ ହିଁ କହିପାରିବେ ଯେ, ଗୀତା କ'ଣ କହୁଛି । ସମସ୍ତେ ଜାଣି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ସମସ୍ତଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ସୁଲଭ ଉପାୟ ଏହି କି ଯେ, ଏହାକୁ କୌଣସି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସାନିଧ୍ୟରେ ରହି ବୁଝିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଯାହା ପାଇଁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଇଛନ୍ତି ।

ଗୀତା କୌଣସି ବିଶିଷ୍ଟ ବ୍ୟକ୍ତି, ଜାତି, ବର୍ଗ, ପଛ, ଦେଶ, କାଳ ଏବଂ କୌଣସି ରୂଢିଗ୍ରୟ ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ଗ୍ରଛ ନୁହେଁ ବରଂ ଏହା ସାର୍ବଲୌକିକ, ସାର୍ବକାଳୀନ ଧର୍ମଗ୍ରଛ ଅଟେ । ଏହା ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦେଶ, ଜାତି, ୟର, ସ୍ତ୍ରୀ ଓ ପୁରଷ ସମୟଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ । କେବଳ ଅନ୍ୟଠାରୁ ଶୁଣି କିୟା କାହା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଏପରି ନିର୍ଣ୍ଣୟ ନେବା ଅନୁଚିତ, ଯାହାର ପ୍ରଭାବ ସିଧା ସଳଖ ନିକର ଅଥିତ୍ୱ ଉପରେ ପଡ଼ିଥାଏ । ପୂର୍ବାହଗ୍ରହର ଭାବନାରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇ ସତ୍ୟାନ୍ୱେଷୀ ମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଏହି ଆର୍ଷଗ୍ରଛ ଆଲୋକୟୟ ଅଟେ । ହିନ୍ଦୁମାନଙ୍କର ଆଗ୍ରହ ରହିଛି ଯେ, ବେଦ ହିଁ ପ୍ରମାଣ ଅଟେ । ବେଦର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଜ୍ଞାନ, ପରମାତ୍ୟାଙ୍କ ଜାନକାରୀ । ପରମାତ୍ୟା ନା ସଂକୃତ ଭାଷାରେ ନା ସଂହିତା ମଧ୍ୟରେ ରହିଛନ୍ତି । ପୁୟକ ତ ତାହାଙ୍କ ସଙ୍କେତ ମାତ୍ର ବୟୁତଃ ସେ ହୁଦୟରେ ହିଁ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ଚିନ୍ତନ କରୁଥିଲେ । ତାଙ୍କର ଭକ୍ତି ଦେଖି ବ୍ରହ୍ମାଙ୍ଗୀ ଆସି କହିଲେ – 'ହେ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ! ଆଜିଠାରୁ ତୁମେ ଋଷି ହେଲ ।' କିନ୍ତୁ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ଏତିକିରେ ସନ୍ତୋଷ ନହୋଇ ପୁନଃ ଚିନ୍ତନରେ ଲାଗିଗଲେ । କିନ୍ଥି କାଳପରେ ଦେବତାମାନଙ୍କ ସହିତ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍ଗୀ ପୁନଃ ଆସି କହିଲେ – ହେ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ! ଆଜିଠାରୁ ତୁମେ ରାଜର୍ଷି ହେଲ । କିନ୍ତୁ ଏତିକିରେ ମଧ୍ୟ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ରଙ୍କର ସମାଧାନ ହେଲା ନାହିଁ । ସେ ଅନବରତ ଚିନ୍ତନରେ ଲାଗି ରହିଲେ । ପୁଣି କିନ୍ଥି ସମୟ ଅନନ୍ତରେ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍ଗୀ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ସହିତ ପୁନଃ ଆସି କହିଲେ – ହେ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ଆଜିଠାରୁ ତୁମେ ମହର୍ଷି ହେଲ । ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର କହିଲେ – 'ନାହିଁ, ମୋତେ ଜିତେନ୍ଦ୍ରିୟ ବ୍ରହ୍ମର୍ଷି କୁହନ୍ତୁ ।' ବ୍ରହ୍ମାଙ୍ଗୀ କହିଲେ ବର୍ତ୍ତମାନ ତୁମେ ଜିତେନ୍ଦ୍ରୀୟ ହୋଇନାହାଁ । ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ପୁନଃ ତପସ୍ୟାରେ ଲାଗିଗଲେ । ତାଙ୍କର ମୟ୍ତିଷରୁ ତପସ୍ୟାର ଧୂଆଁ ବାହାରିବାରେ ଲାଗିଲା । ତେବେ ଦେବତାମାନେ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍ଗୁ ନିବେଦନ କରିବାରୁ ବ୍ରହ୍ମ ସେହି ପ୍ରକାରେ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ରଙ୍କୁ କହିଲେ ଯେ, ହେ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ! ତୁମେ ଆଜିଠାରୁ ବ୍ରହ୍ମର୍ଷି ହୋଇଗଲ । ବିଶ୍ୱାମିତ୍ରଙ୍କୁ ହ୍ରଦ୍ୟରେ ପ୍ରକଟ ହେଲେ । ତାଙ୍କୁ ଯେଉଁ ତତ୍ତ୍ୱ ବିଦିତ ବରଣ କରୁ । ବେଦ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ରଙ୍କୁ ହ୍ରଦ୍ୟରେ ପ୍ରକଟ ହେଲେ । ତାଙ୍କୁ ଯେଉଁ ତତ୍ତ୍ୱ ବିଦିତ

ନଥିଲା, ତାହା ବିଦିତ ହୋଇଗଲା । ଏହା ହିଁ ବେଦ ଅଟେ । ନା, କି କୌଣସି ପୋଥି । ଯେଉଁଠାରେ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ରହୁଥିଲେ, ସେଠାରେ ବେଦ ରହୁଥିଲେ । ଅର୍ଥାତ୍ ବେଦ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ରଙ୍କ ହୃଦୟରେ ରହୁଥିଲେ ।

ଏହିପରି ଶ୍ରୀକୃଷ ମଧ୍ୟ କହନ୍ତି, ''ସଂସାର ଅବିନାଶୀ ଅଶୃତଥି ବୃକ୍ଷ ଅଟେ । ଉର୍ଦ୍ଧକୁ ପରମାତ୍ମା ଯାହାର ମୂଳ ଏବଂ ନିମ୍ନରେ ପ୍ରକୃତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯାହାର ଶାଖାସବୁ ବିହୃତ ହୋଇ ରହିଛି । ଯିଏ ଏହି ପ୍ରକୃତିକୁ ଅନ୍ତକରି ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ବିଦିତ କରିଦିଏ, ସେ ବେଦବିତ୍ ଅଟନ୍ତି । ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମୁଁ ମଧ୍ୟ ବେଦବିତ୍ ।'' ଅତଃ ପ୍ରକୃତିର ପ୍ରସାର ଏବଂ ଅନ୍ତ ସହିତ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଅନୁଭୂତିର ନାମ ହିଁ ବେଦ । ଏହି ଅନୁଭୂତି ଈଶ୍ୱର ପ୍ରଦତ୍ତ ଅଟେ । ତେଣୁ ବେଦକୁ ଅପୌରୁଷେୟ କୁହାଯାଏ । ମହାପୁରୁଷ ଅପୌରୁଷୟ ଅଟନ୍ତି । ତାଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ପରମାତ୍ମା ହିଁ କହନ୍ତି । ସେ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସନ୍ଦେଶ-ପ୍ରସାରକ(ଟ୍ରାନ୍ସମିଟର) ହୋଇଥାନ୍ତି । କେବଳ ଶବ୍ଦ ଜ୍ଞାନର ଆଧାରରେ ତାଙ୍କ ବାଣୀର ନିହିତ ଯଥାର୍ଥକୁ ଜାଣିହୁଏ ନାହିଁ । ତାଙ୍କୁ ସେ ହିଁ ଜାଣିପାରିଥାଏ, ଯେକ୍ରିୟାତ୍ମକ ପଥରେ ଚାଲି ସେହି ଅପୌରୁଷେୟ(Non-Person) ହିତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ । ଯାହାଙ୍କ ପୁରୁଷ(ଅହଂ) ପରମାତ୍ମରେ ବିଲିନ ହୋଇଯାଇଛି ।

ବୟୁତଃ ବେଦ ଅପୌରୁଷେୟ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ତାହା କହିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଶହେ-ଦେଜଶହ ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ଥିଲେ । ତାହାଙ୍କ ବାଣୀର ସଂକଳନ କୁ ହିଁ ବେଦ କୁହାଯାଉଛି । କିନ୍ତୁ ଯେତେବେଳେ ଶାସ୍ତ ଲିପିବଦ୍ଧ ହୋଇଯାଏ, ତେବେ ସାମାଳିକ ବ୍ୟବସ୍ଥାର ନିୟମ ମଧ୍ୟ ତାହାସହିତ ଲିପିବଦ୍ଧ କରି ଦିଆଯାଉଛି । ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ନାମରେ ଜନତା ତାଙ୍କୁ ହିଁ ପାଳନ କରିବାରେ ଲାଗି ରହନ୍ତି । ଯଦ୍ୟପି ଧର୍ମ ଉପରେ ତାଙ୍କର ଦୂରରୁ ମଧ୍ୟ ସୟନ୍ଧ ନଥାଏ । ଆଧୁନିକ ଯୁଗରେ ମନ୍ତ୍ରାମାନଙ୍କ ପଛରେ ବୁଲି ସାଧାରଣ ନେତାମାନେ ମଧ୍ୟ ଅଧିକାରୀ ମାନଙ୍କ ଠାରୁ ନିଜର ସ୍ୱାର୍ଥ, କର୍ମକୁ ହାସଲ କରିନିଅନ୍ତି । ଯଦ୍ୟପି ମନ୍ତ୍ରୀ ଏପରି ସାଧାରଣ ନେତାମାନଙ୍କୁ ଆଦୌ ଜାଣି ନଥାନ୍ତି । ଏହିପରି ସାମାଳିକ ବ୍ୟବସ୍ଥାପକ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ନାମରେ ବଞ୍ଚୁ ରହିବାର ଜୀବିକା ମଧ୍ୟ ପ୍ରଛରେ ଲିପିବଦ୍ଧ କରିଦିଅନ୍ତି । ତାଙ୍କର ସାମାଳିକ ଉପଯୋଗ ତତ୍ ସାମୟିକ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ବେଦ ସୟନ୍ଧରେ ମଧ୍ୟ ଏହିପରି ରହିଛି । ତାହାର ଚୀରନ୍ତନ ସତ୍ୟ ଉପନିଷଦରେ ସଂଗୃହୀତ ହୋଇଛି । ସେହି ଉପନିଷଦର ସାରାଂଶ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ବାଣୀ 'ଗୀତା' ଅଟେ । ସାରାଂଶତଃ ଗୀତା ଅପୌରୁଷେୟ ବେଦ ରସାର୍ଣ୍ଣବରୁ ସମୁଭୁତ ଉପନିଷଦ-ସୁଧାର ସାରସ୍ୱର୍ବସ୍ୱ ଅଟେ ।

ଏହିପରି ପ୍ରତ୍ୟେକ ମହାପୁରୁଷ ଯିଏ ପରମ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାନ୍ତି,

ସେ ସ୍ୱୟଂ ହିଁ ଧର୍ମଗ୍ରିଛ ଅଟନ୍ତି । ତାଙ୍କ ବାଣୀର ସଂକଳନ ବିଶ୍ୱରେ କେଉଁଠାରେ ହେଉ ନା କାହିଁକି ଶାସ୍ତ କୁହାଯାଉଛି । କିନ୍ତୁ କତିପୟ ଧର୍ମାବଲୟୀ ମାନଙ୍କର କଥନ ଏହିପରି 'ଯେତିକି କୋରାନ୍ରେ ଲିପିବଦ୍ଧ ରହିଛି, ସେତିକି ହିଁ ସଠିକ୍ । ବର୍ତ୍ତମାନ କୋରାନ୍ ମୟ୍ତିଷ୍ଟରୁ ହଟିବ ନାହିଁ ।' ସେହିପରି ଅନ୍ୟମାନେ କହନ୍ତି, 'ଯିଶୁଖ୍ରୀଷ୍ଟଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱାସ ନକଲେ ସ୍ୱର୍ଗ ମିଳିବ ନାହିଁ, ସେ ହିଁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଏକମାତ୍ର ପୁତ୍ର ଥିଲେ ।' ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହିପରି ମହାପୁରୁଷ ଜନ୍ନିବେ ନାହିଁ – ଏହା ସେମାନଙ୍କର ରୂଢିବାଦ ଅଟେ । ଯଦି ସେହି ତତ୍ତ୍ୱର ସାକ୍ଷାତ କରିନିଆଯାଏ, ତେବେ ସେହି କଥା ହିଁ ପଣି ଚାଲିବ ।

ଗୀତା ସାର୍ବଭୌମ ଅଟେ । ଧର୍ମ ନାମରେ ପଚଳିତ ବିଶ୍ୱର ସମୟ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥମାନଙ୍କରେ ଗୀତାର ସ୍ଥାନ ଅଦ୍ୱିତୀୟ ଅଟେ । ଏହା ସ୍ପୟଂ ଧର୍ମଶାସ୍ତ ହିଁ ନାହିଁ ବରଂ ଅନ୍ୟ ଗଛରେ ନିହିତ ସତ୍ୟର ମାନଦଶ୍ଚ ମଧ୍ୟ । ଗୀତା ସେହିପରି ଏକ ମାପଦଶ୍ଚ, ଯେଉଁଥିରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥର ଅନସ୍ତ୍ୟୁତ ସତ୍ୟ ଅନାବୃତ୍ତ ହୋଇ ଉଠୁଛି । ପରସ୍କର ବିରୋଧି କଥନର ସମାଧାନ ପ୍ରୟୁଟିତ ହୋଇଥାଏ । ସଂସାରର ପତ୍ୟେକ ଧର୍ମ ଗଛରେ ବଞ୍ଚ ରହିବାର ବିଦ୍ୟା ତଥା କର୍ମକାଣ୍ଡର ବାହୁଲ୍ୟ ରହିଛି । ଜୀବନକୁ ଆକର୍ଷକ କରିବା ନିମନ୍ତେ ସେମାନଙ୍କ କରିବା, ନକରିବାରେ ରୋଚକ ଏବଂ ଭୟାନକ ବର୍ତ୍ତନରେ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ତ ଭରି ରହିଛି । କର୍ମକାଣ୍ଡର ଏହି ପରମ୍ପରାକୁ ଜନତା ଧର୍ମ ବୋଲି ମାନିବାରେ ଲାଗି ରହିଛନ୍ତି । ଜୀବନ ନିର୍ବାହର କଳା ନିମନ୍ତେ ନିର୍ମିତ ପୂଜା ପଦ୍ଧତିରେ ଦେଶ କାଳ ଓ ପରିସ୍ଥିତି ଅନୁସାରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସ୍ୱଭାବିକ ଅଟେ । ସମାଜରେ ଧର୍ମ ନାମରେ କଳହର ଏହା ହିଁ ଏକମାତ୍ର କାରଣ । ଗୀତା ଏହି କ୍ଷଣିକ ବ୍ୟବସ୍ଥାଠାରୁ ଉପରକୁ ଉଠି ଆତ୍ମିକ ପୂର୍ଣ୍ଣତାର ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରିବା ନିମନ୍ତେ କ୍ରିୟାତ୍ସକ ଅନଶୀଳନ ଅଟେ । ଯାହାର ଗୋଟିଏ ମଧ୍ୟ ଶ୍ଲୋକ ଭୌତିକ ଜୀବନ ଯାପନ ନିମନ୍ତେ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ ନୁହଁ । ଏହାର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶ୍ଲୋକ ଆପଣଙ୍କୁ ଆନ୍ତରିକ ଯୁଦ୍ଧ – ଆରାଧନାର ଆଶା ରଖିଥାଏ । ତଥାକଥିତ ଧର୍ମଗ୍ରଛ ପରି ଏହା ଆପଣଙ୍କୁ ସ୍ୱର୍ଗ କିୟା ନରକର ଦୃନ୍ଧରେ ପକାଇ ଛାଡ଼ି ଦିଏ ନାହିଁ । ବରଂ ସେହି ଅମରତ୍ୱର ଉପଲକ୍ତ୍ କରାଇଥାଏ, ଯାହାର ପଶ୍ଚାତ୍ ଜନ୍ମ- ମୃତ୍ୟୁର ବନ୍ଧନ ରହେ ନାହିଁ ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ନିଜର ଶୈଳୀ ଏବଂ କିଛି ନା କିଛି ବିଶିଷ୍ଟ ଶବ୍ଦ ରହିଛି । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ମଧ୍ୟ ଗୀତାରେ 'କର୍ମ', 'ଯଞ୍ଜ', 'ବର୍ଣ୍ଣ', 'ବର୍ଣ୍ଣସଙ୍କର', 'ଯୁଦ୍ଧ', 'କ୍ଷେତ୍ର', 'ଜ୍ଞାନ' ଇତ୍ୟାଦି ଶବ୍ଦମାନଙ୍କ ଉପରେ ବାରୟାର ଜୋର୍ ଦେଇଛନ୍ତି । ଏହି ଶବ୍ଦ ଗୁଡ଼ିକର ନିଜର ଆଶୟ ତଥା ପୁନରାବୃତ୍ତିରେ ମଧ୍ୟ ଏହାର ନିଜର ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟ ରହିଛି । ଓଡ଼ିଆ ବୂପାନ୍ତରଣରେ ଏହି ଶବ୍ଦ ଗୁଡ଼ିକୁ ସେହି ଆଧାରରେ ନିଆଯାଇଛି ।

- ତଥା ଆବଶ୍ୟକ ସ୍ଥଳରେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ମଧ୍ୟ କରାଯାଇଛି । ଗୀତାର ଆକର୍ଷଣ ନିମ୍ନଲିଖିତ ପ୍ରଶ୍ନ ଅଟେ, ଯାହାର ଆଧାରଭୂତ ଆଧୁନିକ ସମାଜ ଭୁଲି ଯାଇଛନ୍ତି । ସେଗୁଡ଼ିକ ଏହି ପ୍ରକାରର ଅଟେ, ଯାହାକୁ ଯଥାର୍ଥ ଗୀତାରେ ଆପଣ ପାଇବେ ।
- ୧)**ଶ୍ରୀକୃଷ** ଜଣେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଥିଲେ ।
- ୨ **)ସତ୍ୟ** ଆତ୍ମା ହିଁ ସତ୍ୟ ଅଟେ ।
- ୩)**ସନାତନ** ଆତ୍ସା ଏବଂ ପରମାତ୍ସା ସନାତନ ।
- ୪)**ସନାତନ ଧର୍ମ** ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ସହିତ ଯୋଗ କରାଉଥିବା କ୍ରିୟା ।
- ୫)ଯୁଦ୍ଧ ଦୈବୀ ଏବଂ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ ମଧ୍ୟରେ ସଂଘର୍ଷ ହିଁ ଯୁଦ୍ଧ, ଏହା ଅନ୍ତଃକରଣର ଦୁଇଟି ପ୍ରବୃତ୍ତି ।ଏହି ଉଭୟଙ୍କ ବିନାଶ ହିଁ ପରିଶାମ ଅଟେ ।
- ୬)**ଯୁଦ୍ଧସ୍ଥଳ** ଏହି ମାନବ ଶରୀର ତଥା ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟସମୂହ ଯୁଦ୍ଧସ୍ଥଳ ଅଟେ।
- ୭)**ଜ୍ଞାନ** ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ପତ୍ୟକ୍ଷ ଅନୁଭୃତି ହିଁ ଜ୍ଞାନ ।
- ୮)ୟୋଗ ସଂସାରର ସଂଯୋଗ ବିୟୋଗରୁ ରହିତ, ଅବ୍ୟକ୍ତ ବ୍ରହ୍ମ ସହିତ ମିଳନର ନାମ ଯୋଗ ।
- ୯)**ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ** ଆରାଧନା ହିଁ କର୍ମ । ନିଜ ଉପରେ ନିର୍ଭର ରହି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ।
- ୧୦)**ନିଷାମ କର୍ମଯୋଗ** ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଉପରେ ନିର୍ଭର ରହି ସମର୍ପଣ ସହିତ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା ହିଁ ନିଷାମ କର୍ମ ଯୋଗ ।
- ୧୧) ଶ୍ରୀକୃଷ କେଉଁ ସତ୍ୟକୁ କହିଲେ ? ଶ୍ରୀକୃଷ ସେହି ସତ୍ୟକୁ କହିଲେ, ଯାହାକୁ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀମାନେ ପୂର୍ବରୁ ଦେଖିଥିଲେ ଏବଂ ଭବିଷ୍ୟତରେ ମଧ୍ୟ ଦେଖିବେ । ୧୨) ୟଜ୍ଞ ସାଧନାର ବିଧ୍ର ବିଶେଷର ନାମ ହିଁ ୟଜ୍ଞ ।
- ୧୩) **କର୍ମ** ଯଜ୍ଜକ କାର୍ଯ୍ୟରପ ଦେବା ହିଁ କର୍ମ ।
- ୧୪) ବର୍ଣ୍ଣ ଆରାଧନାର ଏକ ହିଁ ବିଧି, ଯାହାର ନାମ କର୍ମ । ଯାହାକୁ ଚାରୋଟି ଶ୍ରେଶୀରେ ବିଭକ୍ତ କରିଛନ୍ତି । ତାହାହିଁ ଚାରୋଟି ବର୍ଣ୍ଣ ଅଟେ । ଏହା ଜଣେ ସାଧକର ହିଁ ଉଚ୍ଚନୀଚ୍ଚ ଓର ମାତ୍ର, ନା କୌଣସି ଜାତି ଅର୍ଥାତ୍ ବର୍ଣ୍ଣ କୌଣସି ଜାତି ନୁହଁ । ୧୫) ବର୍ଣ୍ଣ ସଙ୍କର ପରମାତ୍ମା ପଥରୁ ବିଚ୍ୟୁତ ହେବା, ସାଧନ ପଥରେ ଭ୍ରମ ଉପ୍ନ ହେବା ହିଁ ବର୍ଣ୍ଣ ସଙ୍କର ।
- ୧୬)**ମନୁଷ୍ୟଙ୍କ ଶ୍ରେଶୀ** ଅତଃକରଣ ସ୍ୱଭାବାନୁସାରେ ମନୁଷ୍ୟ ଦୁଇ ପ୍ରକାରର ରହିଥାଏ । ପ୍ରଥମଟି ଦେବତା ପରି ଏବଂ ଦ୍ୱିତୀୟଟି ଅସୁର ପରି । ଏହାହିଁ ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ

ମଧ୍ୟରେ ଦୁଇଟି ଜାତି । ଯାହା ସ୍ୱଭାବରୁ ହିଁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଏବଂ ସେହି ସ୍ୱଭାବ ହ୍ରାସ ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଥାଏ ।

- ୧୭)ଦେବତା ହୃଦୟ ଦେଶରେ ପରମଦେବଙ୍କ ଦେବତ୍ୱ ଅର୍ଜନ କରୁଥିବା ଗୁଣର ସମୂହ ହିଁ ଦେବତା । ବାହ୍ୟ ଦେବୀ ଦେବତାଙ୍କ ପୂଜା ମୂଢ ବୁଦ୍ଧିମାନଙ୍କ ଦେନ୍ ମାତ୍ର । ୧୮)ଅବତାର – ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ହୃଦୟରେ ହୁଏ, ବାହାରେ ନାହିଁ ।
- ୧୯)ବିରାଟ ରୂପ ଦର୍ଶନ ଯୋଗୀଙ୍କ ହୃଦୟରେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଦିଆଯାଇଥିବା ଅନୁଭୂତି ହିଁ ବିରାଟ ଦର୍ଶନ । ଭଗବାନ ସାଧକ ମଧ୍ୟରେ ଦୃଷ୍ଟି ହୋଇ ଠିଆ ହେଲେହିଁ ସାଧକଙ୍କୁ ବିରାଟ ରୂପର ଦର୍ଶନ ହେବ ।
- ୨୦)**ପୂଳନୀୟ ଦେବ ଇଷ୍ଟ** ଏକମାତ୍ର ପରାତ୍ପର ବ୍ରହ୍ମ ହିଁ ପୂଜନୀୟ ଦେବ । ତାଙ୍କୁ ଅନ୍ୱେଷଣ କରିବାର ସ୍ଥାନ ଏକମାତ୍ର ହୃଦୟ । ତାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ସ୍ରୋତ, ସେହି ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ୱରୂପରେ ସ୍ଥିତ ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥିବା ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହୋଇଥାଏ ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ଏଥି ମଧ୍ୟରୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସ୍ୱରୂପକୁ କାଣିବା ନିମନ୍ତେ ତୃତୀୟଅଧ୍ୟାୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆପଣଙ୍କୁ ପଢିବାକୁ ଏବଂ ୧୩ଅଧ୍ୟାୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆପଣଙ୍କୁ ସଷ୍ଟ ହେବ ଯେ, ଶ୍ରୀକୃଷ ଜଣେ ଯୋଗୀ ଥିଲେ । ୨ୟ ଅଧ୍ୟାୟରୁ ହିଁ ସତ୍ୟ ଉଦ୍ଘାଟିତ ହୋଇଯିବ । ସନାତନ ଏବଂ ସତ୍ୟ ପରସ୍କର ପର୍ଯ୍ୟାୟବାଚୀ ଶବ୍ଦ ଅଟେ । ଏହା ୨ୟ ଅଧ୍ୟାରୁ ହିଁ ସଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ କିନ୍ତୁ ସାଧାରଣତଃ ଏହା ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚାଲିବ । ୪ହି ଅଧ୍ୟାୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୁଦ୍ଧର ବିବରଣୀ ସଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । ୧୧ଅଧ୍ୟାୟପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସଂଶୟନିର୍ମୁଳ ହୋଇଯିବ । ଏପରି ଏହାକୁ ୧୧ଅଧ୍ୟାୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦେଖିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ଯୁଦ୍ଧନ୍ତ ନିମନ୍ତେ ୧୩ଅଧ୍ୟାୟକୁ ବାରୟାର ପଢନ୍ତୁ ।

ଜ୍ଞାନ, ୪ର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟରୁ ହିଁ ସଷ୍ଟ ହେବ କିନ୍ତୁ ୧୩ଅଧ୍ୟାୟରେ ହିଁ ସଷ୍ଟ ରୂପରେ ବିଦିତ ହେବ ଯେ, ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନର ନାମ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଯୋଗ, ୬ଷ ଅଧ୍ୟାୟ ଭିତରେ ଆପଣ ବୁଝି ପାରିବେ । କିନ୍ତୁ ଏପରି ଏହା ପୂର୍ତ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୋଗର ବିଭିନ୍ନ ଅଂଶର ପରିଭାଷା । ଜ୍ଞାନଯୋଗ ବିଷୟରେ ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରୁ ଷଷ୍ଟ ଅଧ୍ୟାୟମଧ୍ୟରେ ସଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । ଆଗକୁ ବଢି ଦେଖିବା କୌଣି ବିଶେଷ ଆବଶ୍ୟକ ନାହିଁ । ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗ ବିଷୟରେ ୨ୟ ଅଧ୍ୟାୟରୁ ଆରୟ କରି ପୂର୍ତ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରହିଛି । ଯଜ୍ଞ ବିଷୟରେ ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରୁ ୪ର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପଢିବା ଦ୍ୱାରା ସଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ ।

କର୍ମର ନାମ ଅଧ୍ୟାୟ ୨/୩୯ ଶ୍ଲୋକରେ ପ୍ରଥମଥର ଦିଆଯାଇଛି । ଏହି ଶ୍ଲୋକଠାରୁ ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପଢିନେଲେ ସମ୍ଭ ହୋଇଯିବ ଯେ, କର୍ମର ଅର୍ଥ ଆରାଧନା ଅର୍ଥାତ୍ ଭଜନ କାହିଁକି ? ଅଧ୍ୟାୟ ୧୬/୧୭ ଏହା ବିଚାର ସ୍ଥିର କରି ଦିଏ ଯେ, ଏହାହିଁ ସତ୍ୟ । ବର୍ଷ ସଙ୍କର ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଏବଂ ଅବତାର ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଷଷ ହୋଇଯିବ । ବର୍ଷ ବ୍ୟବସ୍ଥା ନିମନ୍ତେ ଅଷ୍ଟାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ ଦେଖିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ଏପରି ତ ଏହା ସଙ୍କେତ ଅଧ୍ୟାୟ ୩,୪ରେ ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ମନୁଷ୍ୟଙ୍କ ଦେବାସୁର ଜାତିମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ୧୬ଅଧ୍ୟାୟ ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟ । ବିରାଟ ଦର୍ଶନ ୧୦ ଅଧ୍ୟାୟରୁ ୧୧ଅଧ୍ୟାୟ ମଧ୍ୟରେ ସଷ୍ଟ ହୋଇଯିବି । ଅଧ୍ୟାୟ୭,୯,୧୫ରେ ମଧ୍ୟ ଏହା ଉପରେ ପ୍ରକାଶିତ କରାଯାଇଛି । ଅର୍ଥାତ୍ ଦର୍ଶାଇଛନ୍ତି । ଅଧ୍ୟାୟ ୭,୯,୧୭ରେ ବାହ୍ୟଦେବତାମାନଙ୍କର ଅଣ୍ଡିତ୍ୱ ହୀନତା ସଷ୍ଟ ହୋଇଯାଇଛି । ପରମାତ୍ମଙ୍କ ପୂଜନର ସ୍ଥାନ ହୃଦୟଦେଶ ହିଁ ଅଟେ । ଯେଉଁଥିରେ ଧାନ, ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସର ଚିତ୍ତନ ଇତ୍ୟାଦି କ୍ରିୟାଗୁଡ଼ିକୁ ଏକାନ୍ତରେ ବସି କରାଯାଇଥାଏ(ମନ୍ଦିର ମୂର୍ତ୍ତି ସମ୍ପୁଖରେ ନାହିଁ ) । ଏହା ଅଧ୍ୟାୟ ୩,୪,୬,୧୮ରେ ସଷ୍ଟ ରହିଛି । ବହୁତ ଚିତ୍ତା ଅଥବା ବିଚାର କରିବାର କ'ଶ ପ୍ରୟୋଜନ । ଯଦି ଅଧ୍ୟାୟ ଛଅ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ହିଁ ଅଧ୍ୟୟନ କରାଯିବ ତେବେ ଯଥାର୍ଥ ଗୀତାର ମୂଳ ଆଶୟ ଆପଣ ବୁଝି ପାରିବେ।

ଗୀତ। ଜୀବିକା ସଂଗ୍ରାମର ସାଧନ ନୁହଁ । ଅପିତୁ ଜୀବନ ସଂଗ୍ରାମରେ ଶାଶ୍ୱତ ବିଜୟର କ୍ରିୟାତ୍ସକ ପ୍ରଶିକ୍ଷଣ ଅଟେ । ତେଣୁ ଗୀତା ଯୁଦ୍ଧ ଗ୍ରଛ ଅଟେ । ଯିଏ କି ବାଞ୍ଚବିକ ବିଜୟ ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଗୀତୋକ୍ତ ଯୁଦ୍ଧ ଖଣ୍ଡା, ଧନୁଷ୍ଠ, ବାଣ୍ଠ, ଗଦା ଏବଂ ଫରସା ଦ୍ୱାରା ଲଢେଇ ହେଉଥିବା ସାଂସାରିକ ଯୁଦ୍ଧ ନୁହେଁ ଏବଂ ନା ଏଥିରେ ଶାଶ୍ୱତ ବିଜୟ ନିହିତ ରହିଛି । ଏହା ସତ୍ ଅସତ୍ ପ୍ରବୃତ୍ତିର ସଂଘର୍ଷ ଅଟେ । ଯାହାର ରୂପାନ୍ତର ବର୍ଣ୍ଣନର ପରମ୍ପରା ରହିଛି । ବେଦରେ ଇନ୍ଦ୍ର ଏବଂ ବୃତ୍ର, ବିଦ୍ୟା ଓ ଅବିଦ୍ୟା, ପୁରାଣରେ ଦୈବାସୁର ସଂଗ୍ରାମ, ମହାକାବ୍ୟରେ ରାମ ଓ ରାବଣ, କୌରବ ଏବଂ ପାଣ୍ଡବଙ୍କ ସଂଘର୍ଷକୁ ହିଁ ଗୀତାରେ ଧର୍ମ କ୍ଷେତ୍ରଓ କୁରୁକ୍ଷେତ୍ର , ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ୍ ଏବଂ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ, ଜାତୀୟ ଓ ବିଜାତୀୟ, ସଦ୍ଗୁଣ ଓ ଦୁର୍ଗୁଣର ସଂଘର୍ଷ କୁହାଯାଇଛି ।

ଏହି ସଂଘର୍ଷ ଯେଉଁଠାରେ ହେଉଛି ସେହି ସ୍ଥାନ କେଉଁଠି ? ଗୀତାର ଧର୍ମ କ୍ଷେତ୍ର ଏବଂ କୁରୁ କ୍ଷେତ୍ର ଭାରତର କୌଣସି ଭୂଖଣ୍ଡ ନୁହେଁ । ବରଂ ସ୍ୱୟଂ ଗତାକାରଙ୍କ ଶବ୍ଦରେ **ଇଦଂ ଶରୀରଂ କୌନ୍ତେୟ କ୍ଷେତ୍ରମିତ୍ୟଭିଧ୍ୟତେ** (ଗୀତା-୧୩/୧ ଶ୍ଲୋକ) ଅର୍ଥାତ୍ ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ଏହି ଶରୀର ହିଁ ଏକ କ୍ଷେତ୍ର । ଯେଉଁଥିରେ ବୁଶିଥିବା ଭଲ ଓ ମନ୍ଦରୂପୀ ବୀଳ ହିଁ ସଂସ୍କାର ରୂପରେ ସର୍ବଦା ଅଙ୍କୁରିତ ହେଉଥାଏ । ଦଶ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ, ମନ, ବୁଦ୍ଧି, ଚିଉ ଓ ଅହଂକାର, ପାଞ୍ଚ ବିକାର ଏବଂ ତିନି ଗୁଣର ବିକାର ଏହି କ୍ଷେତ୍ରର ବିୟାରିତ ମାତ୍ର । ପ୍ରକୃତିରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ଏହି ତିନିଗୁଣ ଦ୍ୱାରା

ପରବଶ ହୋଇ ମନୁଷ୍ୟକୁ କର୍ମ କରିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ସେ କ୍ଷଣମାତ୍ର କର୍ମ ନକରି ରହିପାରିବ ନାହିଁ । 'ପୁନରପି କନନଂ ପୁନରପି ମରଣଂ, ପୁନରପି କନନୀ କଠରେ ଶୟନଂ' ଅର୍ଥାତ୍ ଜନ୍ନ ଜନ୍ନାନ୍ତର ଏପରି କର୍ମକରି ହିଁ ବିତିଗଲାଣି । ଏହା ହିଁ କୁରୁକ୍ଷେତ୍ର । ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ସାଧାନାର ସଠିକ୍ ମାର୍ଗରେ ଚାଲି ସାଧକ ଯେତେବେଳେ ପରମ ଧର୍ମ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଆଡ଼କୁ ଅଗ୍ରସର ହୁଏ, ତେବେ ଏହି କ୍ଷେତ୍ର ଧର୍ମ କ୍ଷେତ୍ରରେ ପରିଣତ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ଶରୀର ହିଁ କ୍ଷେତ୍ର ଅଟେ ।

ଏହି ଶରୀରର ଅନ୍ତରାଳରେ ଅନ୍ତଃକରଣର ଦୁଇଟି ପୂର୍ବ୍ତି ପୁରାତନ ଯଥା-ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ଓ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ । ଦୈବୀ ସୟଦରେ- ପୁଣ୍ୟରୂପୀ ପଣ୍ଡୁ ଏବଂ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ରୂପୀ କୁନ୍ତି । ପୁଣ୍ୟ ଜଗ୍ରତ ପୂର୍ବରୁ ମନୁଷ୍ୟ ଯାହା କିଛି କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ମନେକରି କରେ, ତାହା ନିଜର ବୃଦ୍ଧି ଅନୁସାରେ କର୍ତ୍ତ୍ୟବ ହିଁ କରିଥାଏ କିନ୍ତ ସେଥିରେ ତାର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ହୁଏ ନାହିଁ କାରଣ ବିନାପୁଣ୍ୟରେ କର୍ତ୍ତବ୍ୟକୁ ଜାଣି ପାରିନଥାଏ । କୁନ୍ତିଙ୍କ ପଣ୍ଡୁ ସହିତ ସୟନ୍ଧ ହେବାପୂର୍ବରୁ ଯାହା କିଛି କର୍ଭ୍ୟବ ମନେ କରି ଅର୍ଜିତ କରିଥିଲେ, ତାହାହେଉଛି କର୍ଣ୍ଣ । ଯିଏ ଆଜୀବନ କୁନ୍ତି ପୁତ୍ର ପାଣ୍ଡବମାନଙ୍କ ସହିତ ଲଢେଇ କରିଥିଲା । ପାଣ୍ଡବମାନଙ୍କ ଦୁର୍ଦ୍ଧର୍ଷ ଶତ୍ରୁ ଯଦି କେହିଥିଲା, ସେ ହେଉଛି କର୍ତ୍ତ । ବିଜାତୀୟ କର୍ମ ହିଁ କର୍ଣ୍ଣ, ଯିଏ ବନ୍ଧନକାରୀ ଅଟେ । ଯାହାଦ୍ୱାରା ପରମ୍ପରାଗତ ରୂଢିବାଦର ଚିତ୍ରଣ ହୁଏ । ସେହିପରି ପରମ୍ପରାଗତ ପୂଜା ପଦ୍ଧତିସବୁ ଆୟର ପିଷ ଛାଡୁନାହିଁ । କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ରୂପୀ କୁନ୍ତି ପ୍ରଣ୍ୟର୍ପୀ ପଣ୍ଡଙ୍କ ସହିତ ଯେତେବେଳେ ସଂଯୋଗ ହୁଏ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରଣ୍ୟ ଜାଗୃତ ହେବା ପରେ ଧର୍ମରୂପୀ ଯୁଧ୍ଷିର, ଭାବରୂପୀ ଭୀମ, ଅନୁରାଗ ରୂପୀ ଅର୍ଜୁନ, ନିୟମ ରୂପୀ ନକୁଳ, ସତ୍ସଙ୍ଗ ରୂପୀ ସହଦେବ, ସାଭ୍ସିକତା ରୂପୀ ସାତ୍ୟକି, କାୟାରେ ସାମର୍ଥ୍ୟରୂପୀ କାଶୀରାଜ, କର୍ତ୍ତ୍ୟବ ଦ୍ୱାରା ଭବ (ଜନ୍ମ-ମରଣ) ଉପରେ ବିଜୟ କୁନ୍ତି ଭୋଜ ଇତ୍ୟାଦି ଇଷ୍ଟୋନ୍ସୁଖ୍ ମାନସିକ ପ୍ରବୃତିର ଉତ୍କର୍ଷ ହୋଇଥାଏ । ଯାହାର ଗଣନା ସାତ ଅକ୍ଷୌହିଶୀ ଅଟେ । ଅକ୍ଷ ଦୃଷ୍ଟିକୁ କୁହାଯାଏ । ସତ୍ୟମୟୀ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରେ ଯାହାର ଉପୂର୍ତ୍ତି, ତାହା ହେଉଛି ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ । ପରଂ ଧର୍ମ ପରମାତ୍ସା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦୂରର ନିର୍ଣ୍ଣିତ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଏହା ହେଉଛି ସାତଟି ସିଡ଼ି । ଏହାକୁ ହିଁ ଯୋଗର ସାତ ଭୂମିକା ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ ନା କି କୌଣସି ଗଣନା ବିଶେଷ । ବସ୍ତୁତଃ ଏହି ପୁବୃତ୍ତ ଅନନ୍ତ ଅଟେ ।

ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ ରହିଛି କୁରୁକ୍ଷେତ୍ର । ଯେଉଁଥିରେ ଦଶ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଏବଂ ଏକ ମନ, ଯାହାକି ଏଗାର ଅକ୍ଷୌହିଶୀ ସେନା ଅଟେ । ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମୟୀ ଦୃଷ୍ଟିକୋଶରୁ ଯାହାର ଗଠନ । ତାହା ହେଉଛି ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ । ଯେଉଁଥିରେ ଭାଗ ନେଇଛନ୍ତି ଅଜ୍ଞାନ ରୂପୀ ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ର, ଯେ ସତ୍ୟକୁ ଜାଣି ମଧ୍ୟ ଅନ୍ଧ ହୋଇ ରହିଛି । ତାହାଙ୍କ ସହଚାରିଣୀ ଥିଲା ଗାନ୍ଧାରୀ – ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଆଧାର ରୂପୀ ପ୍ରବୃତ୍ତି । ଏମାନଙ୍କ ସହିତ ମୋହ ରୂପୀ ଦୂର୍ଯ୍ୟଧନ, ଦୁର୍ବୁଦ୍ଧି ରୂପୀ ଦୁଃଶାସନ, ବିଜାତୀୟ କର୍ମରୂପୀ କର୍ଣ୍ଣ, ଭ୍ରମ ରୂପୀ ଭୀଷ୍ମ, ଦୈତ ଆଚରଣ ରୂପୀ ଦ୍ରୋଣାଚାର୍ଯ୍ୟ, ଆସକ୍ତି ରୂପୀ ଅଶ୍ୱତଥାମା, ବିକଳ୍ପ ରୂପୀ ବିକର୍ଣ୍ଣ, ଅଧୁରା ସାଧନାରେ କୃପାର ଆଚରଣ ରୂପୀ କୂପାଚାର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ଏମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଜୀବ ରୂପୀ ବିଦୁର । ଯେ କି ସର୍ବଦା ଅଜ୍ଞାନରେ ରହି ମଧ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟି ସଦୈବ ପାଣ୍ଡବମାନଙ୍କ ଉପରେ ରହିଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ପୁଣ୍ୟରୁ ପ୍ରବାହିତ ପ୍ରବୃତ୍ତି ଉପରେ ରହିଥାଏ । କାରଣ ଆତ୍ମା ପରମାତ୍ପାଙ୍କର ବିଶ୍ୱଦ୍ଧ ଅଂଶ ଅଟେ । ଏହିପରି ଆସ୍ତରୀ ସମ୍ପଦ ମଧ୍ୟ ଅନନ୍ତ ଅଟେ । କ୍ଷେତ୍ର ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ, ଏହି ଶରୀର । ଏଥିରେ ଲଢ଼ୁଥିବା ପ୍ରବୃତ୍ତି ଦୁଇଟି ମାତ୍ର । ପ୍ରଥମଟି ପୁକୃତିରେ ବିଶ୍ୱାସ ଦେଇ ନୀଚ୍ଚ ଅଧମ ଯୋନିର କାରଣ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ପରମପୁରୁଷ ପରମାତ୍ଯାରେ ବିଶ୍ୱାସ ଏବଂ ପ୍ରବେଶ ଦେଇଥାଏ । ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସଂରକ୍ଷଣରେ କ୍ରମଶଃ ସାଧନା କରି ଚାଲିଲେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ଉକ୍ତର୍ଷ ଏବଂ ଆସ୍ତରୀ ସମ୍ପଦର ସର୍ବଥା ସମନ ହୋଇଯାଏ । ଯେତେବେଳେ କୌଣସି ବିକାର ହିଁ ରହିବ ନାହିଁ, ମନର ସର୍ବଥା ନିରୋଧ ଏବଂ ନିରୋଧ ମନର ମଧ୍ୟ ବିଲୟ ହୋଇଯାଏ ତେବେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ଆବଶ୍ୟକତା ରହେ ନାହିଁ । ଅର୍ଜୁନ ଦେଖିଲେ ଯେ, କୌରବ ପକ୍ଷର ପଶ୍ଚାତ୍ ପାଣ୍ଡବ ପକ୍ଷର ଯୋଦ୍ଧା ମଧ୍ୟ ଯୋଗେଶ୍ୱରଙ୍କ ମୁଖରେ ସମାହିତ ହୋଇଯାଉଛନ୍ତି । ପୁର୍ତ୍ତିକାଳରେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ମଧ୍ୟ ବିଲୟ ହୋଇଯାଏ । ଅନ୍ତିମ ଶାଶ୍ମତ ପରିଣାମ ସଷ୍ଟ ହୁଏ । ଏହାପରେ ମହାପର୍ଷ ଯଦି କିଛି କରନ୍ତି, ତେବେ କେବଳ ଅନ୍ନଯାୟୀମାନଙ୍କ ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ ନିମନ୍ତେ ହିଁ କରିଥାନ୍ତି ।

ଲୋକ ସଂଗ୍ରହର ଏହି ଭାବନା ଦ୍ୱାରା ମହାପୁରଷ ସୂକ୍ଷ୍ମ ମନୋଭାବର ବର୍ଷନ ସ୍ଥଳ ରୂପରେ ବିବେଚନା କଲେ । ଗୀତା ଛନ୍ଦବଦ୍ଧ ଏବଂ ବ୍ୟାକରଣ ସମ୍ମତ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ଏହାର ପାତ୍ର ପ୍ରତୀକାତ୍ପକ ଅଟନ୍ତି । ଅମୂର୍ତ୍ତ ଯୋଗ୍ୟତାର ମୂର୍ତ୍ତ ରୂପ ମାତ୍ର ଅଟନ୍ତି । ଗୀତାର ପ୍ରାରୟରୁ ତିରିଶ – ଚାଳିଶ ପାତ୍ରଙ୍କ ନାମ ନିଆଯାଇଛି । ଯେଉଁଥିରେ ଅଧା ସକାତୀୟ ଏବଂ ଅଧା ବିକାତୀୟ । କିଛି ପାଣ୍ଡବ ପକ୍ଷର ଏବଂ କିଛି କୌରବ ପକ୍ଷର । ବିଶ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ ସମୟରେ ଏମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଚାରି – ଛଅ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ନାମ ପୁନଃ ପ୍ରକାଶ କରାଯାଇଛି । ଅନ୍ୟଥା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଗୀତା ମଧ୍ୟରେ ଏହି ନାମଗୁଡ଼ିକର ଚର୍ଚ୍ଚା ହୋଇନାହିଁ । ଏକମାତ୍ର ଅର୍ଜୁନ ହିଁ ଏପରି ପାତ୍ର ଥିଲେ, ଯିଏକି ପ୍ରାରୟରୁ ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସମକ୍ଷରେ ରହିଥିଲେ । ଅର୍କୁନ କେବଳ ଯୋଗ୍ୟତାର ପ୍ରତୀକ ମାତ୍ର, ନା କି କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ବିଶେଷ । ଗୀତାର

ପ୍ରାରୟରେ ଅର୍କୁନ ସନାତନ କୁଳଧର୍ମ ନିମନ୍ତେ ଆକୁଳ ଥିଲେ କିନ୍ତୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏହାକୁ ଅଜ୍ଞାନ ବୋଲି କହିଥିଲେ ଏବଂ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଥିଲେ ଯେ, ଆତ୍ମା ହିଁ ସନାତନ, ଶରୀର ନାଶବାନ୍, ତେଣୁ ତୁମେ ଯୁଦ୍ଧରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୁଅ । ଏହି ଆଦେଶରୁ ଏପରି ସଷ୍ଟ ହେଉନାହିଁ ଯେ, ଅର୍କୁନ କେବଳ କୌରବ ମାନଙ୍କୁ ହିଁ ବଦ୍ଧ କରିବ ଅଥବା ପାଷ୍ଟବମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ବଦ୍ଧ କରିବ । କାରଣ ପାଣ୍ଡବ ପକ୍ଷରେ ମଧ୍ୟ ଶରୀର ଧାରୀ ହିଁ ତ ଥିଲେ । ଦୁଇ ପକ୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ନିଜର ସୟନ୍ଧି ଲୋକ ହିଁ ତ ଥିଲେ । ସଂସ୍କାର ଜନିତ ଶରୀର ଖଣ୍ଡା, ହତିଆର୍ ଦ୍ୱାରା ଛେଦନ କରିବା ଦ୍ୱାରା କ'ଣ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯିବ ? ଯେତେବେଳେ ଶରୀର ନାଶବାନ୍, ଯାହାର ଅଣ୍ଡିତ୍ୱ ହିଁ ନାହିଁ ତେବେ ଅର୍କୁନ କିଏଥିଲେ ? ତେବେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ କାହାର ରକ୍ଷା ନିମନ୍ତେ ଠିଆ ହୋଇଥିଲେ ? କ'ଣ କୌଣସି ଶରୀର ଧାରୀଙ୍କ ରକ୍ଷା ନିମନ୍ତେ ଠିଆ ହୋଇଥିଲେ ? କ'ଣ କୌଣସି ଶରୀର ନିମନ୍ତେ ପରିଶ୍ରମ କରନ୍ତି, ସେହି ପାପୟୁ – ମୂଢବୁଦ୍ଧି ପୁରୁଷ ବ୍ୟର୍ଥ ହିଁ ଜୀବନ ଧାରଣ କରିଥାଏ ।" ଯଦି ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କୌଣସି ଶରୀର ଧାରୀଙ୍କ ରକ୍ଷା ନିମନ୍ତେ ଠିଆ ହୋଇଛନ୍ତି, ତେବେ ତାଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ମୂଢ ବୁଦ୍ଧି ହିଁ କୁହାଯିବ । ସେ ବ୍ୟର୍ଥ ହିଁ ଜୀବନ ଧାରଣ କରନ୍ତି । ବସ୍ତୁତଃ ଅନୁରାଗ ହିଁ ଅର୍କୁନ ।

ଅନୁରାଗୀ ନିମନ୍ତେ ମହାପୁରୁଷ ସଦୈବ ଉପସ୍ଥିତ ରହିଥାନ୍ତି । ଅର୍କୁନ ଶିଷ୍ୟ ଥିଲେ ଏବଂ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏକ ସଦ୍ଗୁରୁ ଥିଲେ । ବିନୟ ଭାବରେ ସେ କହିଥିଲେ ଯେ, ଧର୍ମ ମାର୍ଗରେ ମୋହିତ ଚିଉରେ ମୁଁ ଆପଣଙ୍କୁ ପଚାରୁଛି, ଯାହା ଶ୍ରେୟ, ପରମ କଲ୍ୟାଣ କାରକ, ସେହି ଉପଦେଶ ମୋ ନିମନ୍ତେ କୁହନ୍ତୁ । ଅର୍କୁନ ଶ୍ରେୟ ଚାହୁଁଥିଲେ , ପ୍ରେୟ ଅର୍ଥାତ୍ ଭୌତିକ ପଦାର୍ଥ ଚାହୁଁ ନଥିଲେ । ଅର୍କୁନ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ କହିଲେ – ଭଗବାନ୍ ! କେବଳ କୁହନ୍ତୁ, ଏତିକି ନୁହେଁ, ସାଧନ ମାର୍ଗରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ କରାନ୍ତୁ ଏବଂ ମୋତେ ସୟାଳନ୍ତୁ । ମୁଁ ଆପଣଙ୍କର ଶିଷ୍ୟ ଅଟେ । ଆପଣଙ୍କ ଶରଣରେ ରହିଛି । ଏହିପରି ଗୀତାର ସାନ ସ୍ଥାନରେ ସଷ୍ଟ ରହିଛି ଯେ, ଅର୍କୁନ ଆର୍ଭ ଅଧିକାରୀ ଅଟନ୍ତି । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏକ ସଦ୍ଗୁରୁ ଅଟନ୍ତି । ସେହି ସଦ୍ଗୁରୁ ଅନୁରାଗୀଙ୍କ ସହିତ ସଦା ସର୍ବଦା ରହି ତାଙ୍କ ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ କରିଥାନ୍ତି ।

ଯେତେବେଳେ ଭାବୁକତା ବଶତଃ କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ପୂଜ୍ୟ ମହାରକଜୀଙ୍କ ନିକଟରେ ରହିବା ନିମନ୍ତେ ଆଗ୍ରହ କରୁଥିଲେ, ତେବେ ସେ କହୁଥିଲେ, ''ଯାଅ, ଶରୀରରେ କେଉଁଠାରେ ବି ରୁହ କିନ୍ତୁ ମନ ମାଧ୍ୟମରେ ମୋ ନିକଟକୁ ନିତ୍ୟ ଆସୁଥାଅ । ପ୍ରାତଃ–ସାୟଂ ରାମ, ଶିବ, ଓଁ କୌଣସି ଗୋଟିଏ ଦୁଇ ଅଢେଇ ଅକ୍ଷରର ନାମକୁ ଜପ କର ଏବଂ ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ହୃଦୟରେ ଧ୍ୟାନ କରୁଥାଅ, ଯଦି ଗୋଟିଏ ମିନିଟ୍ ମଧ୍ୟ ସ୍ୱରୂପକୁ ଧ୍ୟାନରେ ଧରିପାରିବ, ତେବେ ଯାହାର ନାମ ଭକନ, ତାହା ମୁଁ ତୃୟଙ୍କୁ ପ୍ରଦାନ କରିବି । ଯଦି ଏଥିରୁ ଅଧିକ ସମୟ ଧ୍ୟାନ ଧରିପାରିବ, ତେବେ ତୃୟ ହୃଦୟରେ ରଥୀ ହୋଇ ସଦୈବ ତୃୟର ସହିତ ରହିବି ।'' ଯେତେବେଳେ ସୁରତ ଅର୍ଥାତ୍ ମନର ଦୃଷ୍ଟିକୁ ଧାରଣ କରିବା କ୍ଷମତା ଆସିଯାଏ । ତେବେ ମହାପୁରୁଷ ଏତେ ସନ୍ନିକଟରେ ରହନ୍ତି ଯେପରି ନିଜର ହାତ, ଗୋଡ଼, ନାକ, କାନ ଇତ୍ୟାଦି ରହିଥାଏ । ଆପଣ ହଜାର କିଲୋମିଟର ଦୂରରେ ରହନ୍ତୁ ନା କାହିଁକି, ସେ ସଦୈବ ଆପଣଙ୍କର ସନ୍ନିକଟରେ ହିଁ ରହିଥାନ୍ତି । ମନରେ ବିଚାର ଉଠିବା ପୂର୍ବରୁ ହିଁ ସେ ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ କରିବାରେ ଲାଗିଯାଆନ୍ତି, ଅନୁରାଗୀଙ୍କ ହୃଦୟରେ ମହାପୁରୁଷ ନିରନ୍ତର ଆତ୍ମା ଠାରୁ ଅଭିନ୍ନ ରପରେ ଜାଗ୍ରତ ରହିଥାନ୍ତି । ଅର୍ଜୁନ ଅନୁରାଗର ପ୍ରତୀକ ମାତ୍ର ।

ଗୀତାର ଏଗାର ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ବିଭୂତି ଅର୍ଥାତ୍ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟକୁ ଦର୍ଶନ କରିବା ପରେ ଅର୍କୁନ ନିଜର କ୍ଷୁଦ୍ର ତୁଟିମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ କ୍ଷମା ଯାଚନା କରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ତାଙ୍କୁ କ୍ଷମା କରିବା ପରେ ଯାଚନାର ଅନୁରୂପ ସୌମ୍ୟ ରୂପକୁ ଆସି କହିଲେ, ''ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମୋର ଏହି ସ୍ୱରୂପକୁ ନା ପୂର୍ବରୁ କେହି ଦେଖିଛନ୍ତି ଏବଂ ନା ଭବିଷ୍ୟତରେ କେହି ଦେଖି ପାରିବେ ।'' ତେବେ ଆୟମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ତ ଗତା ବ୍ୟର୍ଥ ହୋଇଗଲା । କାରଣ ସେହି ଦର୍ଶନର ଯୋଗ୍ୟତା ଅର୍ଜୁନ ନିକଟରେ ହିଁ ସୀମିତ ଥିଲା । ଯଦ୍ୟପି ସେହି ସମୟରେ ସେହି ବିଶ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନକୁ ସଞ୍ଜୟ ମଧ୍ୟ ଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ । ଆଗରୁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଥିଲେ, ''ଅନେକ ଯୋଗୀ ଜ୍ଞାନରୂପୀ ତପ ଦ୍ୱାର । ପବିତ୍ର ହୋଇ ମୋର ସାକ୍ଷାତ୍ ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ଯାଇଛନ୍ତି ।'' ଅନ୍ତତଃ ସେହି ମହାପୁରୁଷ କ'ଣ କହିବାକୁ ଚାହୁଁଛନ୍ତି । ବସ୍ତୁତଃ ଅନୁରାଗ ହିଁ ଅର୍କୁନ, ଯାହା ଆପଣଙ୍କ ହୃଦୟର ଭାବନା ବିଶେଷ ଅଟେ । ଅନୁରାଗ ବିହୀନ ପୁରୁଷ ନା କେବେ ପୂର୍ବରୁ ଦେଖି ପାରିଛନ୍ତି ଏବଂ ନା ଭବିଷ୍ୟତରେ ମଧ୍ୟ ଦେଖି ପାରିବେ ।

# ମିଲ୍ ହିଁ ନ ରଘୁପତି ବିନୁ ଅନୁରାଗା । କିଏ କୋଗ ତପ ଜ୍ଞାନ ବିରାଗା ॥

ଅତଃ ଅର୍ଜୁନ ଜଣେ ପ୍ରତୀକ ମାତ୍ର । ଯଦି ପ୍ରତୀକ ରୂପରେ ଗ୍ରହଣ ନକରନ୍ତି, ତେବେ ଗୀତାକୁ ଛାଡ଼ି ଦିଅନ୍ତୁ । ଗୀତା ଆପଣଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ ନୁହେଁ । ତେବେ ତ ବିଶ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନର ଯୋଗ୍ୟତା ଅର୍ଜୁନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ହିଁ ସୀମିତ ଥିଲା ।

ଅଧ୍ୟାୟର ଶେଷରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ନିର୍ତ୍ତୟ ଦେଉଛନ୍ତି, ''ହେ ଅର୍କୁନ ! ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି ଓ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଦ୍ୱାରା ମୁଁ ଏହିପରି ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନ ନିମନ୍ତେ (ଯେପରି ତୁମେ ଦେଖିଲ) ତତ୍ତ୍ୱ ସହିତ ସମ୍ଭ ଜାଣିବା ନିମନ୍ତେ ଏବଂ ପ୍ରବେଶ କରିବା ନିମନ୍ତେ ମଧ୍ୟ ସୁଲଭ ଅଟେ । ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି ଅନୁରାଗର ହିଁ ଅନ୍ୟରୂପ ଏବଂ ଏହା ହିଁ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ । ଅର୍ଜୁନ ପଥିକର ପ୍ରତୀକ । ଏହିପରି ଗୀତାର ପାତ୍ର ପ୍ରତିକାତ୍ପକ ଅଟନ୍ତି । ଯଥା ସ୍ଥାନରେ ତାହାର ସଙ୍କେତ ରହିଛି ।

ଇତିହାସରେ କୌଣସି ଶ୍ରୀକୃଷ ନାମକ ବ୍ୟକ୍ତି ଥାଇ ପାରଡି ଏବଂ କୌଣସି ବିଶ୍ୱଯୁଦ୍ଧରେ କେବେ ଅର୍ଜୁନ ଭାଗ ନେଇପାରଡି । କିନ୍ତୁ ଗୀତାରେ ଭୌତିକ ଯୁଦ୍ଧର ଚିତ୍ରଣ କଦାପି ନାହିଁ । ସେହି ଐତିହାସିକ ଯୁଦ୍ଧର ସମ୍ମୁଖରେ ଭୟଭୀତ ଥିଲେ ଅର୍ଜୁନ, ନା କି ତାଙ୍କର ସୈନିକ ଅର୍ଥାତ୍ ସୈନିକ ଭୟଭୀତ ନଥିଲେ । ସୈନିକମାନେ ତ ଲଢିବା ନିମନ୍ତେ ଆଗଭର ଥିଲେ ।

ଗୀତାର ଉପଦେଶ ଦେଇ ଶ୍ରୀକୃଷ କ'ଶ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ସୈନ୍ୟ ବାହୀନିର ଯୋଗ୍ୟତା ପ୍ରଦାନ କଲେ ? ବସ୍ତୁତଃ ସାଧନା ଲିଖିତ ଆକାରରେ ଆସିନଥାଏ । ସବୁ କିଛି ପଢି ସାରିବା ପରେ ମଧ୍ୟ ସାଧନାର କ୍ରିୟାତ୍ପକ ପଥ ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧନା କରିବାରେ ଶେଷ ରହିଥାଏ । ଏହି ପ୍ରେରଣା ଯଥାର୍ଥ ଗୀତା ।

> ସଦ୍ଗୁରୁ କୃପାଶ୍ରୟୀ, ଜଗତବନ୍ଧୁ **ସ୍ୱାମୀ ଅଡଗଡାନନ୍ଦ** ଝିନ

ଶ୍ରୀଗୁରୁ ପୂର୍ଣ୍ଣିମା ୨୪ ଜ୍ଲାଇ, ୧୯୮୩

## ଶ୍ରୀ ପରମାମ୍ବନେ ନମଃ

# ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା

(ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ଗୀତା)

## ଅଥ ପ୍ରଥମେ। ଽଧ୍ୟାୟଃ

ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ର ଉବାଚ

ଧର୍ମ କ୍ଷେତ୍ରେ କୁରୁକ୍ଷେତ୍ରେ ସମବେତା ଯୁଯୁହ୍ରବଃ । ମାମକାଃ ପାଶ୍ତବାଶ୍ଚୈବ କିମକୁର୍ବତ ସଂକୟ ॥

ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ର ପଚାରିଲେ - ହେ ସଂକୟ ! ଧର୍ମକ୍ଷେତ୍ର କୁରୁକ୍ଷେତ୍ରରେ ଏକତ୍ର ଯୁଦ୍ଧକରିବା ଇଚ୍ଛାନେଇ ଉପସ୍ଥିତ ଥିବା ମୋର ଏବଂ ପାଣ୍ଟୁଙ୍କ ପୁତ୍ରମାନେ କ'ଶ କଲେ ?

ଅଜ୍ଞାନରୂପୀ ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ର ଏବଂ ସଂଯମରୂପୀ ସଂକୟ । ଅଜ୍ଞାନ ମନର ଅନ୍ତରାଳରେ ରହିଥାଏ । ଅଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ଆବୃତ ମନ ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ର ଜନ୍ମାନ୍ଧ । କିନ୍ତୁ ସଂଯମରୂପୀ ସଂଜୟଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ସେ ଦେଖୁଥାଏ ଏବଂ ଶୁଣୁଥାଏ । ସେ ଜାଣିଥାଏ ଯେ, ପରମାତ୍ମା ହିଁ ସତ୍ୟ କିନ୍ତୁ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହାଠାରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ମୋହରୂପୀ ଦୁର୍ଯ୍ୟୋଧନ ଜୀବିତ ଅଛି, ଏହାଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟି ସଦୈବ କୌରବମାନଙ୍କ ଉପରେ ହିଁ ରହିଥାଏ, ଅର୍ଥାତ ବିକାରମାନଙ୍କ ଉପରେ ହିଁ ରହିଥାଏ ।

ଶରୀର ଏକ କ୍ଷେତ୍ର ଅଟେ । ଯେତେବେଳେ ହୃଦୟଦେଶରେ ଦୈବୀ-ସଂପଦର ବୃଦ୍ଧିଘଟେ, ସେତେବେଳେ ଏହି ଶରୀର ଧର୍ମକ୍ଷେତ୍ର ହୋଇଯାଏ । ଯଦି ଏଥିରେ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଭି ବଢିଯାଏ ତେବେ ଏହା କୁରୁକ୍ଷେତ୍ର ହୋଇଯାଏ । 'କୁରୁ' ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ ହେଉଛି କର- ଏହି ଶବ୍ଦ ଆଦେଶାତ୍ମକ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି- ପ୍ରକୃତିରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ତିନିଗୁଣ ଦ୍ୱାରା ପରବଶ ହୋଇ ମନୁଷ୍ୟ କର୍ମ କରିଥାଏ । ସେ କ୍ଷଣମାତ୍ର କର୍ମ ନକରି ରହିପାରେ ନାହିଁ । ଗୁଣ ତାହା ଦ୍ୱାରା ଅବଶ୍ୟ କର୍ମମାନ କରାଇନିଏ । ଶୋଇଗଲେ ମଧ୍ୟ କର୍ମ ବନ୍ଦ ହୁଏ ନାହିଁ, ନିଦ୍ରା ମଧ୍ୟ ସୁଷ୍ଟ ଶରୀର ପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକ ଭୋଜନ ହୋଇଥାଏ । ତିନିଗୁଣ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଦେବତା ଠାରୁ କୀଟ ପତଙ୍ଗ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବିଭିନ୍ନ ଯୋନି ରେ ଭ୍ରମଣ କରାଏ । ଯେତେବେଳ ଯାଏଁ ପ୍ରକୃତି ଏବଂ ପ୍ରକୃତିରୁ

ଉପ୍ନ ଗୁଣ ସମୂହ ଜୀବିତ ଅଛନ୍ତି, ସେତେବେଳ ଯାଏଁ 'କୁରୁ' ଲାଗିରହିଥିବ । ଅତଏବ ଜନ୍ନ-ମୃତ୍ୟୁରୂପୀ କ୍ଷେତ୍ର, ବିକାର ସମୂହ କ୍ଷେତ୍ର ହିଁ କୁରୁକ୍ଷେତ୍ର ଏବଂ ପରଂଧର୍ମ ପରମାଯାରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ପୁଣ୍ୟମୟୀ ପ୍ରବୃତ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ପାଣ୍ଡବମାନଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ର ହିଁ ଧର୍ମକ୍ଷେତ୍ର । ପୁରାତତ୍ତ୍ୱବିତ୍ମାନେ ପଞ୍ଜାବରେ, କାଶୀ-ପ୍ରୟାଗ ମଧ୍ୟରେ ତଥା ଅନେକାନେକ ସ୍ଥଳରେ କୁରକ୍ଷେତ୍ରର ଅନୁସନ୍ଧାନ କରିବାପାଇଁ ପ୍ରୟାସ କରିଚାଲିଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଗୀତାକାର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ସ୍ୱୟଂ କହିଛନ୍ତି ଯେ ଯେଉଁ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏହି ଯୁଦ୍ଧ ହୋଇଥିଲା ତାହା କେଉଁଠି ? ଇଦଂ ଶରୀରଂ କୌତ୍ତୟ ରେକ୍ଷତ୍ରମିତ୍ୟଭିଧ୍ୟତେ । (ଗୀତା-୧୩/୧) ଅର୍ଥାତ୍, ହେ ଅର୍କୁନ ! ଏହି ଶରୀର ହିଁ କ୍ଷେତ୍ର ଅଟେ ଏବଂ ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ଏହାକୁ ଜାଣିଥାଏ, ଏହାର ପାର ପାଇଯାଏ, ସେ ହିଁ କ୍ଷେତ୍ରଞ୍ଜ । ଆଗକୁ ସେ କ୍ଷେତ୍ରର ବିୟାର ପୂର୍ବକ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଛନ୍ତି । ଯେଉଁଥିରେ ଦଶ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ, ମନ, ବୁଦ୍ଧି, ଅହଂକାର, ପାଞ୍ଚବିକାର ଏବଂ ତିନିଗୁଣର ବର୍ଣ୍ଣନ ରହିଛି । ଶରୀର ହିଁ କ୍ଷେତ୍ର ଅଟେ । ଏହା ଏକ ଆଖିତା । ଏଥିରେ ଲଢୁଥିବା ପ୍ରବୃତ୍ତି ଦୁଇଟି- ଦୈବୀ ସଂପଦ ଏବଂ ଆସୁରୀ ସଂପଦ । ପାଣ୍ଡୁଙ୍କ ସନ୍ତାନ ଏବଂ ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ରଙ୍କ ସନ୍ତାନ । ସଳାତୀୟ ଓ ବିକାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତି ।

ଅନୁଭବୀ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଶରଣରେ ଯିବା ଦ୍ୱାରା ଏହି ଦୁଇ ପ୍ରବୃତ୍ତିଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଂଘର୍ଷର ସୂତ୍ରପାତ ହୋଇଥାଏ । ଏହା କ୍ଷେତ୍ର ଓ କ୍ଷେତ୍ରଞ୍ଜର ସଂଘର୍ଷ ଏବଂ ଏହାହିଁ ବାୟବିକ ଯୁଦ୍ଧ । ବିଶ୍ୱଯୁଦ୍ଧ ମାନଙ୍କରେ ଇତିହାସ ଭରି ରହିଛି । କିନ୍ତୁ ସେଥିରେ ବିକୟଲାଭ କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଶାଶ୍ୱତ ବିକୟ ମିଳିନଥାଏ । ଏହାତ ପରୟରଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରତିଶୋଧ ମାତ୍ର । ପ୍ରକୃତିକୁ ସର୍ବଥା ଶମନ କରି ପ୍ରକୃତିର ଉର୍ଦ୍ଧରେ ସେହି ସଭାଙ୍କ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ କରିବା ଏବଂ ସେଥିରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇବା ହିଁ ବାୟବିକ ବିଜୟ । ଏହା ଏପରି ଏକ ବିକୟ ଯାହାର ପଣ୍ଟାତରେ ପରାଜୟ ନଥାଏ । ଏହାହିଁ ମୁକ୍ତି । ଯାହା ପଛରେ ଜନ୍ମ-ମୃତ୍ୟୁ ବନ୍ଧନ ନଥାଏ । ଏହିପରି ଅଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ଆଚ୍ଛାଦିତ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମନ ସଂଯମ ଦ୍ୱାରା ଜାଣିପାରିଥାଏ ଯେ, କ୍ଷେତ୍ର କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ ଯୁଦ୍ଧରେ କ'ଣ ହେଲା ? ବର୍ତ୍ତମାନ ସଂଯମରେ ଯାହାର ଯେତିକି ଉହାନ ହୁଏ, ତାହାର ସେତିକି ଦୃଷ୍ଟି ଗୋଚର ହୋଇଥାଏ ।

#### ସଂଜୟ ଉବାଚ

## ଦୃଷ୍ଟବା ତୁ ପାଣ୍ଡବାନୀକଂ ବ୍ୟୁତ୍ତଂ ଦୁର୍ୟୋଧନଂଷ୍ଡଦା । ଆଚାର୍ୟମୁପ ସଂଗମ୍ୟ ରାଜା ବଚନମବ୍**ମୀତ୍** ॥୨॥

ସେହି ସମୟରେ ରାଜା ଦୁର୍ଯ୍ୟୋଧନ ବ୍ୟୁହ ରଚନାଯୁକ୍ତ ପାଣ୍ଡବ ମାନଙ୍କ ସୈନ୍ୟ ବାହିନୀକୁ ଦେଖି ଦ୍ରୋଣାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯାଇ ଏହି ବଚନ କହିଲେ– ତ୍ୱିତ ଆଚରଣ ହିଁ 'ଦ୍ରୋଣାଚାର୍ଯ୍ୟ' । ଯେତେବେଳେ ବୋଧ ଆସିଯାଏ ଯେ, ଆମେ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଠାରୁ ଅଲଗା ହୋଇଗଲେ (ଏହା ହିଁ ଦ୍ୱେତଭାବ ର ବୋଧ ଅଟେ)। ଏହାପରେ ପରମାତ୍ମା ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ମନରେ ବ୍ୟାକୁଳତା ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ ॥ ତାପରେ ଆମେ ଗୁରୁଙ୍କ ଅନ୍ୱେଷଣରେ ବାହାରିଥାଉଁ ।

ଦୈବୀ ସଂପଦ ଓ ଆସୁରୀ ସଂପଦ ମଧ୍ୟରେ ଦ୍ୱୈତ ଆଚରଣ ରୂପୀ ଦ୍ରୋଣାଚାର୍ୟ୍ୟ ହିଁ ପ୍ରାଥମିକ ଗୁରୁ ଅଟନ୍ତି । ଯଦ୍ୟପି ପରବର୍ତ୍ତୀ ସମୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ସଦ୍ଗୁରୁ ହେବେ । ଯିଏକି ଯୋଗର ସ୍ଥିତି ସ୍ୱରୂପ ଅଟନ୍ତି ।

ରାଜା ଦୁର୍ଯ୍ୟୋଧନ ଆଚାର୍ୟ୍ୟଙ୍କ ସମୀପକୁ ଯାଉଛନ୍ତି । ମୋହରୂପୀ ଦୁର୍ଯ୍ୟୋଧନ ! ମୋହ ସମ୍ପୁର୍ଣ୍ଣ ବ୍ୟାଧି ମାନଙ୍କର ମୂଳ ତଥ ରାଜା ମଧ୍ୟ । ମୋହ ସକଲ ବ୍ୟାଧିହ୍ନକର ମୂଲା । (ରା. ମାନସ-୭/୧୨୦/୧୯) । ଦୁର୍ଯ୍ୟୋଧନ - ଦୁର୍ ଅର୍ଥାତ୍ ଦୁଷିତ୍, ୟୋ ଧନ୍ ଅର୍ଥାତ୍ ଯେଉଁ ଧନ । ଆମ୍ଭିକ ସମ୍ପଭି ହିଁ ସ୍ଥିର ସଂପଭି ଅଟେ । ସେଥିରେ ଯେଉଁ ଦୋଷ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୁଏ, ତାହା ହେଉଛି 'ମୋହ' । ଏହାହିଁ ପ୍ରକୃତି ଆଡକୁ ଆକର୍ଷିତ କରେ ଏବଂ ବାୟବିକ ଜାନକାରୀ (ଜ୍ଞାନ) ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ପ୍ରେଶା ଯୋଗାଏ । ଯେତେବେଳଯାଏଁ ମୋହ ରହିଛି, ସେତେବେଳ ଯାଏଁ ପ୍ରଶ୍ନ କରିବା ମଧ୍ୟ ସ୍ୱାଭାବିକ ଅନ୍ୟଥା ସମୟେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହିଁ ଅଟନ୍ତି ।

ଅତଃ ବ୍ୟୁହ ରଚନା ଯୁକ୍ତ ପାଣ୍ଡବମାନଙ୍କ ସେନାକୁ ଦେଖି ଅର୍ଥାତ୍ ପୂଶ୍ୟରୁ ପ୍ରବାହିତ ସଜାତୀୟ ବୃତ୍ତିମାନଙ୍କ ସଂଗଠିତ ହୋଇଥିବା ଦେଖି ମୋହ ରୂପୀ ଦୁର୍ଯ୍ୟୋଧନ ପ୍ରଥମଗୁରୁ ଦ୍ରୋଣାଚାୟ୍ୟଙ୍କ ସମିପକୁ ଯାଇ ଏପରି କହିଲେ:-

## ପଶୈ୍ୟତା ପାଣ୍ଟୁପୁତ୍ରାଣାମାଚାର୍ୟ ମହତୀଂ ଚମୂମ୍ । ବ୍ୟୁଢାଂ ଦ୍ରୁପଦପୁତ୍ରେଣ ତବ ଶିଷ୍ୟେଣ ଧୀମତା ।।୩॥

ହେ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ! ନିଜର ବୁଦ୍ଧିମାନ ଶିଷ୍ୟ ଦ୍ରୁପଦ ପୁତ୍ର ଧ୍ୟୁଷ୍ଟଦ୍ୟୁମ୍ନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବ୍ୟୁହାକାର ରଚନା କରିଥିବା ପାଣ୍ଟୁ ପୁତ୍ରମାନଙ୍କ ଏହି ବିରାଟ ସୈନ୍ୟବାହିନୀ କୁ ଦେଖନ୍ତୁ । ଶାଶ୍ୱତ ଅଚଳ ପଦରେ ଆସ୍ଥା ରଖିଥିବା ଦୃଢ ମନ ହିଁ ଧୁଷ୍ଟଦ୍ୟୁମ୍ନ ଅଟେ । ଏହାହିଁ ପୂଣ୍ୟମୟୀ ପ୍ରବୃତ୍ତି ମାନଙ୍କର ଅଧିନାୟକ ଅଟେ । 'ସାଧନ କଠିନ ନ ମନ କର ଟେକା' ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧନ କଠିନ ନୁହେଁ କିନ୍ତୁ ମନର ଦୃଢତା ହିଁ କଠିନ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସୈନ୍ୟ ବାହିନୀର ବିସ୍ତାରକ ଦେଖନ୍ତ ।

ଅତ୍ର ଶୂରା ମହେଷ୍ପାସା ଭୀମାର୍ଜୁନସମା ୟୁଧି । ୟୁୟୁଧାନୋ ବିରାଟଣ୍ଟ ଦ୍ରୁପଦଣ୍ଟ ମହାରଥଃ ॥୪॥ ଏହି ସୈନ୍ୟ ବାହିନୀରେ ମହେଷ୍ପାସା– ମହାନ୍ ଈଶରେ ପତିଷିତ କରାଇବା ହିଁ ମହେଷ୍ପାସା । ଭାବରୂପୀ 'ଭୀମ', ଅନୁରାଗରୂପୀ 'ଅର୍ଜୁନ' ଙ୍କ ତୁଳନାରେ ବହୁ ଶୂର–ବୀର ଯେପରି ସାତ୍ତ୍ୱିକତାରୂପୀ 'ସାଭ୍ୟକୀ', **ବିରାଟଃ–** ସର୍ବତ୍ର ଈଶ୍ୱରୀୟ ପ୍ରବାହର ଧାରଣାହିଁ ବିରାଟ ରାଜା, ମହାରଥୀ ରାଜା ଦ୍ରୁପଦ ହିଁ ଅଚଳ ସ୍ଥିତି ତଥା–

## ଧୃଷ୍ଟକେତୁଣ୍ଟେକିତାନଃ କାଶିରାଜଣ୍ଟ ବୀର୍ୟବାନ୍ । ପୁରୁଜତ୍ୱ କ୍ରନ୍ତିଭୋଜଣ୍ଟ ଶୌବ୍ୟଣ୍ଟ ନରପୁଙ୍ଗବଃ ॥୫॥

ଧୃଷ୍ଟକେତୁ- ଦୃଢକର୍ତ୍ୟବ୍ୟ, ଚେକିତାନଃ- ବିକ୍ଷିପ୍ତ ଚିଉ ଯେଉଁଆଡ଼େ ଯାଏ, ସେଠାରୁ ଚିଉକୁ ଟାଣିଆଣି ଇଷ୍ଟ ଙ୍କ ଉପରେ ସ୍ଥିର କରିବା, କାଶିରାକଃ- କାୟା ରୂପୀ କାଶୀରେ ଯେଉଁ ସାମ୍ରାଜ୍ୟ ଅବସ୍ଥିତ, ପୁରୁ କିତ୍- ସ୍ଥଳ-ସୁକ୍ଷ୍ମ-କାରଣ ଶରୀର ଉପରେ ବିଜୟ କରାଉଥିବା, କୁନ୍ତିଭୋକଃ- କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପଥରେ ଭବ ଉପରେ ବିଜୟ, ନରମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରେଷ ଶୈବ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ ସତ୍ୟ ବ୍ୟବହାର-

#### ଯୁଧାମନ୍ୟୁଷ୍ଟ ବିକ୍ରାନ୍ତ ଉଉମୌକାଷ୍ଟ ବୀର୍ୟବାନ । ସୌଭଦ୍ୱୋ ଦୌଦେୟାଷ୍ଟ ସର୍ବ ଏବ ମହାରଥାଃ ॥୬॥

ଏବଂ ପାରକ୍ରମୀ ୟୁଧାମନ୍ୟୁ- ଯୁଦ୍ଧ ଅନୁରୂପ ମନର ଧାରଣା,ଉଉମୌକା - ଶୁଭ-ମଙ୍ଗଳ ପ୍ରଦ ଆନନ୍ଦ, ସୁଭଦ୍ରା ପୁତ୍ର ଅଭିମନ୍ୟୁ- ଯେତେବେଳେ ଶୁଭ ଆଧାର ଆସିଯାଏ, ସେତେବେଳେ ମନ ଭୟ ରହିତ ହୋଇଯାଏ । ଏପରି ଶୁଭ ଆଧାରରୁ ଉତ୍ପନ୍ଦ ମନ ହିଁ ଅଭିମନ୍ୟୁ । ଧାନରୂପୀ ଦ୍ରୌପଦୀଙ୍କ ପାଞ୍ଚପୁତ୍ର- ବାୟଲ୍ୟ, ଲାବଣ୍ୟ, ସୁହୃଦୟତା, ସୌମ୍ୟତା ଓ ସ୍ଥିରତା । ଏମାନେ ସମୟେ ଜଣେ ଜଣେ ମହାରଥୀ । ସାଧନ ପଥରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଯୋଗ୍ୟତା ସହିତ ଚାଲିବାର କ୍ଷମତା ସ୍ୱରୂପ ଅଟନ୍ତି । ଏହିପରି ଦୁର୍ଯ୍ୟୋଧନ ପାଣ୍ଡବ ପକ୍ଷର ପନ୍ଦର କୋଡିଏ ନାମକୁ ସଷ୍ଟ କରି କହିଲେ । ଯାହାସବୁ ଦୈବୀ ସଂମ୍ପଦର ମହତ୍ତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଙ୍ଗ ଅଟନ୍ତି । ବିକାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତିର ରାକା ହୋଇ ମଧ୍ୟ ମୋହ ହିଁ ସକାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତି ଗୁଡିକୁ କାଣିବା ନିମନ୍ତେ ବାଧ୍ୟ କରିଥାଏ ।

ଦୁର୍ଯ୍ୟୋଧନ ନିଜ ପକ୍ଷର ସେନାମାନଙ୍କ ବିବରଣକୁ ସଂକ୍ଷେପରେ କହୁଛନ୍ତି । ଯଦିଓ କୌଣସି ବାହ୍ୟ ଯୁଦ୍ଧ ହୋଇଥାନ୍ତା ତେବେ ନିଜର ସୈନ୍ୟ ବାହିନୀକୁ ବଢାଇ ଚଢାଇ କହିଥାଆନ୍ତା । ବିକାର ମାନଙ୍କ ସଂଖ୍ୟାକୁ କମ୍ ଗଣନା କରିଛନ୍ତି କାରଣ ସେମାନଙ୍କ ଉପରେ ବିଜୟ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବାକୁ ହେବ । ସେ ସବୁ ନାଶବାନ ଅଟନ୍ତି । କେବଳ ପାଞ୍ଚ, ସାତ ବିକାରକୁ ହିଁ କହିଛନ୍ତି, ଯାହାର ଅନ୍ତରାଳରେ ସମ୍ପୁର୍ଣ୍ଣ ବହିର୍ମୁଖୀ ପ୍ରଚ୍ରତ୍ତି ବିଦ୍ୟମାନ । ଯେପରି –

ଅସ୍ମାକଂ ତୁ ବିଶିଷ୍ଟା ୟେ ତାନ୍ନିବୋଧ ଦ୍ୱିକୋତ୍ତମ । ନାୟକା ମମ ସୈନ୍ୟସ୍ୟ ସଂଜ୍ଞାର୍ଥଂ ତାନ୍ନବ୍ୱମି ତେ ॥୭॥ ହେ ଦ୍ୱିକୋତ୍ତମ ! ଆମ ପକ୍ଷରେ ଯେଉଁମାନେ ପ୍ରଧାନ ଅଛନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଆପଣ ବୁଝିନିଅନ୍ତୁ । ଆପଣଙ୍କ ଜାଶିବା ନିମନ୍ତେ ମୋର ସୈନ୍ୟବାହିନୀ ର ଯିଏ ଅଧିନାୟକ ଅଟନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କ ନାମକୁ ମୁଁ କହୁଛି ।

ବାହ୍ୟ ଯୁଦ୍ଧରେ ସେନାପତିଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଦ୍ୱିକୋଉମ ସୟୋଧନ ଅସାମୟିକ ଅଟେ । ବସ୍ତୁତଃ ଗୀତାରେ ଅନ୍ତଃକରଣର ଦୁଇଟି ପ୍ରବୃତ୍ତିର ସଂଘର୍ଷ ମାତ୍ର । ଯେଉଁଥିରେ ଦ୍ୱୈତ ଆଚରଣ ହିଁ 'ଦ୍ରୋଣ' । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆୟେ ଲେଶମାତ୍ରକେ ଆରାଧଙ୍କ ଠାରୁ ଅଲଗା ଅଛନ୍ତି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରକୃତି ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଥାଏ । ଦ୍ୱୈତାଚରଣ ମଧ୍ୟ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଥାଏ । ଏହି 'ଦ୍ୱି' ଉପରେ ବିଜୟ ପାଇବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରେରଣା ପ୍ରଥମଗୁରୁ ଦ୍ରୋଣାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ଠାରୁ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଅଧୁରା ଶିକ୍ଷା ହିଁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜାନକାରି ନିମନ୍ତେ ପ୍ରେରଣା ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ । ଯୁଦ୍ଧନ୍ଧେତ୍ର ପୂଜାସ୍ଥଳୀ ନୁହଁ, ସେଠାରେ ସୌୟ୍ୟସୂଚକ ସୟୋଧନ ହେବା କଥା, କିନ୍ତୁ ଦ୍ୱିକୋଉମ ସୟୋଧନ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ନଥିଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ବିଜାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତିର ନାୟକ କେଉଁମାନେ ଥିଲେ ତାହା ବର୍ଣ୍ଣନା କରୁଛନ୍ତି ।

#### ଭବାନ୍ ଭୀଷ୍ମଣ୍ଟ କର୍ଣଣ୍ଟ କୃପଣ୍ଟ ସମିତିଞ୍ଜୟଃ । ଅଶ୍ୱତ୍ଞାମା ବିକର୍ଣଣ୍ଟ ସୌମଦରିଞ୍ଜଥୈବଚ ॥୮॥

ଆନ୍ଦରଶରୂପୀ ପ୍ରୋଣାଚାର୍ଯ୍ୟ । ଭୁମରୂପୀ ପିତାମହ ଭୀଷ୍ମ । ଭୁମ ଏହି ବିକାରମାନଙ୍କର ଉଦ୍ଗମ ୟଳ ଅଟେ । ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜୀବିତ ରହିଥାଏ । ତେଣୁ ପିତାମହ ଅଟେ । ସମୟ ସୈନ୍ୟ ପ୍ରାଣତ୍ୟାଗ କଲେ ପରନ୍ତୁ ସେ ଜୀବିତ ରହିଥିଲେ । ଶରଶର୍ଯ୍ୟା ଉପରେ ଅଚେତ ରହି ମଧ୍ୟ ଜୀବିତ ଥିଲେ । ଏହା ହିଁ ଭୁମରୂପୀ ଭୀଷ୍ମ, ଏହି ଭୁମ ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରହିଥାଏ । ଏହିପରି ବିଜାତୀୟ କର୍ମରୂପୀ କର୍ଣ୍ଣ ତଥା ସଂଗ୍ରାମ ବିଜୟୀ କୃପାଚାର୍ଯ୍ୟ । ସାଧନାବସ୍ଥାରେ ସାଧକ ଦ୍ୱାରା କୃପାର ଆଚରଣ ହିଁ କୃପାଚାର୍ଯ୍ୟ । ଭଗବାନ୍ କୃପାଧାମ ଅଟନ୍ତି ଏବଂ ଭଗବତ୍ ପ୍ରାପ୍ତିର ପଣ୍ଟାତ୍ ସଛ ଓ ମହାପୁରୁଷଙ୍କର ମଧ୍ୟ ସେହି ସ୍ୱରୂପ ହୋଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ସାଧନାକାଳରେ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆୟେ ଅଲଗା ଏବଂ ପରମାତ୍ଯା ଅଲଗା ରହିଛନ୍ତି, ବିଜାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତି ଜୀବିତ ଅଛନ୍ତି, ମୋହମୟୀ ବିୟାର ଘେରାଉ ରହିଛି, ଏପରି ପରିଥିତିରେ ସାଧକ ଯଦିଓ କାହା ପ୍ରତି କୃପାର ଆଚରଣ କରେ, ତେବେ ସେ ନଷ୍ଟ ଅର୍ଥାତ୍ ପତିତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ସୀତା ଦୟା କରିବାରୁ ତାଙ୍କୁ କିଛିକାଳ ଲଙ୍କାରେ ରହି ପ୍ରାୟଣ୍ଟିତ କରିବାକୁ ପଡ଼ିଲା । ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ଦୟାର୍ଡ୍ର ହେବାରୁ ପତିତ ହେବାରୁ ପଡ଼ିଲା । ସେଗସ୍ଠୁକ୍ରକାର ମହର୍ଷି ପରଞ୍ଜଳୀ ମଧ୍ୟ

ଏହା ହିଁ କହୁଛନ୍ତି – ତେ ସମାଧାତୁକୁପସର୍ଗା ବ୍ୟୁତ୍ଥାନେ ସିଦ୍ଧୟଃ (୩/୩୭) ବ୍ୟୁତ୍ଥାନ କାଳରେ ସମୟ ରିଦ୍ଧି–ସିଦ୍ଧି ପ୍ରକଟ ହୋଇଥାଏ । ତାହା ବାୟବରେ ସିଦ୍ଧି ହିଁ ଅଟେ କିନ୍ତୁ କୈବଲ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ସେଡିକି ହିଁ ଅଧିକ ବିଘ୍ନ ଆଣିଥାଏ । ଯେପରି କାମ, କ୍ରୋଧ, ଲୋଭ, ମୋହ ଇତ୍ୟାଦି ଆଣିଥାଏ । ଗୋସ୍ୱାମୀ ତୁଳସୀ ଦାସଙ୍କ ମଧ୍ୟ ଏପରି ହିଁ ନିର୍ଣ୍ଣୟ –

## ଛୋରତ ଗ୍ରନ୍ଥି କାନି ଖଗରାୟ । ବିଘ୍ନ ଅନେକ କରଇ ତକ ମାୟା ରିଦ୍ଧି ସିଦ୍ଧି ପ୍ରେରଇ ବହୁ ଭାଇ । ବୁଦ୍ଧି ହିଁ ଲୋଭ ଦିଖାବହିଁ ଆଇ ॥ (ରା.ମାନସ –୭/୧୧୭/୬–୭)

ଅର୍ଥାତ୍ ମାୟା ଅନେକ ବିପ୍ନ କରିଥାଏ । ରଦ୍ଧି –ସିଦ୍ଧି ମଧ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ । ଏପରିକି ସିଦ୍ଧ କରିଦିଏ । ଏପରି ଅବଣ୍ଠାକୁ ପହଞ୍ଚବା ସାଧକ କୌଣସି ରୋଗୀର କଡ଼ରେ ଚାଲିଗଲେ, ମରଣାସନ୍ଧ ରୋଗୀ ମଧ୍ୟ ଜୀବିତ ହୋଇଯିବ । ସେ ଭଲେ ଠିକ୍ ହୋଇଯାଉ କିନ୍ତୁ ସାଧକ ତାହାକୁ ନିକର କୃତିତ୍ୱ ଯଦିଓ ମାନିନେବ ତେବେ ସେ ନଷ୍ଟ ଅର୍ଥାତ୍ ପତିତ ହୋଇଯିବ । କାରଣ ଗୋଟିଏ ରୋଗୀର ଜୀବିତ ଅବଣ୍ଠା ଶୁଣି ହଜାର ରୋଗୀ ଘେରିଯିବେ, ଭଜନ ଚିନ୍ତନର କ୍ରମ ଅବରୁଦ୍ଧ ହୋଇଯିବ ଏବଂ ତାହା ବଢିବଢି ପ୍ରକୃତି ପ୍ରବଳ ହୋଇଯିବ । ଯଦିଓ ଲକ୍ଷ୍ୟ ବହୁଦୂର ଅଛି କିନ୍ତୁ ସାଧକ କୃପାକରେ, ତେବେ ସେହି ସାଧକଙ୍କୁ ସମିତିଞ୍ଜୟ ଜିତିନେବ । କୃପାର ଏକା ଆଚରଣ ହିଁ ସମିତିଞ୍ଜୟ । ଯିଏକି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସୈନ୍ୟଙ୍କୁ ଜିତିନେବ । ତେଣୁ ସଧକଙ୍କୁ ପରମାତ୍ଯା ପ୍ରାପ୍ତ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ଅଧୁରା କୃପା ପ୍ରତି ସତର୍କ ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧନାର ଅଧୁରା ଅବଣ୍ଠାରେ କାହା ପ୍ରତି କୃପା କରିବା ଅନୁଚିତ । ଅନ୍ୟଥା ଦୟାବିନ୍ତୁ ସନ୍ତକ ସାଇ, ଦୟାକରି ତୋ ଆଫ୍ଡ ଆଇ । ଅର୍ଥାତ୍ ଅଧୁରା ଅବଣ୍ଠାରେ କୃପାଚାର୍ଯ୍ୟ ହିଁ ବିଜାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତିର ଦୁର୍ଦ୍ଧର୍ଷ ଯୋଦ୍ଧା ଥିଲେ । ଏହିପରି ଆଣକ୍ତିରୂପୀ ଅଶ୍ୱତ୍ଥାମା, ବିକଳ୍ପରୂପୀ ବିକର୍ଣ୍ଣ ଭ୍ରମମୟୀ ଶ୍ୱାସ ହିଁ ଭୁରୀଶ୍ରବା । ଏହିସରୁ ବହିମ୍ୟଣ୍ଡ ପ୍ରବାହର ନାୟକ ଅଟନ୍ତି ।

## ଅନ୍ୟେ ଚ ବହବଃ ଶୂର। ମଦର୍ଥେ ତ୍ୟକ୍ତଳୀବିତାଃ । ନାନାଶସ୍ତ୍ରପୁହରଣାଃ ସର୍ବେ ଯୁଦ୍ଧବିଶାରଦାଃ ॥୯॥

ଏବଂ ଆହୁରି ଅନେକ ଶୂରବୀର ମୋ ନିମନ୍ତେ ଅନେକ ଅସ୍ତଶସ୍ତ ଯୁକ୍ତ ହୋଇ ପ୍ରାଣ ଉସର୍ଗକରି ଯୁଦ୍ଧସ୍ଥଳରେ ଉପସ୍ଥିତ ଅଛନ୍ତି । ସମସ୍ତେ ମୋ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରାଣ ତ୍ୟାଗ କରିବାକୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ଅଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କର କୌଣସି ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଗଣନା ନାହିଁ । ବର୍ତ୍ତମାନ କେଉଁ ସେନା କିପରି ଭାବରେ ସୁରକ୍ଷିତ ଅଛନ୍ତି, ତାହା କହୁଛନ୍ତି –

## ଅପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତଂ ତଦସ୍ମାକଂ ବଳଂ ଭୀଷ୍ମାଭିରକ୍ଷିତମ୍ । ପର୍ଯ୍ୟାସ୍ତଂ ତ୍ୱିଦମେତେଷାଂ ବଳଂ ଭୀମାଭିରକ୍ଷିତମ୍ ॥୧୦॥

ଭୀଷ୍ମ ଦ୍ୱାରା ସୂରକ୍ଷିତ ଆୟର ସୈନ୍ୟ ବାହିନୀ ସବୁ ପ୍ରକାରେ ଅଜେୟ ଅଟନ୍ତି ଏବଂ ଭୀମ ଦ୍ୱାରା ସୂରକ୍ଷିତ ସେମାନଙ୍କ ସୈନ୍ୟବାହିନୀ ଜିତିବା ନିମନ୍ତେ ସୁଗମ ଅଟେ । ପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତ ଏବଂ ଅପଯ୍ୟାପ୍ତ ଭଳି ଶ୍ଲିଷ୍ଟ ପ୍ରୟୋଗ ଦୂର୍ଯ୍ୟୋଧନଙ୍କ ଆଶଙ୍କାକୁ ବ୍ୟକ୍ତକରୁଛି । ଅତଃ ଭୀଷ୍ମ କେଉଁ ପ୍ରକାରର ସଭା ଅର୍ଥାତ୍ ଅହିତ୍ୱ ଯାହାଙ୍କୁ ଉପରେ କୌରବମାନେ ନିର୍ଭର କରୁଥାନ୍ତି ଏବଂ ଭୀମ କେଉଁ ସଭା ଅର୍ଥାତ୍ ଅହିତ୍ୱ, ଯାହାଙ୍କ ଉପରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଦୈବୀସମ୍ପଦ ଅର୍ଥାତ୍ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପାଣ୍ଡବ ନିର୍ଭର କରିଛନ୍ତି । ଦୁର୍ଯ୍ୟୋଧନ ନିଜର ବ୍ୟବସ୍ଥା ଦେଉଛନ୍ତି ଯେ –

#### ଅୟନେଷୁ ଚ ସର୍ବେଷୁ ୟଥାଭାଗମବସ୍ଥିତାଃ । ଭୀଷ୍ମମେବାଭିରକ୍ଷନ୍ତୁ ଭବତଃ ସର୍ବ ଏବ ହି ॥୧୧॥

ତତୁର୍ଦ୍ଦିଗରୁ ନିଜ ନିଜର ସ୍ଥାନରେ ରହି ଆପଣମାନେ ସମୟେ ଭୀଷ୍ମଙ୍କୁ ହିଁ ସବୁପ୍ରକାରେ ରକ୍ଷା କରନ୍ତୁ ! ଯଦି ଭୀଷ୍ମ ଜୀବିତ ରହନ୍ତି, ତେବେ ଆୟେ ଅଳେୟ । ତେଣୁ ଆପଣମାନେ ପାଣ୍ଡବଙ୍କ ସହିତ ଯୁଦ୍ଧ ନକରି କେବଳ ଭୀଷ୍ମ ଙ୍କୁ ହିଁ ଏହିପରି ନିଜର କ୍ଷମତାର ନିର୍ଣ୍ଣୟ ନେଲାପରେ ଶଙ୍ଖଧ୍ୱନୀ ହେଲା । ଶଙ୍ଖ ଧ୍ୱନୀ ପାତ୍ରମାନଙ୍କ ପରାକ୍ରମର ଘୋଷଣା ହୋଇଥାଏ । କାରଣ ବିଜୟଲାଭ ପରେ କେଉଁ ମାତ୍ର ଆପଣଙ୍କୁ କଣ ଦେବ ? କୌରବମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବୃଦ୍ଧି ପ୍ରତାପବାନ ପିତାମହ ଭୀଷ୍ମ ସୁରକ୍ଷିତ ରଖନ୍ତୁ । କିପର ଯୋଦ୍ଧା ଥିଲେ ଭୀଷ୍ମ ? ଯିଏ ସ୍ୱୟଂ ନିଜର ରକ୍ଷା କରିବା ନିମନ୍ତେ ଅସମର୍ଥ । କୌରବମାନଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ସୁରକ୍ଷା ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିବାକୁ ପଡୁଛି । ସେ କୌଣସି ବାହ୍ୟ ଯୋଦ୍ଧା ନୁହଁ । ଭୁମ ହିଁ ଭୀଷ୍ମ ଅଟେ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଭୁମ ଜୀବିତ ରହିଛି ସେହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବିଜାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ କୌରବ ଅଜେୟ ଅଟନ୍ତି । ଅଜେୟର ଅର୍ଥ ଏହା ନୁହଁ ଯେ, ଯାହାକୁ ଜିଣି ପାରିବା ନାହିଁ । ବରଂ ଅଜେୟର ଅର୍ଥ ଅର୍ଡ ଦୁର୍ଜୟ ଅଟେ । ଯାହାକୁ କଠିନତା ଦ୍ୱାରା ଜିଣି ପାରିବା ।

## ମହା ଅଳୟ ସଂସାର ରିପୁ, ଜୀତି ସକଇ ସୋ ବୀର ।

(ରା. ମାନସ -୬/୮୦)

ଯଦି ଭ୍ରମ ସମାପ୍ତ ହୋଇଗଲା ତେବେ ଅବିଦ୍ୟା ଅଷ୍ତିତ୍ୱ ହୀନ ହୋଇଯିବ । ମୋହାଦି ଆଂଶିକ ରୂପରେ ଜୀବିତ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ତାହା ଶିଘ୍ର ସମାପ୍ତ ହୋଇଯିବୋ ଭୀଷ୍ମଙ୍କ ଇଚ୍ଛାମୃତ୍ୟୁ ଥିଲା । ଇଚ୍ଛାହିଁ ଭ୍ରମ, ଇଚ୍ଛାର ଅନ୍ତ ଏବଂ ଭ୍ରମର ବିନାଶ ଗୋଟିଏ ଅର୍ଥକୁ ବୁଝାଏ । ଏହାକୁ ସଛ କବୀର ସରଳତା ପୂର୍ବକ କହିଛନ୍ତି,

''ଇଛାଁ କାୟା ଇଛା ମାୟା, ଇଛାଁ କଗ ଉପକାୟା । କହ କବୀର ଯେ ଇଛା ବିବର୍ଜିତ, ତାକା ପାରନ ପାୟା ॥''

ଯେଉଁଠାରେ ଭ୍ରମ ନଥାଏ, ସେଠାରେ ଅପାର ଏବଂ ଅବ୍ୟକ୍ତ ରହିଥାଏ । ଏହି ଶରୀର ଜନ୍ବର ମଳ କାରଣ ଇଛା ହିଁ ଅଟେ । ଇଛା ହିଁ ମାୟା ଏବଂ ଜଗତ ଉପଭିର କାରଣ ହୋଇଥାଏ । ଉପନିଷଦରେ ଏହାର ବର୍ଣ୍ଣନା ରହିଛି 'ସୋଽକାମୟତ ତଦୈକ୍ଷତ ବହୁସ୍ୟାମ ପ୍ରକାୟେୟ ଇତି '(ଛାନ୍ଦୋଗ୍ୟ-୬/୨/ ୩) କବୀର କହୁଛନ୍ତି -ଯିଏ ସବିଥା ସମ୍ପର୍ଣ ଇଚ୍ଛା ରହିତ ହୋଇଥାନ୍ତି, 'ତାକା ପାର ନ ପାୟା' । ସେ ଅନନ୍ତ, ଅସୀମ ତତ୍ତ୍ୱରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଥାଏ । ୟୋ**ଽକାମୋ** ନିଷାମ ଆପ୍ତକାମ ଆତ୍ୟକାମୋ ନ ତସ୍ୟ ପାଣା ଉତ୍କାମନ୍ତି ବ୍ହୈବ ସନ୍ **ବ୍ରହ୍ମାପ୍ୟେତି** (ବୃହଦାରଣ୍ୟକ-୪/୪/୬) । ଅର୍ଥତ୍ ଯିଏ ସ୍ମୁର୍ଣ୍ଣ କାମନା ରହିତ୍, ୍ରିଆମ୍ବାରେ ସ୍ଥିତ, ଆତ୍ମସ୍ୱରୂପ ଅଟନ୍ତି । ତାହାଙ୍କର କେବେହିଲେ ପତନ ହୁଏ ନାହିଁ । ସେ ବହୁଙ୍କ ସହିତ ଏକାକାର ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ପାରୟରେ ଇଛା ଅନନ୍ତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଅନ୍ତତୋଗତ୍ୱା ପରମାତ୍ସା ପ୍ରାପ୍ତିର ଇଛା ହିଁ ଶେଷ ରହିଥାଏ । ଯେବେ ଏହି ଇଛା ପୂରଣ ହୋଇଯାଏ, ତେବେ ସମୟ ଇଛା ମଧ୍ୟ ସମାପ୍ତ ଯାଏ । ଯଦି ତାହାଠାରୁ ଅଧିକ କିଛି ବଡ଼ବସ୍ତୁ ଥାଆନ୍ତା, ତେବେ ଆପଣ ତାହାର ଇଛା ଅବଶ୍ୟ କରିଥାନ୍ତେ । ଯେତେବେଳେ ତା ଠାରୁ ଅଧିକ ବସ୍ତ ହିଁ କିଛି ନାହିଁ, ତେବେ ଇଛା କାହା ନିମନ୍ତେ ହେବ ? ଯେତେବେଳେ ପ୍ରାପ୍ୟ ହେବା ଯୋଗ୍ୟ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ଅପ୍ରାପ୍ୟ ନରହିବ, ତେବେ ଇଛା ମଧ୍ୟ ସମ୍ମଳେ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ ଏବଂ ଇଚ୍ଛାର ଉପଶମ ହେବା କ୍ଷଣି ଭମ ସର୍ବଥା ଅନ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଏହା ହିଁ ଭୀଷ୍ଟଙ୍କ ଇଛା ମୃତ୍ୟୁ ଅଟେ । ଏହିପରି ଭୀଷ୍ମଦ୍ୱାରା ରକ୍ଷିତ ଆୟମାନଙ୍କ ସେନା ସବୁପ୍ରକାରେ ଅଜେୟ ଅଟେ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଭମ ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅବିଦ୍ୟାର ଅଣ୍ଡିତ୍ୱ ରହିଥାଏ । ଭମ ଶାନ୍ତ ହେବାକ୍ଷଣି ଅବିଦ୍ୟା ମଧ୍ୟ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ ।

ଭୀମଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସୁରକ୍ଷିତ ଏହିମାନଙ୍କ ସୈନ୍ୟବାହିନୀକୁ ଜିତିବା ନିମନ୍ତେ ସୁଗମ । ଭାବରୂପୀ ଭୀମ 'ଭାବେ ବିଦ୍ୟତେ ଦେବାଃ' – ଭାବରେ ସେହି କ୍ଷମତା ବିଦ୍ୟମାନ ଯାହା ଅବିଦିତ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ବିଦିତ କରାଇ ଦିଏ । ଭାବ ବ୍ୟୟ ଭଗବାନ୍ ସୁଖ ନିଧାନ କରୁଣା ଅୟନ । (ରା – ମାନସ – ୭ / ୯ଖ) ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏହାକୁ ଶ୍ରଦ୍ଧା କହି ସୟୋଧନ କଲେ । ଭାବରେ ସେହି କ୍ଷମତା ରହିଛି, ଯାହା ଭଗବାନ୍ଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ବଶ କରିଦେଇଥାଏ । ଭାବରୁ ହିଁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପୂର୍ଣ୍ୟମୟୀ ପ୍ରବୃତ୍ତିର ବିକାଶ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ପୁଣ୍ୟର ସଂରକ୍ଷକ ଅଟେ । ଭାବ ଏପରି ବଳବାନ ଯେ ପରମଦେବ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ସୟବ କରିଦ୍ୟ ଏବଂ ଏପରି କୋମଳ ଯେ ଆଜି ଭାବ ଅଛି ତ ଆସନ୍ତାକାଲି ତାହା ଅଭାବରେ ବଦଳିବା ନିମନ୍ତେ ଡ଼େରି ହୋଇନଥାଏ । ଆଜି ଆପଣ କହନ୍ତି ଯେ, ଏହି ମହାରାଜ ବହୁତ ଭଲ । ପୁନଃ ଆସନ୍ତାକାଲି କହିପାରନ୍ତି ଯେ, ସେହି ମହାରାଜ ଭଲ ନୁହଁନ୍ତି କାରଣ ସେ ଖିରି ଖାଉଛନ୍ତି, ପାନ ଖାଆନ୍ତି, ଟିଭି ଦେଖନ୍ତି, ଚାହା ପିଅନ୍ତି ଇତ୍ୟାଦି ।

## ଘାସ ପାତ କେ ଖାତହେଁ, ତିହ୍ନହି ସତାବୈ କାମ । ଦୃଧ ମଲାଇ ଖାତ କେ, ତିନକୀ କାନେ ରାମ ॥

ଇଷ୍ଟଙ୍କ ପ୍ରତି ଲେଶମାତ୍ର ତୁଟି ଦେଖାଗଲେ ଭାବ ଅଭାବରେ ପରିଣତ ହୋଇ ଅଣ୍ଡିର ହୋଇଯାଏ । ପୂର୍ଣ୍ୟମୟୀ ପ୍ରବୃତ୍ତି ମଧ୍ୟ ବିଚଳିତ ହୋଇ ଉଠେ । ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଠାରୁ ସମ୍ୟନ୍ଧ ତୁଟିଯାଏ । ତେଣୁ ଭୀମଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସୁରକ୍ଷିତ ଏମାନଙ୍କ ସୈନ୍ୟ ବାହିନୀକୁ ଜିଣିବା ସୁଗମ । ମହର୍ଷି ପତଞ୍ଜଳିଙ୍କ ମଧ୍ୟ ଏହିପରି ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଯେ, 'ସତୁ ଦୀର୍ଘକାଲ ନୈରନ୍ତର୍ୟସତ୍କାରା ଽ ଽସେବିତେ । ତୃଢଭୂମିଃ । (ଯୋଗସୂତ୍ର−୧।୧୪) ଦୀର୍ଘକାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନିରନ୍ତର ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ଭକ୍ତିପୂର୍ବକ କରୁଥିବା ସାଧନ ହିଁ ଡୃଢ ହୋଇଥାଏ ।

## ତସ୍ୟ ସଞ୍ଜୟନ୍ ହର୍ଷିଂ କୁରୁଚ୍ଚଦ୍ଧଃ ପିତାମହଃ । ସିଂହନାଦଂ ବିନଦ୍ୟେଙ୍ଗିଃ ଶଙ୍ଖଂ ଦଧ୍ରୌ ପ୍ରତାପବାନ୍ ॥୧୨॥

ଏହିପରି ନିଜର କ୍ଷମତାର ନିର୍ଣ୍ଣୟ ନେଲାପରେ ଶଙ୍ଖଧ୍ୱନୀ ହେଲା । ଶଙ୍ଖ ଧୁନୀ ପାତ୍ରମାନଙ୍କ ପରାକ୍ରମର ଘୋଷଣା ହୋଇଥାଏ । କାରଣ ବିଜୟଲାଭ ପରେ କେଉଁ ପାତ୍ର ଆପଣଙ୍କ କଣ ଦେବ ? କୌରବମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବୃଦ୍ଧ ପ୍ରତାପବାନ ପିତାମହ ଭୀଷ୍ମ ଦୂର୍ଯ୍ୟଧନଙ୍କ ହୃଦୟରେ ହର୍ଷ ଉତ୍ପନ୍ନ କରିବା ହେତୁ ଉଚ୍ଚ ସ୍ପରରେ ସିଂହନାଦ ଭଳି ଭୟପ୍ରଦ ଶଂଙ୍ଖଧ୍ୱନି କଲେ । ସିଂହ ପ୍ରକୃତିର ଭୟାବହ ସଙ୍କେତ ହୋଇଥାଏ । ଘୋର ଜଙ୍ଗଲର ନିରବ ଏକାନ୍ତରେ ସିଂହର ରଡ଼ି ଅର୍ଥାତ୍ ଗର୍ଜନ କାନରେ ପଡ଼ିଲେ । ରୋମ ଟାଙ୍କରୀ ଉଠେ । ହୃଦୟରେ କମ୍ପନ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥା । ଯଦ୍ୟପି ସିଂହ ଆପଣଙ୍କ ଠାରୁ ବହୁତ କିଲୋ ମିଟର ଦୂରରେ ଅଛି । ଭୟ ପୂକ୍ତିରେ ହୋଇଥାଏ, ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ଠାରେ ନୂହେଁ । ତାହା ଏକ ଅଭୟ ସତ୍ତା । ଭୂମରୂପୀ ଭୀଷ୍ମ ଯଦିଓ ବିଜୟଲାଭ କରେ ତେବେ, ପୁକୃତିର ଯେଉଁ ଭୟାରଣ୍ୟରେ ଆପଣ ଅଛନ୍ତି, ତାହାଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଅଧିକ ଭୟର ଆବରଣରେ ଆପଣଙ୍କୁ ବାନ୍ଧିଦେବ । ଭୟର ଏକ ପରଦା ଅଧିକ ବଢିଯିବ । ଭୟର ଆବରଣ ଅଧିକ ଘନିଭୃତ ହୋଇଯିବ । ଉକ୍ତ ଭୂମ ଏହାଠାରୁ ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ କିଛି ଦେଇପାରିବ ନାହିଁ । ଅତଃ ପ୍ରକୃତି ଠାରୁ ନିବୃତ୍ତିହିଁ ଗନ୍ତବ୍ୟ ସ୍ଥଳର ମାର୍ଗ । ସଂସାରରେ ପୁକୃତି ତ ଭର ପୁର ଅଛି । ଏହା ଘୋର ଅନ୍ଧକାରର ଏକ ଛାୟା ଅଟେ । ଏହାପରେ କୌରବମାନଙ୍କର କୌଣସି ଘୋଷଣା ହିଁ ନାହିଁ । କୌରବ ମାନଙ୍କ ପକ୍ଷର କେତେକ ବାଜା ଏକ ସାଥିରେ ବାଜିଲା କିନ୍ତ ସମ୍ପର୍ଷ ମିଶି ଭୟ ହିଁ ପ୍ରଦାନ କରୁଥିଲା । ଏହାଠାରୁ ଅଧିକ କିଛି ସେମାନଙ୍କ ପାଖରେ ନାହିଁ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ବିକାର କିଛି ନା କିଛି ଭୟ ହିଁ ଦେଇଥାଏ । ତେଣ୍ଡ ସେମାନେ ମଧ୍ୟ ଘୋଷଣା କଲେ ।

#### ତତଃ ଶଙ୍ଖାଣ୍ଟ ଭେର୍ୟ୍ୟଣ୍ଟ ପଣବାନକଗୋମୁଖାଃ । ସହସୈବାଭ୍ୟହନ୍ତ୍ୟନ୍ତ ସ ଶବ୍ଦସ୍ତମୁଲୋଽଭବତ୍ ॥୧୩॥

ଏହାପରେ ଅନେକ ଶଙ୍ଖ, ନାଗରା, ଢୋଲ, ଭେରୀ, ଡୁରୀ ଇତ୍ୟାଦି ବାଜା ଏକ ସାଥିରେ ହିଁ ବାଜିଲା । ସେମାନଙ୍କ ଶବ୍ଦ ମଧ୍ୟ ବହୁତ ଭୟଙ୍କର ଥିଲା । ଭୟ ସଂଞ୍ଚାର କରିବା ବ୍ୟତିତ କୌରବମାନଙ୍କର କୌଣସି ଘୋଷଣା ନଥିଲା । ବହିମୁଖି ବିଜାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତି ସଫଳ ହେବା ପରେ ମୋହମୟୀ ବନ୍ଧନକୁ ବହୁଳଭାବରେ ଘନିଭୂତ କରିଦେଇଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପୂର୍ଣ୍ୟମୟୀ ପ୍ରବୃତ୍ତିମାନଙ୍କ ଠାରୁ ଘୋଷଣା ହେଲା । ଯେଉଁଥିରେ ସର୍ବପ୍ରଥମ ଘୋଷଣା ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କରିଥିଲେ ।

## ତତଃ ଶ୍ୱେତୈହର୍ଯୁକ୍ତେ ମହତି ସ୍ୟନ୍ଦନେ ସ୍ଥିତୌ । ମାଧବଃ ପାଣ୍ଡବର୍ଷ୍ଟେବ ଦିବ୍ୟୋ ଶଙ୍ଖୌ ପ୍ରଦଧ୍ୱତଃ ॥୧୪॥

ଏତତ୍ ପଣ୍ଟାତ୍ ଶ୍ୱେତ ଘୋଡ଼ଯୁକ୍ତ ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହାଙ୍କଠାରେ ଲେଶମାତ୍ର କାଳିମା ଦୋଷ ନାହିଁ – ଶ୍ୱେତ ଅର୍ଥାତ୍ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଯାହା ନିର୍ମଳତାର ପ୍ରତୀକ । ମହତି ସ୍ୟନ୍ଦନେ – ମହାନ ରଥ ଉପରେ ବସିଥିବା ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅର୍କୁନ ଅଲୌକିକ ଶଙ୍ଖ ବଜାଇଲେ । ଅଲୌକିକର ଅର୍ଥ ଏହି ଲୋକରୁ ପରେ – ମୃତ୍ୟୁ ଲୋକ, ଦେବଲୋକ, ବ୍ରହ୍ମଲୋକ ଏବଂ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜନ୍ନ –ମରଣ ଭୟ ରହିଛି, ସେହି ସମୟ ଲୋକରୁ ପରେ ପାରଲୌକିକ, ପାରମାର୍ଥିକ, ସ୍ଥିତି ପ୍ରଦାନ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଘୋଷଣା ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କରିଥିଲେ । ଏଠାରେ ସୁନା, ରୂପା, କାଷ ନର୍ମିତ ରଥ ନଥିଲା । ରଥ ଅଲୌକିକ, ଶଙ୍ଖ ଅଲୌକିକ ଏବଂ ଘୋଷଣା ମଧ୍ୟ ଅଲୌକିକ ଥିଲା । ଏହି ସବୁ ଲୋକଠାରୁ ପରେ ଏକମାତ୍ର ବ୍ରହ୍ମ ହିଁ ରହିଛନ୍ତି । ସିଧା ତାହାଙ୍କ ସହ ସମ୍ପର୍କ ସ୍ଥାପନ କରାଇବାର ଏକମାତ୍ର ଘୋଷଣା ଥିଲା । ସେ କିପରି ସ୍ଥିତି ପ୍ରଦାନ କରିବେ –

#### ପାଞ୍ଚଳନ୍ୟଂ ହୃଷୀକେଶେ। ଦେବଦତ୍ତଂ ଧନଞ୍ଜୟଃ । ପୌଷ୍ତ୍ରଂ ଦଧ୍ରୌ ମହାଶଙ୍ଗଂ ଭୀମକର୍ମା ବୃକୋଦରଃ ॥୧୫॥

ହୃଷିକେଶଃ – ଅର୍ଥାତ୍ ଯିଏ ହୃଦୟର ସର୍ବସ୍ୱ ଜ୍ଞାତ। ଅଟନ୍ତି । ସେହି ଶ୍ରୀକୃଷ ପାଞ୍ଚଳ୍ୟ ନାମକ ଶଙ୍ଖ ବଜାଇଲେ । ପଞ୍ଚ ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟକୁ ପଞ୍ଚ ତନ୍ମାତ୍ରା (ଶବ୍ଦ, ୟର୍ଶ, ରୂପ, ରସ ଓ ଗନ୍ଧ)ର ରସଦ୍ୱାରା ସାଉଁଟି କରି ନିଜର ଲୋକ ଅର୍ଥାତ୍ ଭକ୍ତଙ୍କ ଶ୍ରେଣୀରେ ଢାଳିବା ନିମନ୍ତେ ଘୋଷଣା କରିଥିଲେ । ବିକରାଳ ରୂପରେ ବିକ୍ଷେପିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ସାଉଁଟି କରି ତାହାଙ୍କୁ ନିଜର ସେବକ ଅର୍ଥାତ୍ ଭକ୍ତଙ୍କ ଶ୍ରେଣୀରେ ଉପସ୍ଥିତ କରାଇବା ହୃଦୟରେ ପ୍ରେରଣା କରାଉଥିବା ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ହିଁ ଅବଦାନ ଅଟେ। ଶ୍ରୀକୃଷ ଜଣେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ତଥା ସଦ୍ଗୁରୁ ଥିଲେ । ଶିଷ୍ୟସ୍ତେ ହେ ଭଗବନ୍ ! ମୁଁ ଆପଣଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ । ବାହ୍ୟ ବିଷୟବସ୍ତୁ କୁ ତ୍ୟାଗକରି ଧାନରେ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବସ୍ତୁକୁ ନଦେଖିବା, ନଶୁଣିବା ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବସ୍ତୁକୁ ସ୍ପର୍ଶ ନକରିବା ଇତ୍ୟାଦି ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଅନୁଭବ ସଞ୍ଚାର ଉପରେ ହିଁ ନିର୍ଭର କରିଥାଏ ।

ଦେବଦତ ଧନ ୱାୟଃ – ଅର୍ଥାତ୍ ଦୈବୀ ସମ୍ପତ୍ତିକୁ ଅଧିନୟ କରିଥିବା ଅନୁରାଗ ହିଁ ଅର୍ଜୁନ । ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଅନୁରୂପ ଲଗନ, ଯେଉଁଥିରେ ବିରହ, ବୈରାଗ୍ୟ, ଅଶୁପାତ ହେଉଥିବ, 'ଗଦ୍ଗଦ୍ ଗିରା ନୟନ ବହ ନୀରା' ରୋମାଞ୍ଚ ହେଉଥିବ, ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବିଷୟବସ୍ତୁ ଦ୍ୱାରା ଲେଶମାତ୍ର ବାଧା ସୃଷ୍ଟି ।ଇ ହେଉନଥିବ । ଏହାକୁ ହିଁ ଅନୁରାଗ କହନ୍ତି । ଯଦି ଏହା ସଫଳ ହୋଇଯାଏ, ତେବେ ପରମଦେବ ପରମାତ୍ପାରେ ପ୍ରବେଶ କରାଇଦେଉଥିବା ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ଉପରେ ଆଧିପତ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ କରିନିଏ । ଏହାର ଅନ୍ୟ ନାମ ଧନଞ୍ଜୟ ଅଟେ । ଏକ ପ୍ରକାର ଧନ ତ ବାହ୍ୟ ସମ୍ପତ୍ତି, ଯେଉଁଥିରେ ଶରୀର ନିର୍ବାହର ବ୍ୟବଣା ହେଉଥାଏ । ଆତ୍ମା ସହିତ ଏହାର କୌଣସି ସୟନ୍ଧ ନଥାଏ । ଏହା ପରେ ସ୍ଥିର ଆତ୍ମିକ ସମ୍ପତ୍ତି ହିଁ ନିକ ସମ୍ପତ୍ତି ଅଟେ । ବୃହଦାରଣ୍ୟକୋପନିଷଦ୍ରେ ଯାଜ୍ଞବଲକ୍ୟ ମୈତ୍ରେୟୀଙ୍କୁ ବୁଝାଇଥିଲେ ଯେ, ଧନ ସମ୍ପନ୍ନ ପୃଥିବୀର ସ୍ୱାମୀତ୍ୱରୁ ମଧ୍ୟ ଅମୃତ ତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ଏହାର ଉପାୟ କେବଳ ଆତ୍ମିକ ସମ୍ପତ୍ତି ହିଁ ଅଟେ ।

ଭୟାବହ କର୍ମଯୁକ୍ତ ଭୀମସେନ ପୌଷ୍ଟ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରୀତି ନାମକ ମହାଶଙ୍ଖ ବଜାଇଲେ । ଭାବର ଉଦ୍ଗମ ଏବଂ ନିବାସ ସ୍ଥଳୀ ହୃଦୟ ଅଟେ । ତେଣୁକରି ଏହାଙ୍କ ନାମ ବୃକୋଦର ଅଟେ । ଆପଣଙ୍କ ଭାବ ଏବଂ ଲଗନ ପିଲାମାନଙ୍କ ଉପରେ ରହିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ବସ୍ତୁତଃ ସେହି ଲଗନ ଆପଣଙ୍କର ହୃଦୟରେ ରହିଛି, ଯାହା ସେହି ପିଲାମାନଙ୍କ ଉପରେ ପ୍ରତିଫଳିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହିଭାବ ଅଥାହ ଏବଂ ମହାନ୍ ବଳଶାଳୀ ମଧ୍ୟ ଅଟେ । ସେ ପ୍ରୀତି ନାମକ ମହାଶଙ୍ଖ ବଜାଇଲେ । ଭାବରେ ହିଁ ସେହି ପ୍ରୀତି ନିହିତ ରହିଛି । ତେଣୁ ଭୀମସେନ ପୌଣ୍ଡ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରୀତିନାମକ ମହାଶଙ୍ଖ ବଜାଇଲେ । ଭାବ ମହାନ୍ ବଳବାନ୍ କିନ୍ତୁ ପ୍ରୀତି ସଞ୍ଚାର ମାଧ୍ୟମରେ ହିଁ ହୋଇଥାଏ ।

'ହରି ବ୍ୟାପକ ସର୍ବତ୍ର ସମାନ । ପ୍ରେମ ତେଁ ପ୍ରଗଟ ହୋହିଁ ମେ କାନା ॥' (ରାମଚରିତ ମାନସ,୧/୧୮୪/୫)

#### ଅନନ୍ତ ବିକୟଂ ରାଜା କୁନ୍ତୀପୁତ୍ରୋ ଯୁଧିଷ୍ଠିରଃ । ନକୁଳଃ ସହଦେବଣ୍ଟ ସୁଘୋଷମଣିପୁଷ୍ପେକୌ ॥୧*୬*॥

କୁନ୍ତୀପୂତ୍ୱ ରାଜା ଯୁଦ୍ଧିଷିର ଅନନ୍ତବିଜୟ ନାମକ ଶଙ୍ଖ ବଜାଇଲେ । କର୍ତ୍ତବା ରୂପୀ କୃତ୍ତି ଏବଂ ଧର୍ମରୂପୀ ଯୁଦ୍ଧିଷିର । ଧର୍ମ ଉପରେ ସ୍ଥିରତ୍ୱ ରହିଲେ ଅନନ୍ତ ପୁକୃତି ପୁରୁଷ ଅର୍ଥାତ୍ କ୍ଷର ପୁରୁଷ କ୍ଷେତ୍ୱ କ୍ଷେତ୍ୱଞ୍ଚଙ୍କ ସଂଘର୍ଷରେ ସ୍ଥିର ରହିଥାଏ । ମହାନ ଦ୍ୱଃଖରେ ମଧ୍ୟ ବିଚଳିତ ହୋଇନଥାଏ, ତେବେ 'ଅନନ୍ତ' ଯାହାର ଅନ୍ତ ନାହିଁ, ସେହି ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ପାରେ ଦିନେ ନିର୍ଣ୍ଟିତ ରୂପେ ବିଜୟ ଲାଭ କରାଇଥାଏ । **ନିୟମର୍ପୀ ନକୁଳ** – ସୁଘୋଷ ନାମକ ଶଙ୍ଖ ବଜାଇଲେ । ଯେପରି ଭାବରେ ନିୟମର ଜନତି ହେଉଥିବ, ଅଶୁଭର ସମାପ୍ତି ଘଟ୍ଥବ, ସେପରି ଭାବରେ ଧିରେ ଧିରେ ଶ୍ରଭ ସଙ୍କେତ ଘୋଷିତ ହେଉଥିବ । **ସତ୍ସଙ୍ଗରୂପୀ ସହଦେବ**- ମଣ ପୃଷ୍ପକ ଶଙ୍ଖ ବଜାଇଲେ । ମହର୍ଷିମାନେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶାସକ ବହୁମଲ୍ୟ ମଣିର ସଜ୍ଞା ଦେଇଛନ୍ତି । 'ହୀରା **ଜିସୀ ଶ୍ୱାସ ବାତୋଁ ମେଁ ବୀତୀ ଜାୟ** ।' ଏକପ୍ରକାର ସଡ଼ସଙ୍ଗ ତାହା ଅଟେ, ଯାହାକ ଆପଣ ସଡ଼ପୁରୁଷଙ୍କ ବାଣୀ ମାଧ୍ୟମରେ ଶଣନ୍ତି କିନ୍ତ ଯଥାର୍ଥ ସତ୍ସଙ୍ଗ ତ ଆନ୍ତରିକ ଅଟେ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ମତାନୁସାରେ ଆତ୍ମା ହିଁ ସତ୍ୟ ଓ ସନାତନ । ଯେତେବେଳେ ଚିତ୍ତକୁ ଚାରିଆଡୁ ସାଉଁଟି କରି ଆତ୍ପାର ସଙ୍ଗତ କରିବାରେ ଲାଗାଯାଏ, ସେତେବେଳେ ବାୟବିକ ସତ୍ସଙ୍ଗ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ସତ୍ସଙ୍ଗ ଚିନ୍ତନ, ଧାନ ଏବଂ ସମାଧିର ଅଭ୍ୟାସଦ୍ୱାରା ସମ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ଯେପରି ଯେପରି ସତ୍ୟର ସାନ୍ନିଧ୍ୟରେ ସୁରତ ଅର୍ଥାତ୍ ମନର ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ଦୃଢ ହୋଇ ଯାଉଥିବ, ସେପରି ସେପରି ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶ୍ୱାସ ଉପରେ ନିୟନ୍ତଣ ମିଳିଯାଉଥିବ । ମନ ସହିତ ଇଦ୍ୱିୟମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ନିରୋଧ ହୋଇଯାଉଥିବ । ଯେଉଁଦିନ ସର୍ବଥା ନିରୋଧ ହୋଇଯିବ, ଇପ୍ସିତ ବସ୍ତ୍ର ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯିବ । ବାଦ୍ୟ-ଯନ୍ତ୍ରପରି ଚିଉ ଆତ୍ପାର ସ୍ୱରରେ ସ୍ୱର ମିଳାଇ ସଙ୍ଗ କରିବା ହିଁ ସତ୍ସଙ୍ଗ ।

ବାହ୍ୟମଣି କଠୋର ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ୱାସ ମଣି ପୁଷ୍ପଠାରୁ ମଧ୍ୟ କୋମଳ ଅଟେ । ପୁଷ ତ ବିକଶିତ ହୋଇ କିୟା ଝଡ଼ିଗଲେ ମଉଳିଯାଏ କିନ୍ତୁ ଆପଣ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଶ୍ୱାସ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜୀବିତ ରହିବେ ବୋଲି ନିର୍ଣ୍ଟିତ ମଉ ଦେଇପାରିବେ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ସତ୍ସଙ୍ଗ ସଫଳ ହେବା ପରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶ୍ୱାସ ଉପରେ ନିୟନ୍ତଣ କରାଇ ପରମଲକ୍ଷ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତି କରାଇଦିଏ । ଏହାପରେ ପାଣ୍ଡବମାନଙ୍କ କୌଣସି ଘୋଷଣା ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସାଧନ କିଛିନାକିଛି ନିର୍ମଳତାର ପଥରେ ସାଧନ ବ୍ୟବସ୍ଥା କରାଇଥାଏ ।

ଆଗକୁ କହୁଛନ୍ତି-

#### କାଶ୍ୟଷ୍ଟ ପରମେଷ୍ପାସଃ ଶିଖଣ୍ଡୀ ଚ ମହାରଥଃ । ଧୃଷ୍ଟଦ୍ୟୁମ୍ବୋ ବିରାଟଣ୍ଟ ସାତ୍ୟକିଣ୍ଟାପରାଜିତଃ ॥୧୭॥

କାୟାରୂପୀ କାଶୀ । ଯେତେବେଳେ ପୁରୁଷ ଚାରିଆଡୁ ମନସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ସାଉଁଟି କରି କାୟାରେ ହିଁ କେନ୍ଦ୍ରିତ କରିଥାଏ, ସେତେବେଳେ ପରମେଷ୍ପାସଃ ପରମ ଈଶରେ ବାସ କରିବାରେ ଅଧିକାରୀ ହୋଇଥାଏ । ପରମ ଈଶରେ ବାସ କରାଉଥିବା ସକ୍ଷମ କାୟହିଁ କାଶୀ ଅଟେ । କାୟାରେ ହିଁ ପରମଈଶଙ୍କ ନିବାସ ୟାନ । ପରମେଷ୍ପାସ ର ଅର୍ଥ ଶ୍ରେଷ ଧନୁଧାରୀ ନୁହଁ ବରଂ ପରମ-ଈଶ-ବାସ ଅଟେ ।

ଶିଖା-ସୂତ୍ର ତ୍ୟାଗ ହିଁ ଶ୍ରୀଖଣ୍ଡି । ଆଜିକାଲି ଲୋକେ ମୟକର କେଶକାଟି ନେଇ, ସୂତ୍ର ନାମରେ କାନ୍ଧର ପଇତାକୁ କାଢି ଦିଅନ୍ତି, ଅଗ୍ନି ଜଳାଇବା ଛାଡ଼ି ଦିଅନ୍ତି, ହୋଇଗଲା ସେମାନଙ୍କ ସନ୍ୟାସ । କିନ୍ତୁ ଏପରି ନୁହଁ । ବସ୍ତୁତଃ ଶିଖା ଲକ୍ଷ୍ୟର ପ୍ରତୀକ । ଯାହାକୁ ଆପଣ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବାକୁ ହେବ ଏବଂ ସୂତ୍ର ସଂସ୍କାରର ପ୍ରତୀକ ମାତ୍ର । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ପାଇବା ଶେଷ ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସଂସ୍କାରର ସୂତ୍ରପାତ ଲାଗିରହିଛି, ସେପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତ୍ୟାଗ କିପରି ? ସନ୍ୟାସୀ କିପରି ? ବର୍ତ୍ତମାନ ତ ଆପଣ ସାଧନ ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହୋଇଥିବା ପଥିକ ମାତ୍ର । ଯେତେବେଳେ ପ୍ରାପ୍ତ୍ୟ ବସ୍ତୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯିବ, ପଛରେ ଲାଗି ରହିଥିବା ସଂସ୍କାରର ରସି କଟିଯିବ । ଏପରି ଅବସ୍ଥାରେ ଭ୍ରମ ସର୍ବଥା ଶାନ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ ଶ୍ରୀଖଣ୍ଡି ଭ୍ରମରୂପୀ ଭୀଷ୍ମଙ୍କୁ ବିନାଶ କରିଥାଏ । ଶ୍ରୀଖଣ୍ଡି ଚିନ୍ତନ ପଥର ବିଶିଷ୍ଟ ଯୋଗ୍ୟତା ମାତ୍ର ଏବଂ ମହାରଥ ମଧ୍ୟ ।

ଧୃଷ୍ଟଦ୍ୟୁମ୍ନ – ଦୃଢ ଏବଂ ଅଚଳ ମନ ତଥା ବିରାଟଃ – ସର୍ବତ୍ର ବିରାଟ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ବ୍ୟାପକତା ଦର୍ଶନ କରିବା କ୍ଷମତା ଇତ୍ୟାଦି ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ପ୍ରମୁଖ ଗୁଣ ଅଟେ । ସାତ୍ତ୍ୱିକତା ହିଁ ସାତ୍ୟକି । ସତ୍ୟ ଚିନ୍ତନର ପ୍ରବୃତ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱାଭ୍ୱିକତାର ଯଦି ଧାରା ପ୍ରବାହ ରହିଛି ତେବେ କୌଣସି ପ୍ରକାର ପତନ ଅସୟବ । ଏହି ସଂଘର୍ଷରେ ପରାଜିତ ହେବାକୁ ଦେବ ନହିଁ ।

#### ଦ୍ରୁପଦୋ ଦ୍ରୌପଦେୟାଈ ସର୍ବଶଃ ପୃଥ୍ବୀପତେ । ସୌଭଦ୍ରଈମହାବାହୁଃ ଶଙ୍ଖାନ୍ଦଧୁୁଃ ପୃଥକ୍ପୃଥକ୍ ॥ ୧୮॥

ଅଚଳ ପଦ ଦାୟକ ଦ୍ରୁପଦ ଏବଂ ଧ୍ୟାନରୂପୀ ଦୌପଦୀଙ୍କ ପାଞ୍ଚପୁତ୍ର , **ସହୁଦୟତା , ବାହଲ୍ୟ, ଲାବଶ୍ୟ, ସୌମ୍ୟତା ଓ ସ୍ଥିରତା** ଇତ୍ୟାଦି ସାଧନ

ପଥରେ ମହାତ୍ନ ସହାୟକ ମହାରଥି ଏବଂ ବିଶାଳ ବାହୁଯୁକ୍ତ ଅଭିମନ୍ୟୁ–ଏହି ସମଞ୍ଜେ ନିଜ ନିଜର ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ଶଙ୍ଖ ବଜାଇଲେ । ବାହୁ କାର୍ଯ୍ୟକ୍ଷେତ୍ରର ପ୍ରତୀକ ମାତ୍ର । ଯେତେବେଳେ ମନ ଭୟ ରହିତ ହୁଏ ସେତେବେଳେ ତାହାର ଗତି ବହୁତ ଦୂର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ହୋଇଥାଏ ।

ହେ ରାଜନ୍ ! ଏହିପରି ସମୟେ ନିଜ ନିଜର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଶଙ୍ଖ ବଜାଇଲେ । ଏମାନେ ସାଧନ ପଥରେ କିଛି ନା କିଛି ଦୂର ଅବଶ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଟ କରାଇଥାନ୍ତି । ଏହିମାନଙ୍କୁ ପାଳନ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ଅଟେ । ତେଣୁ ଏମାନଙ୍କ ନାମ ଗଣନା କରାଗଲା । ଏହା ବ୍ୟତିତ ଏପରି କିଛି ଦୂରତା ମଧ୍ୟ ରହିଛି ଯାହା ମନବୁଦ୍ଧିଠାରୁ ବାହାରେ । ଭଗବାନ ସ୍ୱୟଂ ହିଁ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ବିରାଜମାନ ହୋଇ ତାହା ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରାଇଥାନ୍ତି । ଅନ୍ୟପକ୍ଷରେ ସାଧକର ଦୃଷ୍ଟି ହୋଇ ଆତ୍ପାରେ ସ୍ଥିତ ରହନ୍ତି ଏବଂ ସମ୍ମୁଖରେ ସ୍ୱୟଂ ଉପସ୍ଥିତ ହୋଇ ନିଜର ପରିଚୟ କରାଇ ଦିଅନ୍ତି ।

# ସ ଘୋଷୋ ଧାର୍ତ୍ତରାଷ୍ଟ୍ରାଣାଂ ହୃଦୟାନି ବ୍ୟଦାରୟତ୍ । ନଭଶ୍ଚ ପୃଥିବୀଂ ଚୈବ ତୁମୁଳୋ ବ୍ୟନୁନାଦୟତ୍ ॥୧୯॥

ସେହିପରି ଘୋର ଶବ୍ଦର ଗର୍ଜନରେ ଆକାଶ ଓ ପୃଥିବୀକୁ ମଧ୍ୟ ଶବ୍ଦାୟମାନ କରି ଧ୍ରୁତରାଷ୍ଟ୍ରଙ୍କ ପୁତ୍ରମାନଙ୍କ ହୃଦୟ ବିଦୀର୍ଷ କରିଦେଇଥିଲେ । ସୈନ୍ୟମାନେ ତ ପାଣ୍ଡବ ପକ୍ଷରେ ମଧ୍ୟ ଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ହୃଦୟ ବିଦୀର୍ଷ ହେଲା ଧ୍ରୁତରାଷ୍ଟ୍ରଙ୍କ ପୁତ୍ରମାନଙ୍କର ! ବସ୍ତୁତଃ ପାଞ୍ଚଳନ୍ୟ ଦୈବୀଶକ୍ତି ଉପରେ ଆଧିପତ୍ୟ, ଅନନ୍ତ ପଦରେ ବିଜୟ, ଅଶୁଭର ଶମନ ଏବଂ ଶୁଭର ଘୋଷଣା ଧାରାବାହୀ ହେବାରେ ଲାଗିଲେ ହିଁ କୁରୁକ୍ଷେତ୍ର ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ ଅର୍ଥାତ୍ ବହିମୁଖୀ ପ୍ରବୃତ୍ତିମାନଙ୍କ ହୃଦୟ ବିଦିର୍ଷ ହୋଇଯିବ । ସେମାନଙ୍କ ବଳ, ଧିରେ ଧିରେ କ୍ଷିଣ ହୋଇଯିବ । ଚାରିଆଡୁ ସଫଳତା ମିଳିଗଲେ ମୋହମୟୀ ପ୍ରବୃତ୍ତିଗୁଡ଼ିକ ସର୍ବଥା ଶାନ୍ତ ହୋଇଯାଏ ।

ଅଥ ବ୍ୟବସ୍ଥିତାନ୍ ଦୃଷ୍ଟା ଧାର୍ତ୍ତରାଷ୍ଟ୍ରାନ୍ କପିଧିକଃ । ପ୍ରବୃତ୍ତେ ଶସ୍ତସମ୍ପାତେ ଧନୁରୁଦ୍ୟମ୍ୟ ପାଣ୍ଡବଃ ॥୨୦॥ ହୃଷୀକେଶଂ ତଦା ବାକ୍ୟମିଦମାହ ମହୀପତେ । ଅର୍ଜୁନ ଉବାଚ

#### ସେନୟୋରୁଭୟୋର୍ମଧ୍ୟେ ରଥଂ ସ୍ଥାପୟ ମେଽଚ୍ୟୁତ ॥ ୨ ୧ ॥

ସଂଯମରୂପୀ ସଞ୍ଜୟ ଅଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ଆବୃତ୍ତ ମନକୁ ବୁଝାଇ କହିଲେ ହେ ରାଜନ ! ଏହାର ଉପରାନ୍ତ **'କପିଧିକଃ'** ବୈରାଗ୍ୟ ରୂପୀ ହନୁମାନ ଅର୍ଥାତ୍ ବୈରାଗ୍ୟ ହିଁ ଯାହାର ଧିକା । ଧିକା ଅର୍ଥାତ୍ ପତକାକୁ ରାଷ୍ତ୍ରର ପ୍ରତୀକ ମାନନ୍ତି । କିଛି ଲୋକ କହନ୍ତି – ଧୁଜା ଚଞ୍ଚଳ ଥିଲା ତେଣୁକରି ତାହାର ନାମ କପିଧିକ କୁହାଯାଇଛି । କିନ୍ତୁ ତାହା ନୁହଁ । ଏଠାରେ କପି କୌଣସି ସାଧାରଣ ବାନର ନଥିଲେ, ସେ ସ୍ୱୟଂ ହନୁମାନ । ଯିଏକି ମାନ ଓ ଅପମାନକୁ ସର୍ବଥା ଦମନ କରିଥିଲେ । 'ସମ ମାନ ନିରାଦର ଆଦର ହୀଁ' । ପ୍ରକୃତିରେ ଦେଖିଥିବା, ଶୁଣିଥିବା ବୟୁମାନଙ୍କ ଠାରେ, ବିଷୟମାନଙ୍କ ଠାରେ ରାଗ ଅର୍ଥାତ୍ ଆସନ୍ତିର ତ୍ୟାଗ ହିଁ ବୈରାଗ୍ୟ । ଅତଃ ବୈରାଗ୍ୟ ହାଁ ଯାହାର ଧିକା, ସେହି ଅର୍ଜୁନ ବ୍ୟବସ୍ଥିତ ରୂପରେ ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ର ପୁତ୍ରମାନଙ୍କୁ ଠିଆ ହୋଇଥିବା ଦେଖି ଶସ୍ତ ଚଳାଇବା ସମୟରେ ନିଜର ଧନୁଷ ବାଣକୁ ଉଠାଇ, 'ହୃଷିକେଶମ୍' – ଯିଏ କି ହୃଦୟର ସର୍ବସ୍ୱ ଜ୍ଞାତା ଅଟନ୍ତି । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟଙ୍କୁ ଏପରି କହିଲେ – ହେ ଅତ୍ୟୁତ ! ଅର୍ଥାତ୍ ଯିଏ କି କୌଣସି କାଳରେ ମଧ୍ୟ ତ୍ୟୁତ ନହୁଅନ୍ତି, ତାହାଙ୍କୁ କହିଲେ – ମୋର ରଥକୁ ଦୁଇ ସୈନ୍ୟ ବାହିନୀର ମଧ୍ୟଭାଗରେ ନେଇ ରଖନ୍ତୁ । ଏହା ସାରଥୀଙ୍କୁ ଦିଆଯାଇଥିବା ଆଦେଶ ନୁହଁ ବରଂ ଇଷ୍ଟ ଅର୍ଥାତ୍ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରତି କରାଯାଇଥିବା ବିନୟ ପ୍ରାର୍ଥନା ଅଟେ । ଏଠାରେ ପ୍ରଶ୍ମ ଉଠେ ଯେ, କାହିଁକି ଦୃଇ ସେନାଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ରଥକୁ ରଖାଯିବ ?

# ୟାବଦେତାନ୍ନିରୀକ୍ଷେଽହଂ ୟୋଜୁକାମାନବସ୍ଥିତାନ୍ । କୈର୍ମୟା ସହ ୟୋଦ୍ଧବ୍ୟମସ୍ମିନ୍ ରଣସମୁଦ୍ୟମେ ॥୨୨॥

ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୁଁ ଏହି ଯୁଦ୍ଧର କାମନାନେଇ ଉପସ୍ଥିତ ଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କୁ ଭଲ ରୂପେ ନଦେଖିଛି, ଏହି ଯୁଦ୍ଧ ଉଦ୍ୟୋଗରେ ମୁଁ କେଉଁ କେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କ ସହିତ ଯୁଦ୍ଧ କରିବାକୁ ଯୋଗ୍ୟ ଏହି ଯୁଦ୍ଧ ବ୍ୟାପାରରେ ମୋତେ କେଉଁ କେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ସହିତ ଯୁଦ୍ଧ କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ ?

#### ୟୋହ୍ୟମାନାନବେକ୍ଷେହେ ୟ ଏତେହ୍ର ସମାଗତାଃ । ଧାର୍ତ୍ତରାଷ୍ଟ୍ରସ୍ୟ ଦୁର୍ବୁଦ୍ଧେର୍ଯୁଦ୍ଧେ ପ୍ରିୟଚିକୀର୍ଷବଃ ॥୨୩॥

ଦୁର୍ବୁଦ୍ଧି ଦୁର୍ଯ୍ୟଧନର ଯୁଦ୍ଧରେ କଲ୍ୟାଣ ଚାହୁଁଥିବା, ଯେଉଁ ଯେଉଁ ରାଜମାନେ ଏହି ସେନା ମଧ୍ୟରେ ଆସିଛନ୍ତି । ସେହି ଯୁଦ୍ଧାଭିଳାଷିଙ୍କୁ ମୁଁ ଦେଖିବି, ଅତଏବ ରଥକୁ ଦୁଇ ସେନା ମଧ୍ୟରେ ଉପସ୍ଥିତ କରାନ୍ତୁ । ଅର୍ଥାତ୍ ମୋହରୂପୀ ଦୁର୍ଯ୍ୟୋଧନର, ମୋହମୟୀ ପ୍ରବୃତ୍ତିମାନଙ୍କ କଲ୍ୟାଣ ଚାହୁଁଥିବା ଯେଉଁ ଯେଉଁ ରାଜା ଏହି ଯୁଦ୍ଧକୁ ଆସିଛନ୍ତି । ସେହି ରାଜାମାନଙ୍କୁ ମୁଁ ଦେଖିବି ।

#### ସଂଜୟ ଉବାଚ

ଏବମୁକ୍ତୋ ହୃଷୀକେଶୋ ଗୁଡ଼ାକେଶେନ ଭାରତ । ସେନୟୋରୁଭୟୋର୍ମଧେ ସ୍ଥାପୟିତ୍ୱା ରଥୋଉମମ୍ ॥୨୪॥

## ଭୀଷ୍ମଦ୍ରୋଣ ପ୍ରମୁଖତଃ ସର୍ବେଷାଂ ଚ ମହୀକ୍ଷିତାମ୍ ଉବାଚ ପାର୍ଥ ପଶ୍ୟୋତାନ୍ ସମବେତାନ୍ କୁରୂନିତି ॥୨୫॥

ସଞ୍ଜୟ କହିଲେ – ନିଦ୍ରାଜୟୀ ଅର୍ଜୁନ ଏହିପରି କହିବାରୁ ହୃଦୟର ଜ୍ଞାତା ଶ୍ରୀକୃଷ ଦୁଇ ସେନାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଭୀଷ୍ମ, ଦ୍ରୋଣ ଓ ମହୀକ୍ଷିତାମ୍ – ଶରୀରରୂପୀ ପୃଥିବୀ ଉପରେ ଅଧିକାର ଜମାଇଥିବା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରାଜାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଉତ୍ତମ ରଥକୁ ଠିଆକରାଇ କହିଲେ ଯେ ହେ ପାର୍ଥ ! ଏଠାରେ ଏକତ୍ରିତ ହୋଇଥିବା କୌରବମାନଙ୍କୁ ଦେଖ । ଏଠାରେ ଉତ୍ତମରଥର ଅର୍ଥ ସୁନା ବା ରୂପାର ରଥ ନୁହଁ । ସଂସାରରେ ଉତ୍ତମର ପରିଭାଷା ନଶ୍ୱର ପ୍ରତି ଅନୁକୁଳତା ଓ ପ୍ରତିକୁଳତାରେ କରାଯାଏ । ଏହି ପରିଭାଷା ଅପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଟେ । ଆୟର ଆତ୍ମା, ଆୟ ସ୍ୱରୂପର ସଦୈବ ସହାୟତା କରେ । ତାହା ହିଁ ଉତ୍ତମ ଯାହା ପଛରେ ଅନୃତ୍ତମ ଅଥବା ମଳିନତା ନଥାଏ ।

# ତତ୍ରାପଶ୍ୟତ୍ ସ୍ଥିତାନ୍ ପାର୍ଥଃ ପିତୃନଥ ପିତାମହାନ୍ । ଆଚାର୍ଯ୍ୟାନ୍କାତୁଳାନ୍ଭାତୃନ୍ପୁତ୍ରାନ୍ପୌତ୍ରାନ୍ସଖୀଂୟଥା ॥୨୬॥ ଶ୍ୱଶୁରାନ୍ ସହୁଦଣ୍ଟେବ ସେନୟୋରୁଭୟୋରପି ।

ଏହା ଉପରାତ୍ତେ ଅବିଚଳିତ ଲକ୍ଷ୍ୟଯୁକ୍ତ ପାର୍ଥିବ ଶରୀରକୁ ରଥ କରିଥିବା ପାର୍ଥ, ସେହି ଦୁଇ ସେନାଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସ୍ଥିତ ପିତାଙ୍କ ଭାଇ, ଦାଦା, କକା, ପିତାମହ, ଆଚାର୍ଯ୍ୟ, ମାମୁଁ, ଭାଇମାନଙ୍କୁ, ପୁତ୍ରମାନଙ୍କୁ, ପୌତ୍ର ଅର୍ଥାତ୍ ନାତି, ମିତ୍ର, ଶ୍ୱଶୁର ଏବଂ ସହୃଦମାନଙ୍କୁ ଦେଖିଲେ । ଦୁଇ ସେନାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ କେବଳ ନିଜର ପରିବାର, ମାମୁଁଙ୍କ ପରିବାର, ଶ୍ୱଶୁରଙ୍କ ପରିବାର, ସୂହଦ ଏବଂ ଗୁରୁଜନ ହିଁ ଦେଖାଗଲେ । ମହାଭାରତ ସମୟର ଗଣନାନୁସାରେ ଅଠର ଅକ୍ଷୌହିଶୀ ଅର୍ଥାତ୍ ଚାଳିଶ ଲକ୍ଷର ସମକକ୍ଷ ହେ ଉଛି କିନ୍ତୁ ପ୍ରଚଳିତ ଗଣନା ଅନୁସାରେ ଅଠର ଅକ୍ଷୌହିଶୀ ପ୍ରାୟତଃ ସାଢେ ଛଅ ଅରବ ହୋଇଥାଏ । ଯାହାକି ଆଜିର ବିଶ୍ୱର ଜନସଂଖ୍ୟାର ସମକକ୍ଷ ଅଟେ । ଏତିକି ମାତ୍ର ନିମନ୍ତେ କେବେ କେବେ ବିଶ୍ୱ ୟରରେ ଆବାସ ଓ ଖାଦ୍ୟର ସମସ୍ୟା ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଏତେବଡ଼ ଜନସମୂହ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ତିନି ଚାରି ସୟନ୍ଧିମାନଙ୍କ ପରିବାର ମାତ୍ର ଥିଲା । କ'ଣ ଏତେବଡ଼ ପରିବାର କାହାର କେବେ ହୋଇଛି ? କଦାପି ନୁହଁ । ଏହା ତ ହୃଦୟଦେଶର ଚିତ୍ରଣ ମାତ୍ର ।

ତାତ୍ନ ସମୀକ୍ଷ୍ୟ ସ କୌନ୍ତେୟଃ ସର୍ବାତ୍ନ ବନ୍ଧୂନବସ୍ଥିତାତ୍ନ ।॥୨୭॥ କୃପୟା ପରୟାବିଷ୍ଟୋ ବିଷୀଦନ୍ନିଦମବ୍ରବୀତ୍ ।

ଏହପରି ଯୁଦ୍ଧରେ ଠିଆ ହୋଇଥିବା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବନ୍ଧୁ ପରିବାରଙ୍କୁଦେଖି ଅତ୍ୟନ୍ତ

କରୁଣାମୟ ଭାବରେ କୁନ୍ତିପୁତ୍ର ଅର୍ଜୁନ ଅଶୋକାକୂଳ ହୋଇକହିଲେ । ଅର୍କ୍**ନ ଉବାଚ** 

## ଦୃଷ୍ଟେମଂ ସ୍ୱକନଂ କୃଷ ୟୁୟୁହୁଂ ସମୁପସ୍ଥିତମ୍ ॥୨୮॥ ସୀଦନ୍ତି ମମ ଗାତ୍ରାଣି ମୁଖଂ ଚ ପରିଶୁଷ୍ୟତି । ବେପଥୁଣ୍ଟ ଶରୀରେ ମେ ରୋମହର୍ଷଣ୍ଟ ଜାୟତେ ॥୨୯॥

ହେ କୃଷ୍ଣ ! ଯୁଦ୍ଧ ଇଛା ନେଇଥିବା ସ୍ୱକନ ସମୁଦାୟଙ୍କୁ ଦେଖି ମୋର ଅଙ୍ଗ ଶିଥିକ ହୋଇଯାଉଛି, ମୁଖ ଶୁଖିଯାଉଛି ଏବଂ ଶରୀରରେ କମ୍ପନ ତଥା ରୋମାଞ୍ଚ ହେଉଛି । କେବଳ ଏତିକି ହିଁ ନହଁ–

### ଗାଣ୍ଡୀବଂ ସ୍ରଂସତେ ହଞ୍ଚାତ୍ ତ୍ୱକ୍ ଚୈବ ପରିଦହ୍ୟତେ । ନ ଚ ଶକ୍କୋମ୍ୟବସ୍ଥାତ୍ରଂ ଭ୍ରମତୀବ ଚ ମେ ମନଃ ॥୩୦॥

ହାତରୁ ଗାଣ୍ଡିବ ଖସି ପଡ଼ିଯାଉଛି । ତ୍ୱଚା ମଧ୍ୟ କଳିଯାଉଛି । ଅର୍କୁନଙ୍କୁ କ୍ୱରପରି ହୋଇଗଲା ଏବଂ ସନ୍ତପ୍ତ ହୋଇ ଉଠିଲେ । ଏହା କିପରି ଯୁଦ୍ଧ ? ଯେଉଁଥିରେ ସ୍ୱଜନ ହିଁ ଉପସ୍ଥିତ ରହିଛନ୍ତି । ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଭ୍ରମ ହୋଇଗଲା । ଭ୍ରମ ଅବସ୍ଥାରେ ରହି ସେ କହୁଛନ୍ତି – ମୁଁ ଠିଆ ହୋଇ ରହିବାକୁ ମଧ୍ୟ ଅସମର୍ଥ ମନେକରୁଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଆଗକୁ ଦେଖିବା ନିମନ୍ତେ ମୋର ସାମର୍ଥ୍ୟ ନାହିଁ ।

### ନିମିତ୍ତାନି ଚ ପଶ୍ୟାମି ବିପରୀତାନି କେଶବ । ନ ଚ ଶ୍ୱେୟୋଽନପଶ୍ୟାମି ହତ୍ତା ସ୍ପଳନମାହବେ ॥୩୧॥

ହେ କେଶବ ! ଏହି ଯୁଦ୍ଧର ଲକ୍ଷଣକୁ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ବିପରିତ ଦେଖୁଛି । ଯୁଦ୍ଧରେ ନିଜର କୁଳକୁ ମାରି ପରମକଲ୍ୟାଣ ମଧ୍ୟ ଦେଖୁନାହିଁ । କୁଳ ନଷ୍ଟକଲେ କଲ୍ୟାଣ ବା କିପରି ହେବ ?

ନ କାଙ୍କ୍ଷେ ବିକୟଂ କୃଷ ନ ଚ ରାଜ୍ୟଂ ସୁଖାନି ଚ । କିଂ ନୋ ରାଜ୍ୟନ ଗୋବିନ୍ଦ କିଂ ଭୋଗୈର୍ଜୀବିତେନ ବା । ।୩୨॥ ସମ୍ପୂର୍ଷ ପରିବାର ଯୁଦ୍ଧର ମୁହାଣରେ ଅବସ୍ଥିତ । ଏମାନଙ୍କୁ ଯୁଦ୍ଧରେ ମାରି ବିଜୟ, ବିଜୟରୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉଥିବା ରାଜ୍ୟ ଏବଂ ରାଜ୍ୟରୁ ମିଳୁଥିବା ସୁଖ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଆବଶ୍ୟକ ନାହିଁ । ସେ କହୁଛନ୍ତି – ହେ କୃଷ ! ମୁଁ ବିଜୟ ଚାହୁଁନାହିଁ, ରାଜ୍ୟ ଏବଂ ସୁଖ ମଧ୍ୟ ଚାହୁଁନାହିଁ । ହେ ଗୋବିନ୍ଦ ! ଆୟଙ୍କୁ ରାଜ୍ୟ, ଭୋଗ ଅଥବା ଜୀବନ ମଧ୍ୟ କ'ଣ ପ୍ରୟୋଜନ ? ପୁଣି କହୁଛନ୍ତି –

ୟେଷାମର୍ଥେ କାଙ୍**କ୍ଷିତଂ ନୋ ରାଜ୍ୟଂ ଭୋଗାଃ ସୁଖାନି ଚ** । ତ ଇମେ**ଽବସ୍ଥିତା ୟୁଦ୍ଧେ** ପ୍ରାଣାଂଷ୍ୟକ୍କା ଧନାନି ଚ ।।୩୩। ଯେଉଁମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ରାଜ୍ୟ, ଭୋଗ ଏବଂ ସୁଖାଦି ଆୟର ବାଞ୍ଚିତ ଥିଲା । ସେହି ସମୟ ପରିବାର ଜୀବନର ଆଶାକୁ ତ୍ୟାଗକରି ରଣାଙ୍ଗନାରେ ଯୁଦ୍ଧ କରିବା ଆଶା ନେଇ ଠିଆ ହୋଇଛନ୍ତି । ଆୟଙ୍କୁ ରାଜ୍ୟ ଦରକାର ଥିଲା ଏହ ପରିବାର ସମୂହକୁ ନେଇ, ଭୋଗ, ସୁଖ ଏବଂ ଧନର ପିପାସା ଥିଲା କେବଳ ସ୍ୱଜନ ଓ ପରିବାରଙ୍କ ସହିତ ଭୋଗ କରିବା ନିମନ୍ତେ । କିନ୍ତୁ ଯେତେବେଳେ ସମୟେ ପ୍ରାଣର ଆଶାକୁ ତ୍ୟାଗକରି ଠିଆ ହୋଇଛନ୍ତି, ତେବେ ମୋତେ ସେହି ସୁଖ, ଭୋଗ ଏବଂ ରାଜ୍ୟ ଦରକାର ନୁହଁ । ଏହା ସବୁ ଏମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ଦରକାର ଥିଲା । ଏମାନଙ୍କଠାରୁ ବିଛେଦ ହୋଇ ଆୟଙ୍କୁ ଏହାର ଆବଶ୍ୟକତା ନାହଁ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସ୍ୱଜନ ପରିବାର ରହନ୍ତି, ସେହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ବାସନା ମଧ୍ୟ ରହିଥାଏ । କୁଡ଼ିଆରେ ରହିବା ଲୋକ ମଧ୍ୟ ନିଜର ପରିବାର, ମିତ୍ର ଏବଂ ସ୍ୱଜନଙ୍କୁ ମାରି ବିଶ୍ୱର ସାମ୍ରାଜ୍ୟ ସ୍ୱୀକାର କରିବ ନାହିଁ । ଅର୍ଜୁନ ମଧ୍ୟ ଏହା କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଆୟଙ୍କୁ ଭୋଗ ପ୍ରିୟ ଥିଲା, ବିଜୟ ପ୍ରିୟଥିଲା । କିନ୍ତୁ ଯେଉଁ ମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଥିଲା, ସେମାନେ ହିଁ ରହିବେ ନାହିଁ, ତେବେ ସେହି ଭୋଗରୁ କ'ଣ ବା ପ୍ରୟୋଜନ ? ଏହି ଯୁଦ୍ଧରେ କାହାକୁ ମାରିବା ?

## ଆଚାର୍ୟଃ ପିତରଃ ପୁତ୍ରାୟଥେବ ଚ ପିତାମହାଃ । ମାତୁଳାଃ ଶ୍ୱଶୁରାଃ ପୌତ୍ରାଃ ଶ୍ୟାଳାଃ ସୟନ୍ଧିନୟଥା ।।୩୪॥

ଏହି ଯୁଦ୍ଧରେ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ, ତାଓ ଅର୍ଥାତ୍ ଦଦା, କକା ପୁତ୍ର ଏବଂ ଏହିପରି ଅଜା, ମାମୁଁ, ଶ୍ୱଶୁର, ନାତି, ଶଳା ତଥା ସମୟ ସମ୍ଭହି ହିଁ ଥିଲେ ।

### ଏତାନ୍ନ ହନ୍ତୁମିଚ୍ଛାମି ଘ୍ନତୋଽପି ମଧୁସୂଦନ । ଅପି ତ୍ରୈଲୋକ୍ୟରାଜ୍ୟସ୍ୟ ହେତୋଃ କିଂ ନୁ ମହୀକୃତୋ।୩୫॥

ହେ ମଧୁସୂଦନ ! ମୋତେ ମାରିବା ପରେ ଅର୍ଥାତ୍ ତିନି ଲୋକର ରଜ୍ୟ ନିମନ୍ତେ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ଏହି ସମୟଙ୍କୁ ମାରିବାକୁ ଚାହୁଁନାହିଁ । ପୁଣି ପୃଥିବୀର ସାମ୍ରାଜ୍ୟ ନିମନ୍ତେ କଣ କହିବା ?

ଅଠର ଅକ୍ଷୌହିଶୀ ସେନା ମଧ୍ୟରେ ଅର୍କୁନଙ୍କୁ ନିଜର ପରିବାର ହିଁ ଦେଖାଗଲେ । ଏଡିକି ଅଧିକ ସ୍ୱଜନ ବାୟବରେ କ'ଶ ? ବୟୁତଃ ଅନୁରାଗ ହିଁ ଅର୍କୁନ ଅଟେ । ଭଜନର ପ୍ରାରୟରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଅନୁରାଗୀଙ୍କ ସମକ୍ଷରେ ଏହି ସମସ୍ୟା ରହିଥାଏ । ସମୟେ ଚାହୁଁଛନ୍ତି ଯେ ଆୟେ ଭଜନ କରିବୁ, ସେହି ପରମ ସତ୍ୟକୁ ପାଇବୁ କିନ୍ତୁ କୌଣସି ଅନୁଭବୀ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସଂରକ୍ଷଣରେ କୌଣସି ଅନୁରାଗୀ ଯେତେବେଳେ କ୍ଷେତ୍ର, କ୍ଷେତ୍ରଙ୍କଙ୍କ ସଂଘର୍ଷକୁ ଜାଣିପାରେ ଯେ, ଆୟମାନଙ୍କୁ

କେଉଁମାନଙ୍କ ସହିତ ଲଢେଇ କରିବାକୁ ହେବ । ତେବେ ସେ ହତାଶ ହୋଇଯାଏ । ସେ ଚାହୁଁଥାଏ ଯେ, ଆୟର ପିତାଙ୍କ ପରିବାର ଶ୍ୱଶୁରଙ୍କ ପରିବାର, ମାମୁଁଙ୍କ ପରିବାର, ସୁହୃଦ, ମିତ୍ର ଓ ସ୍ୱଜନ ସାଥିରେ ରହନ୍ତୁ ଏବଂ ସମୟେ ସୁଖରେ ରହନ୍ତୁ । ତଥା ଏହି ସମୟଙ୍କ ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଆୟେ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ପ୍ରାପ୍ତି ମଧ୍ୟ କରିନେବୁ । କିନ୍ତୁ ସେ ଯେତେବେଳେ ଜାଣିପାରେ ଯେ, ଆରାଧନା ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହେବା ନିମନ୍ତେ ପରିବାରକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ଏହି ସୟଦ୍ଧିତ ଲୋକଙ୍କଠାରୁ ମୋହକୁ ସମାପ୍ତ କରିବାକୁ ହେବ । ତେବେ ସେ ବ୍ୟାକୁଳ ହୋଇଯାଏ ।

ପୂଜ୍ୟ ଗୁରୁ ମହାରାଜଜୀ କହୁଥିଲେ ଯେ, ମରିବା ଏବଂ ସାଧୁ ହେବା ବରାବର ଅଟେ । ସାଧୁଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ସୃଷ୍ଟିରେ କୌଣିସି ବ୍ୟକ୍ତି ଜୀବିତ ଥାଇପାରେ କିନ୍ତୁ ଘର, ପରିବାର ନାମରେ କେହି ନଥାନ୍ତି । ଯଦିଓ କେହି ଅଛନ୍ତି, ତେବେ ବନ୍ଧନ ରହିଛି । ମୋହ ସମାପ୍ତ ହେଲା କିପରି ? ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବନ୍ଧନ ରହିଛି, ତାହାର ପୂର୍ଣ୍ଣତ୍ୟାଗ ତଥା ସେହି ବନ୍ଧନର ଅନ୍ତିତ୍ୱ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସମାପ୍ତ ହେଲେ ହିଁ ତାହାର ବିକୟ ହୁଏ । ଏହି ସୟନ୍ଧ ମାନଙ୍କର ପ୍ରସାର ହିଁ ଜଗତ । ଅନ୍ୟଥା ଆୟମାନଙ୍କର ଜଗତରେ କ'ଶ ଅଛି ? 'ତୁଳସୀଦାସ କହ ଚିଦ୍ ବିଲାସ କଗ, ବୁଝତ ବୁଝତ ବୁଝି ।' ମନର ପ୍ରସାର ହିଁ ଜଗତ ଅଟେ । ଯୋଗେଶ୍ୱର ମଧ୍ୟ ମନର ପ୍ରସାରକୁ ହିଁ, ଜଗତ ନାମରେ କହି ସୟୋଧନ କରିଛନ୍ତି । ଯିଏ ଏହାର ପ୍ରଭାବକୁ ଆୟର କରି ପାରିଲା, ସେ ଚରାଚର ଜଗତକୁ ଜିଶି ପାରିଲା ।

#### 'ଇହୈବ ତୈର୍କିତଃ ସର୍ଗୋ ୟେଷାଂ ସାମ୍ୟେ ସ୍ଥିତଂ ମନଃ । (ଗୀତା ୫/୧୯)

କେବଳ ଅର୍ଜୁନ ହିଁ ଅଧିର ଥିଲେ ଏପରି ନୁହଁ । ଅନୁରାଗ ସମୟଙ୍କ ହୃଦୟରେ ରହିଛି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଅନୁରାଗୀ ଅଧିର ହୋଇଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କୁ ନିଜର ସମ୍ପନ୍ଧି ମନେ ପଡ଼ୁଥାନ୍ତି । ପ୍ରାରୟରେ ସେ ବିଚାର କରୁଥଲା – ଭଜନରୁ କିଛି ଲାଭ ହେବ, ତେବେ ଏହି ପରିବାର ସମୂହ ଖୁସିରେ ରହିବେ । ଏମାନଙ୍କ ସହିତ ରହି ସେହି ସାମ୍ରାଜ୍ୟକୁ ଭୋଗ କରିବି । ଯେତେବେଳେ ଆତ୍ମୀୟମାନେ ସାଥିରେ ହିଁ ରହିବେ ନାହିଁ, ତେବେ ଏହି ସୁଖ ନେଇ କ'ଣ କରିବି ? ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟି ରାଜ୍ୟ ସୁଖ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ହିଁ ସୀମିତ ଥିଲା । ସେ ତ୍ରିଲୋକର ସାମ୍ରାଜ୍ୟକୁ ହିଁ ସୁଖର ପରାକାଷ୍ଠା ବୋଲି ଭାବୁଥିଲେ । ଏହାର ପଣ୍ଟାତ୍ କୌଣସି ସତ୍ୟ ନାହିଁ ବୋଲି ସେ ବିଚାର କରୁଥିଲେ ।ଏହି ସତ୍ୟର ଜାନକାରୀ ବର୍ତ୍ତମାନ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ନାହିଁ ।

### ନିହତ୍ୟ ଧାର୍ତ୍ତରାଷ୍ଟ୍ରାନ୍ଦଃ କା ପ୍ରୀତିଃ ସ୍ୟାଜନାର୍ଦ୍ଦନ ।

#### ପାପମେବାଶ୍ରୟେବସ୍କାନ୍ ହତ୍ୱିତାନାତତାୟିନଃ ॥୩୬॥

ହେ ଜନାର୍ଦ୍ଦନ ! ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ରଙ୍କ ପୁତ୍ରମାନଙ୍କୁ ମାରିଦେବ। ଦ୍ୱାରା କ'ଶ ଆୟମାନଙ୍କୁ ପ୍ରସନ୍ଧତା ମିଳିବ ? ଯେଉଁଠାରେ ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ର ଅର୍ଥାତ୍ ଧୃଷ୍ଟତାର ରାଷ୍ଟ୍ର । ତାହାଠାରୁ ଉତ୍ପନ୍ଦ ମୋହରୂପୀ ଦୁର୍ଯ୍ୟୋଧନ ଇତ୍ୟାଦିଙ୍କୁ ମାରିଦେଇ ମଧ୍ୟ ଆୟମାନଙ୍କୁ କ'ଣ ପ୍ରସନ୍ଧତା ମିଳବ ? ଏହି ଆତତାୟୀ ମାନଙ୍କୁ ମାରି ଆୟଙ୍କୁ ପାପ ହିଁ ତ ଲାଗିବ । ଯିଏ ସାମାନ୍ୟ ଜୀବନ ଯାପନର ଉପଯୋଗୀ ସଂଗ୍ରହ ନିମନ୍ତେ ଅନୀତିର ଆଶ୍ରୟ ନେଇଥାଏ, ତାକୁ ଆତତାୟୀ କୁହାଯାଏ । (ଅର୍ଥାତ୍ ଘରେ ନିଆଁ ଲଗାଇବା, ବିଷ ଦେବା, ହାତରେ ଶସ୍ତ୍ର ନେଇ ମାରିବା, ଧନ ହରଣ କରିବା, ଜମି ତଥା ସ୍ତ୍ରୀ ହରଣ କରିବା ଏହିପରି ଛଅ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ହିଁ ଆତତାୟୀ କୁହାଯାଏ ।) କିନ୍ତୁ ବସ୍ତୁତଃ ଏହାଠାରୁ ମଧ୍ୟ ବଡ଼ ଆତତାୟୀ ସେ ଅଟେ, ଯେ କି ଆମ୍ବୋପଲହି ପଥରେ ଅବରୋଧ ଉତ୍ପନ୍ଦ କରିଥାଏ । ଆତ୍ୟ ଦର୍ଶନରେ ବାଧକ କାମ, କ୍ରୋଧ, ମୋହ, ଲୋଭ ଇତ୍ୟାଦିର ସମୂହ ହିଁ ଆତତାୟୀ ।

## ତସ୍କାନ୍ନାହିଁ। ବୟଂ ହତ୍ତୁଂ ଧାର୍ତ୍ତରାଷ୍ଟ୍ରାନ୍ ସ୍ୱ ବାନ୍ଧବାନ୍ । ସ୍ୱକନଂ ହି କଥଂ ହତ୍ତା ସୁଖିନଃ ସ୍ୟାମ ମାଧବ ॥୩୭॥

ତେଣୁ ହେ ମାଧବ ! ନିକର ବାନ୍ଧବ ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ରଙ୍କ ପୁତ୍ରଙ୍କୁ ମାରିବା ନିମନ୍ତେ ଆୟେ ଯୋଗ୍ୟ ନୁହଁ । ସ୍ୱବାନ୍ଧବ କିପରି ହେଲେ ସେମାନେ ? ସେମାନେ ତ ପୂର୍ବରୁ ପାଣ୍ଡବମାନଙ୍କ ଶତ୍ରୁ ଥିଲେ । ବୟୁତଃ ଶରୀରର ସୟନ୍ଧ ଅଜ୍ଞାନରୁ ହିଁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ମାମୁଁ, ଶ୍ୱଶୁର ସ୍ୱଳନ ଏହିସବୁ ଅଜ୍ଞାନ ହିଁ ତ ଅଟେ । ଯେବେ ଶରୀର ହିଁ ନଶ୍ୱର, ତେବେ ଏମାନଙ୍କର ସୟନ୍ଧ କେଉଁଠି ରହିଲା ? ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୋହ ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସୁହୁଦ, ପରିବାର, ଦୁନିଆ ରହିଛି । ମୋହ ନାହିଁ ତ କିଛି ମଧ୍ୟ ନାହିଁ । ତେଣୁ ସେମାନେ ଶତ୍ରୁ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଆତ୍ପିୟଜନ ଦିଶୁଥିଲେ । ସେ କହୁଥିଲେ ନିକର କୁଟ୍ୟୁ ପରିବାରକୁ ମାରି ଆୟେ କିପରି ସୁଖୀ ହେବା ? ଯଦି ଅଜ୍ଞାନ ଓ ମୋହ ନ ରହିବ, ତେବେ କୁଟ୍ୟୁର ଅଣ୍ଡିତ୍ୱ ହିଁ ରହିବ ନାହିଁ । ଏହି ଅଜ୍ଞାନ, ଜ୍ଞାନ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରେରକ ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ଭର୍ତୃ ହରୀ, ତୁଳସୀ, ଇତ୍ୟାଦି ଅନେକ ମହାନୁଭବୀଙ୍କୁ ବୈରାଗ୍ୟର ପ୍ରେରଣା ନିକର ପଦ୍ନୀଠାରୁ ହିଁ ମିଳିଥିଲା । ଅନ୍ୟ କେହି କେହି ସାବତ ମା'ଙ୍କ ବ୍ୟବହାରରୁ କ୍ଷିଣ ହୋଇ ବୈରାଗ୍ୟ ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହେବା ଦୃଷ୍ଟି ଗୋଚର ହୋଇଥିଲା ।

ଯଦ୍ୟପ୍ୟେତେ ନ ପଶ୍ୟନ୍ତି ଲୋଭୋପହତଚେତସଃ । କୁଳକ୍ଷୟକୃତଂ ଦୋଷଂ ମିତ୍ରଦ୍ରୋହେ ଚ ପାତକମ୍ ।।୩୮॥ ଯଦ୍ୟପି ଲୋଭ ଦ୍ୱାରା ଭ୍ରଷ୍ଟ ଚିଉ ହୋଇ ଏହି ମାନେ କୂଳନାଶର ଦୋଷ ଏବଂ ମିତ୍ର ଦ୍ରୋହର ପାପକୁ ଦେଖୁ ନାହାଁନ୍ତି । ଏହା ଏମାନଙ୍କର ଦୁର୍ବଳତା ଅଟେ ।

## କଥଂ ନ ଜ୍ଞେୟମସ୍ମାଭିଃ ପାପାଦସ୍ମାନ୍ନିବର୍ତ୍ତିତ୍ମ । କୁଳକ୍ଷୟକୃତଂ ଦୋଷଂ ପ୍ରପଶ୍ୟଭିର୍କନାର୍ଦ୍ଦନ ॥୩୯॥

ହେ କନାର୍ଦ୍ଦନ ! କୁଳନାଶ ଦ୍ୱାରା ହେବାକୁ ଯାଉଥିବା ଦୋଷକୁ କାଣି ପାରୁଥିବା ଏହି ପାପରୁ ହଟିଯିବା ପାଇଁ କାହିଁକି ଆୟେ ପ୍ରୟତ୍ନ ନକରିବା ? ମୁଁ ହିଁ ପାପ କରୁଛି । ଏହି କଥା ନୁହଁ । ତୁମେ ମଧ୍ୟ ଭୁଲ୍ କରିବାକୁ ଯାଉଛ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଆରୋପ ଲଗାଇଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସେ ନିଜକୁ ବୁଝାମଣାରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କଠାରୁ କମ୍ ମନେ କରୁ ନାହାଁଞି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ନୂଆଁ ସାଧକ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଶରଣରେ ଯିବାପରେ ଏହିପରି ତର୍କ କରିଥାଏ ଏବଂ ନିଜକୁ ବୁଝାମଣାରେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଠାରୁ କିଛି କମ୍ ମାନି ନଥାଏ । ଏହା ହିଁ ଅର୍ଜୁନ ମଧ୍ୟ କହୁଛତ୍ତି – ଏହି ଲୋକମାନେ ଭଲେ ନବୁଝନ୍ତୁ । କିନ୍ତୁ ମୁଁ ଏବଂ ଆପଣ ତ ବୁଦ୍ଧିମାନ ଅଟନ୍ତି । କୁଳନାଶ ଜନିତ ଦୋଷକୁ ଆୟେ ବିଚାର କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ତେବେ କୁଳନାଶର ଦୋଷ କ'ଣ ?

## କୁଳକ୍ଷୟେପ୍ରଶଶ୍ୟନ୍ତି କୁଳଧର୍ମାଃ ସନାତନାଃ । ଧର୍ମେ ନଷ୍ଟେ କୁଳଂ କୃତ୍ୱସ୍ମମଧର୍ମୋଃଭିଭବତ୍ୟୁତ ॥୪୦॥

କୁଳନାଶ ହେବା ଦ୍ୱାରା ସନାତନ କୁଳଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ଅର୍ଚ୍ଚୁନ କୁଳଧର୍ମ, କୁଳାଚାରକୁ ହିଁ ସନାତନ ବୋଲି ବିଚାର କରୁଥିଲେ । ଧର୍ମର ନାଶ ହେବା ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପର୍ଷ କୁଳକୁ ପାପ ଅଧିକ ଦବାଇ ଦେଇଥାଏ ।

## ଅଧର୍ମାଭିଭବାତ୍କୃଷ ପ୍ରଦୁଷ୍ୟନ୍ତି କୁଳସ୍ତୀୟଃ । ସ୍ତୀଷୁ ଦୃଷ୍ଟାସୁ ବାର୍ଷେୟ ଜାୟତେ ବର୍ଣ୍ଣସଙ୍କରଃ ॥୪୧॥

ହେ କୃଷ ! ପାପର ବୃଦ୍ଧିହେଲେ କୁଳର ସ୍ତ୍ରୀ ଦୂଷିତ ହୋଇଯିବେ । ହେ ବାଷେୟ ! ସ୍ତ୍ରୀମାନେ ଦୂଷିତ ହୋଇଗଲେ ବର୍ଣ୍ଣ ସଙ୍କର ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ମାନ୍ୟତା ଥିଲା ଯେ, କୁଳ ସ୍ତ୍ରୀମାନେ ଦୁଷିତ ହେଲେ ବର୍ତ୍ତ୍ରସଙ୍କର ଉତ୍ପନ୍ନ ହୁଅନ୍ତି କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏହାର ଖଣ୍ଟନ କରି ଆଗକୁ କହିବେ, ମୁଁ ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱରୂପରେ ସ୍ଥିତ ମହାପୁରୁଷ ଯଦି ଆରାଧନା କ୍ରମରେ ଭ୍ରମ ଉତ୍ପନ୍ନ କରି ଦିଅନ୍ତି, ତେବେ ବର୍ତ୍ତସଙ୍କର ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତସଙ୍କର ଦୋଷ ଉପରେ ଅର୍ଜୁନ ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି ।

ସଙ୍କରେ। ନରକାୟିବ କୁଳପ୍ନାନାଂ କୁଳସ୍ୟ ଚ । ପଡ଼ିଡ ପିତରୋ ହ୍ୟେଷାଂ ଲୁପ୍ତପିଷ୍ଟୋଦକକ୍ରିୟାଃ ॥୪୨॥ ବର୍ଣ୍ଣସଙ୍କର କୁଳଘାତିମାନଙ୍କୁ ଏବଂ କୁଳକୁ ନରକକୁ ନେବାପାଇଁ ଜନ୍ମ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଲୁପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥିବା ପିଷ୍ଟ କ୍ରିୟାଯୁକ୍ତ ପିତୃ ଲୋକ ମଧ୍ୟ ପତିତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ବର୍ତ୍ତମାନ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଇଥାଏ ଏବଂ ଅତୀତର ପିତୃଲୋକ ତଥା ଭବିଷ୍ୟତ ଲୋକ ମଧ୍ୟ ପତିତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । କେବଳ ଏତିକି ନହଁ–

## ଦୋଷୈରେତିଃ କୁଳପ୍ନାନାଂ ବର୍ତ୍ତସଙ୍କରକାରକିଃ । ଉତ୍ସାଦ୍ୟନ୍ତେ ଜାତିଧର୍ମାଃ କଳଧର୍ମାଣ୍ଟ ଶାଶ୍ୱତାଃ ॥୪୩॥

ଏହି ବର୍ଷସଙ୍କର କାରକ ଦୋଷରେ କୁଳ ଏବଂ କୁଳଘାତିମାନଙ୍କ ସନାତନ କୁଳଧର୍ମ ଓ ଜାତି ଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ମାନ୍ୟତା ଥିଲା ଯେ, କୁଳଧର୍ମ ହିଁ ସନାତନ ଓ ଶାଶ୍ୱତ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏହାର ଖଣ୍ଡନ କରି ଆଗକୁ କହିଛନ୍ତି ଯେ, ଆତ୍ପା ହିଁ ସନାତନ ଶାଶ୍ୱତ ଧର୍ମ ଅଟେ । ବାୟବିକ ସନାତନ ଧର୍ମକୁ ଜାଣିବା ପୂର୍ବରୁ ମନୁଷ୍ୟ ଧର୍ମନାମରେ କିଛି ନା କିଛି ରୁଢିବାଦକୁ ହିଁ ଜାଣିଥାଏ । ଠିକ୍ ଏହିପରି ଅର୍କୁନ ମଧ୍ୟ ଜାଣିଥାନ୍ତି । ଯାହାକି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଶବ୍ଦର ଏକ ରୁଢି ମାତ୍ର ।

## ଉତ୍ସନ୍ନକୁଳଧର୍ମାଣାଂ ମନୁଷ୍ୟାଣାଂ କନାର୍ଦ୍ଦନ । ନରକେଽନିୟତଂ ବାସୋ ଭବତୀତ୍ୟନୁଶୁଶୁମ ॥୪୪॥

ହେ ଜନାର୍ଦ୍ଦନ ! ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଇଥିବା କୂଳଧର୍ମ ଯୁକ୍ତ ମନୁଷ୍ୟର ଅନନ୍ତକାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନରକର ବାସ ହୋଇଥାଏ, ଏପରି ମୁଁ ଶୁଣିଛି । କେବଳ କୁଳଧର୍ମ ହିଁ ନଷ୍ଟ ହେଉନାହିଁ ବରଂ ଶାଶ୍ୱତ ସନାତନ ଧର୍ମ ମଧ୍ୟ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ଯେତେବେଳେ ଧର୍ମ ହିଁ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା, ତେବେ ଏପରି ପୁରୁଷର ଅନନ୍ତକାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନରକରେ ନିବାସ ହୋଇଥାଏ । ଏପରି ମୁଁ ଶୁଣିଛି କିନ୍ତୁ ଦେଖିନାହିଁ, କେବଳ ଶୁଣିଛି ମାତ୍ର ।

## ଅହେ। ବତ ମହତ୍ପାପଂ କର୍ତ୍ତୃଂ ବ୍ୟବସିତା ବୟମ୍ । ୟଦ୍ରାଜ୍ୟସ୍ରଖଲୋଭେନ ହନ୍ତୁଂ ସ୍କଳନ ମୁଦ୍ୟତାଃ ॥୪୫ ॥

ଦୁଃଖର ବିଷୟ ଏହି କେ ଯେ, ଆୟେମାନେ ବୃଦ୍ଧିମାନ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ମହାନ୍ ପାପ କରିବାକୁ ଉଦ୍ୟତ ହେଉଛନ୍ତି । ରାଜ୍ୟ ଓ ସୁଖ ପ୍ରାପ୍ତିର ଲୋଭରେ ପଡ଼ି ନିକର କୁଳକୁ ନଷ୍ଟକରିବା ନିମନ୍ତେ ଉଦ୍ୟତ ହେଉଛନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଅର୍କୁନ ନିଜକୁ କମ୍ପଜ୍ଞାନୀ ମାନୁ ନାହାଁନ୍ତି । ପ୍ରାରୟରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସାଧକ ଏହିପରି କହୁଥାଏ । ମହାତ୍ମା ବୃଦ୍ଧଙ୍କ କଥନ ଏପରି ଯେ, ମନୁଷ୍ୟ ଯେବେ ଅଧାଜ୍ଞାନ ଜାଣିଥାଏ, ତେବେ ନିଜକୁ ମହାନ୍ ଜ୍ଞାନୀ ମାନିଥାଏ ଏବଂ ଯେତେବେଳେ ଅଧାରୁ ଅଧିକ ଜ୍ଞାନ ହାସଲ କରିନିଏ ତେବେ ନିଜକୁ ମହାମୁର୍ଖ ମନେ କରେ । ଠିକ୍ ଏହିପରି ଅର୍ଜୁନ ମଧ୍ୟ ନିଜକୁ ଜ୍ଞାନୀ ହିଁ ମାନୁଥିଲେ । ସେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ହିଁ ବୁଝାଉଥାନ୍ତି ଯେ ସେହି ପାପରୁ ପରମ କଲ୍ୟାଣ ହେବ ତାହା ମଧ୍ୟ ନୁହେଁ । କେବଳ ରାଜ୍ୟ ଓ ସୁଖ

ଲୋଭରେ ପଡ଼ି ଆୟେମାନେ କୁଳନାଶ କରିବାକୁ ଉଦ୍ୟତ ହେଉଛନ୍ତି । ମହାନ୍ ଭୂଲ କରିବାକୁ ଯାଉଛନ୍ତି । ଆୟେ ହିଁ କରୁଛୁ ତାହା ନୁହଁ ଆପଣ ମଧ୍ୟ ଭୁଲ୍ କରୁଛନ୍ତି । ଗୋଟିଏ ଧକ୍କା ଶ୍ରୀକଷ୍ଠଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଦେଲେ । ଶେଷରେ ଅର୍ଜୁନ ନିଜର ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଦେଉଛନ୍ତି–

#### ଯଦି ମାମପ୍ରତୀକାରମଶସ୍ତଂ ଶସ୍ତପାଶୟଃ । ଧାର୍ତ୍ତରାଷ୍ଟ୍ରା ରଣେ ହନ୍ମ୍ୟସ୍ତନ୍କେ କ୍ଷେମତରଂ ଭବେତ୍ ॥୪୬॥

ଯଦି ଶସ୍ତ ରହିତ ଅବସ୍ଥାରେ ମୋତେ, ଶସ୍ତଧାରୀ ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ରଙ୍କ ପୁତ୍ର ରଣକ୍ଷେତ୍ରରେ ବଦ୍ଧକଲେ ମଧ୍ୟ ତାହା ମୋ ନିମନ୍ତେ କଲ୍ୟାଣ କାରକ ହିଁ ହେବ । ଇତିହାସ କହିବ ଯେ, ଅର୍କୁନ ସମଝଦାର ଥିଲା । ଯିଏକି ନିଜର ବଳି ଦେଇ ମଧ୍ୟ ଯୁଦ୍ଧକୁ ରୋକି ଦେଲେ । ଲୋକେ ପ୍ରାଣର ଆହୁତି ଦେଇଦିଅନ୍ତି କାରଣ ଭୋଲେଭାଲେ, ନିର୍ଦ୍ଦୋଷବ୍ୟକ୍ତି ସୁଖି ରହିବେ ଏବଂ କୂଳ ବଞ୍ଚ ରହିବ । ମନୁଷ୍ୟ ବିଦେଶ ଚାଲିଗଲେ କିୟା ବୈଭବ ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରସାଦରେ ରହିଲେ ମଧ୍ୟ ଦୁଇଦିନ ପରେ ନିଜର ଛାଡ଼ି ଦେଇଥିବା କୁଡ଼ିଆ ହିଁ ମନେ ପକାଇଥାଏ । ମୋହ ଏପରି ପ୍ରବଳ ଅଟେ । ତେଣୁ ଅର୍କୁନ କହନ୍ତି-ଶସ୍ତଧାରୀ ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ରଙ୍କ ପୁତ୍ରମାନେ ମୋତେ ରଣରେ ମାରିଦେଲେ ମଧ୍ୟ ତାହା ମୋ ପକ୍ଷରେ ଅତି କଲ୍ୟାଣକାରୀ ହେବ । କାରଣ ପୁତ୍ରମାନେ ତ ସୁଖି ରହିବେ ।

#### ସଞ୍ଜୟ ଉବାଚ

### ଏବମୁଲ୍କାର୍କୁନଃ ସଂଖ୍ୟେ ରଥୋପସ୍ଥ ଉପାବିଶତ୍ । ବିସ୍ତଳ୍ୟ ସଶରଂ ଚାପଂ ଶୋକସଂବିଗ୍ମମାନସଃ ॥୪୭॥

ସଞ୍ଜୟ କହିଲେ ଯେ, ରଣଭୂମିରେ ଶୋକଯୁକ୍ତ ଉଦ୍ବିଗ୍ନମନା ଅର୍କୁନ ଏହି ପ୍ରକାରେ କହି ବାଣ ସହିତ ଧନୁଷକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ରଥର ପଛ ଭାଗରେ ବସିଗଲେ । ଅର୍ଥାତ୍ କ୍ଷେତ୍ୱ କ୍ଷେତ୍ୱଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଭାଗନେବାରୁ ଓହରିଗଲେ ।

#### ନିଷ୍ପର୍ଷ

'ଗୀତା' କ୍ଷେତ୍ର–କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ ମଧ୍ୟରେ ଯୁଦ୍ଧର ନିରୂପଣ ଅଟେ । ଏହା ଈଶ୍ୱରୀୟ ବିଭୂତି ସମ୍ପନ୍ନ ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପକୁ ଦେଖାଇଥିବା ଗାୟନ ଅଟେ । ଏହି ଗାୟନ ଯେଉଁ କ୍ଷେତ୍ରରେ ହେଉଛି, ସେହି କ୍ଷେତ୍ର ଶରୀର ଅଟେ । ଯେଉଁଥିରେ ଦୁଇଟି ପ୍ରବୃତ୍ତି ରହିଛି ଯଥା, ଧର୍ମକ୍ଷେତ୍ର ଓ କୁରୁକ୍ଷେତ୍ର । ଏହି ସେନାମାନଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ଏବଂ ଆଧାର ହିଁ ବର୍ଣ୍ଣନା କଲେ । ଶଙ୍ଖଧ୍ୟନୀ ଦ୍ୱାରା ଏମାନଙ୍କ ପରାକ୍ରମର ଜାନକାରୀ ମିଳିଲା । ତଦନତ୍ତର ଯେଉଁ ସେନାମାନଙ୍କ ସହ ଯୁଦ୍ଧ କରାଯିବ, ସେମାନଙ୍କ ନିରୀକ୍ଷଣ ହେଲା । ଯାହାର ଗଣନା ଅଠର ଅକ୍ଷୌହିଣୀ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରାୟଃ ସାଢେ ଛଅ ଅରବ କୁହାଯାଇଛି । କିନ୍ତୁ ପ୍ରକୃତରେ ସେମାନେ ଅନତ୍ତ ଅଟନ୍ତି । ପ୍ରବୃତ୍ତିର ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ଦୁଇ ପ୍ରକାର

ଗୋଟିଏ ଇଷ୍ଟୋନ୍କୁଖୀ ପ୍ରବୃତ୍ତି-ଦୈବୀସଂମ୍ପଦ ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ବହିଁ ମୁଖୀ ପ୍ରବୃତ୍ତି ଆସୁରୀ ସଂମ୍ପଦ । ଏହି ଦୁଇପ୍ରବୃତ୍ତି ପ୍ରକୃତି ହିଁ ଅଟେ । ପ୍ରଥମଟି ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଅଭିମୁଖ କରାଏ, ପରମଧର୍ମ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଆଡ଼ୁକୁ ନେଇଥାଏ ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ପ୍ରକୃତି ଉପରେ ବୃତ୍ତ ବିଶ୍ୱାସ ଦେଇଥାଏ, ଅର୍ଥାତ୍ ଅଧୋଗତି ଅଭିମୁଖେ ନେଇଯାଏ । ପ୍ରଥମେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦକୁ ସାଧନ କରି ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦର ଅନ୍ତ କରାଯାଇଥାଏ । ପୁଣି ଶାଶ୍ୱତ ସନାତନ ପରବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ ଏବଂ ସେଥିରେ ଛିତି ସହିତ ଦୈବୀସଂମ୍ପଦର ଆବଶ୍ୟକତା ଶେଷ ହୋଇଯାଏ । ତତ୍ପଣ୍ଟାତ୍ ଯୁଦ୍ଧର ପରିଣାମ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ହୋଇଯାଇଥାଏ ।

ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସୈନ୍ୟ ନିରୀକ୍ଷଣରେ ନିଜର ପରିବାର ହିଁ ଦିଶୁଥାଏ । ଯାହାକ୍ର ମାରିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ଯାହାର ଯେତିକି ଦର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସମ୍ଭନ୍ଧ ରହିଛି, ତାର ସେତିକି ହିଁ ଜଗତ । ଅନୁରାଗର ପ୍ରଥମ ଚରଣରେ ପାରିବାରିକ ମୋହ ବାଧକ ହୋଇଥାଏ । ସାଧକ ଯେତେବେଳେ ଦେଖେ ଯେ, ମଧୁର ସମ୍ବନ୍ଧଠାରୁ ଏତେ ବିଚ୍ଛେଦ ହୋଇଯିବ, ଯେପରି ସେମାନେ ଜଗତରେ ହିଁ ନଥିଲେ । ତେବେ ସେ ବ୍ୟାକୁଳ ହୋଇଉଠେ । ସ୍ପଳନ ଆଶକ୍ତିକ ମାରିବା ନିମନ୍ତେ ତାକୁ ଅକଲ୍ୟାଣ ଦେଖାଯାଇଥାଏ । ସେ ପ୍ରଚଳିତ ରୃଢି ବାଦରେ ନିଜର ସୁରକ୍ଷା ନିମନ୍ତେ ଲାଗିଥାଏ, ଯେପରି ଅର୍ଜୁନ କରିଥିଲେ । ସେ କହିଲେ କୁଳଧର୍ମ ହିଁ ସନାତନ । ଏହି ଯୁଦ୍ଧରେ ସନାତନ ଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । କୁଳର ସ୍ତ୍ରୀମାନେ ଦୁଷିତ ହୋଇଯିବେ । ବର୍ତ୍ତସଙ୍କର ଉତ୍ପନ୍ନ ହେବେ । ଯିଏକି କୁଳ ଓ କଳଘାତି ମାନଙ୍କ ଅନନ୍ତକାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନରକରେ ବାସ ଦେଇଥାଏ । ଅର୍ଜ୍ବନ ନିଜର ବୃଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ସନାତନ ଧର୍ମର ରକ୍ଷା ନିମନ୍ତେ ବ୍ୟାକ୍ରଳ ଥିଲେ । ସେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁରୋଧ କରିକହିଲେ ଯେ, ଆୟେ ବୃଝିସ୍ୱଝିବା ଲୋକ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ଏପରି ମହା ପାପ କାହିଁକି କରିବା ? ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ ମଧ୍ୟ ପାପ କରିବାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେଉଛନ୍ତି । ଅନ୍ତଃତୋଗତ୍ୱା ପାପରୁ ବଞ୍ଚୁଯିବା ନିମନ୍ତେ ମୁଁ ଯୁଦ୍ଧ କରିବି ନାହିଁ । ଏପରି କହୁଥିବା ହତାଶ ଅର୍କ୍ତନ ରଥର ପଛ ଭାଗରେ ବସିଗଲେ । କ୍ଷେତ୍ର କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ ସଂଘର୍ଷରୁ ପଛ ଘଞ୍ଚା ଦେଲେ ।

ଟିକାକାର ମାନେ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟକୁ ଅର୍ଜୁନ ବିଷାଦ ଯୋଗ କହିଛନ୍ତି । ଅର୍ଜୁନ ଅନୁରାଗର ପ୍ରତୀକ ଅଟନ୍ତି । ସନାତନ ଧର୍ମ ନିମନ୍ତେ ବ୍ୟାକୁଳ ହେଉଥିବା ଅନୁରାଗୀ ବିଷାଦ ଯୋଗର କାରଣ ହୋଇଥାଏ । ଏହିପରି ବିଷାଦ ମନୁଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ହୋଇଥିଲା । 'ହୃଦୟ ବହୁତ ଦୁଃଖ ଲାଗ, ଜନମ ଗୟଉ ହରି ଭଗତି ବିନୁ (ରା-ମାନସ -୧/୧୪୨) । ସଂଶୟରେ ପଡ଼ିହିଁ ମନୁଷ୍ୟ ବିଷାଦ କରିଥାଏ । ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ସଦେହ ଥିଲା ଯେ, ବର୍ଣ୍ଣସଙ୍କର ଉତ୍ପନ୍ନ ହେବେ, ଯିଏ ନରକଗାମୀ

କରାଇବେ । ସନାତନ ଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବା ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ବିଷାଦ ଥିଲା । ଅତଃ ସଂଶୟ ବିଷାଦ ଯୋଗ ସାମାନ୍ୟ ନାମକରଣ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟ ନିମନ୍ତେ ଉପଯୁକ୍ତ ଅଟେ । ଅତଃ–

उँ^ ଜତୟଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାସୂପନିଷୟୁ ବ୍ରହ୍ମ ବିଦ୍ୟାୟାଂ ୟୋଗଶାସେ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍କୁନ ସୟାଦେ 'ସଂଶୟ ବିଷାଦ ୟୋଗୋ' ନାମ ପ୍ରଥମୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୧॥

ଏହିପରି ଶ୍ରୀମଦ ଭଗବତ୍ ଗୀତାରୂପୀ ଉପନିଷଦ୍ ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସୟାଦରେ 'ସଂଶୟ ବିଷାଦ ୟୋଗ' ନାମକ ପ୍ରଥମ ଅଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ।

॥ ହରି 🕉 ତତ୍ ସତ୍ ॥

# ଶ୍ରୀ ପାରମାସନେ ନମଃ ଅଥ ଦ୍ୱିତୀୟୋଽଧାୟଃ

ପ୍ରଥମ ଅଧ୍ୟାୟ ଗୀତାର ପ୍ରବେଶିକା ଅଟେ । ଯେଉଁଥିରେ ପ୍ରାରୟିକ ପଥିକଙ୍କୁ ପ୍ରତୀତ ହେଉଥିବା ବିଷିପ୍ତ ଚିତ୍ରଣର ବର୍ଣ୍ଣନା ରହିଛି । ଲଢିବା ବ୍ୟକ୍ତି ସମ୍ପୂର୍ଣ କୌରବ ଏବଂ ପାଣ୍ଡବ ଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ସଂଶୟର ପାତ୍ର ଅର୍କୁନ ହିଁ ଥିଲେ । ଅନୁରାଗ ହିଁ ଅର୍କୁନ ଇଷ୍ଟ ଅନୁରୂପ ରାଗ ହିଁ ପଥିକଙ୍କୁ କ୍ଷେତ୍ର କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ ସଂଘର୍ଷ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରେଶା ଦେଇଥାଏ । ଅନୁରାଗ ପ୍ରାର ୟିକ୍ୟର ଅଟେ । ପୂକ୍ୟ ଗୁରୁ ମହାର । କଳୀ କହୁ ଥିଲେ, 'ସଦ୍ଗୃହୟାଶ୍ରମରେ ରହି ଗ୍ଲାନି ହେଉଥିବ, ଅଶ୍ରୁପାତ ହେଉଥିବ, କଣ ଅବରୁଦ୍ଧ ହେଉଥିବ, ତେବେ ବୃଝିବାକୁ ହେବ ଯେ, ଏହି ଠାରୁ ହିଁ ସାଧାନର ପ୍ରାରୟ ହୋଇଗଲା ।' ଅନୁରାଗୀଙ୍କ ନିକଟରେ ଏହି ସବୁ ଗୁଣ ସ୍ୱତଃ ଆସିଯାଇଥାଏ । ସେଥିରେ ଧର୍ମ, ଭାବ, ନିୟମ ଓ ସତ୍ସଙ୍ଗ ସମୟେ ବିଦ୍ୟମାନ ।

ଅନୁରାଗର ପ୍ରଥମ ଚରଣରେ ପାରିବାରିକ ମୋହ ବାଧକ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରଥମେ ମନୁଷ୍ୟ ଚାହିଁଥାଏ ଯେ, ସେ ସେହି ପରମ ସତ୍ୟକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିନେବ କିନ୍ତୁ ଆଗକୁ ଯିବାପରେ ସେ ଦେଖୁଥାଏ ଯେ, ଏହି ମଧୁର ସୟନ୍ଧର ଉଚ୍ଛେଦ କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ତେବେ ସେ ହତାଶ ହୋଇପଡ଼େ । ସେ ପ୍ରଥମରୁ ଯାହା କିଛି ଧର୍ମକର୍ମ ମାନି କରୁଥିଲା, ସେତିକିରେ ହିଁ ସନ୍ତୋଷ ହୋଇଯାଏ । ନିଜ ମୋହର ପୁଷ୍ଟି ନିମନ୍ତେ ସେ ପ୍ରଚଳିତ ରୁଢିମାନଙ୍କ ପ୍ରମାଣ ମଧ୍ୟ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିଥାଏ । ଯେପରି ଅର୍କୁନ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିଥିଲେ ଯେ, କୁଳଧର୍ମ ହିଁ ସନାତନ ଅଟେ । ଯୁଦ୍ଧରେ ସନାତନ ଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । କୁଳକ୍ଷୟ ହୋଇଯିବ । ଅନାଚାର ବ୍ୟାପୀବ । ଏହା ଅର୍କୁନଙ୍କ ଉତ୍ତର ନଥିଲା ବରଂ ସଦ୍ୱଗୁରଙ୍କ ସାନ୍ଦିଧ ପୂର୍ବରୁ ମାନି ନେଇଥିବା କୁରୀତି ମାତ୍ୱ ଥିଲା ।

ଏହି କୁରୀତି ମାନଙ୍କରେ ପଡ଼ି ମନୁଷ୍ୟ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ଧର୍ମ ଅନେକ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ଛୋଟ–ବଡ଼ ଗୋଷୀ ଏବଂ ଅସଂଖ୍ୟ ଜାତି ରଚନା କରିଥାଏ । କିଏ ନାକ ଚିପି ବସୁଛି, କିଏ କାନ ଡ଼େରି ରହୁଛି, କାହାର ସ୍ଧର୍ଶରେ ଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଉଛି ତ କେଉଁଠି ଅନ୍ନ ପାଣି ସ୍ଧର୍ଶରେ ଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଉଛି । ତେବେ କ'ଣ ଛୁଇଁବା ଲୋକ ଅଥବା ଅଛୁଆଁ ଜାତିର ଦୋଷ ? ଏପରି କଦାପି ନୁହଁ । ଦୋଷତ ଆୟର ଭ୍ରମଦାତା ଧର୍ମାଚାର୍ଯ୍ୟ ମାନଙ୍କର ଅଟେ । ଧର୍ମ ନାମରେ ଆୟେମାନେ କୁରୀତିର ଶିକାର ମାତ୍ର । ତେଣୁ କରି ଦୋଷ ଆୟମାନଙ୍କର ହିଁ ଅଟେ । ମହାତ୍ଯା ବୁଦ୍ଧଙ୍କ ସମୟରେ କେଶକୟଳ

ଏକ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ଥିଲା । ଯେଉଁଥିରେ କେଶକୁ ବଢାଇ କୟଳ କରି ପ୍ରୟୋଗ କରିବାକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣତାର ମାନଦଣ୍ଡ ମାନୁଥିଲେ । କିଏ ଗୋ'ବ୍ରତିକ ଅର୍ଥାତ୍ ଗାଈ ଭଳି ରହିବା ଆଚରଣ କରୁଥିଲେ । କିଏ କୁକୁର ବ୍ରତିକ ଅର୍ଥାତ୍ କୁକୁର ଭଳି ଖାଇବା ପିଇବା ଏବଂ ରହିବା ଆଚରଣ କରୁଥିଲେ । ବ୍ରହ୍ମ ବିଦ୍ୟା ସହିତ ଏମାନଙ୍କ କୌଣସି ସୟନ୍ଧ ନାହିଁ । ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ଏବଂ କୁରୀତି ପ୍ରଥମେ ଥିଲା ଏବଂ ଆଜି ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ଠିକ୍ ଏହିପରି କୃଷ୍ଣକାଳରେ ମଧ୍ୟ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ଥିଲା, କୁରୀତି ଗୁଡାଏ ଥିଲା । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କିଛି କୁରୀତିର ଶିକାର ଅର୍କୁନ ମଧ୍ୟ ଥିଲେ । ସେ ଚାରି ପ୍ରକାରର ତର୍କ ପ୍ରୟତ କରିଥିଲେ ।

- ୧) ଏପରି ଯୁଦ୍ଧରେ ସନାତନ ଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ ।
- ୨) ବର୍ଣ୍ଣସଙ୍କର ଉତ୍ପନ୍ନ ହେବେ ।
- ୩) ପିଣ୍ଡୋଦକ (ପିଣ୍ଡ-ଉଦକ) କ୍ୱିୟାଲୋପ ହୋଇଯିବ ।
- ୪) ଆୟେମାନେ କୁଳକ୍ଷୟଦ୍ୱାରା ମହାନ୍ ପାପ କରିବାକୁ ଉଦ୍ୟତ ହୋଇଛନ୍ତି । ଏହି ବିଷୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶୀକୃଷ୍ଣ କହିଲେ –

#### ସଂଜୟ ଉବାଚ

## ତଂ ତଥା କୃପୟାବିଷ୍ଟମଶ୍ରୁପୂର୍ଣ୍ଣାକୁଳେକ୍ଷଣମ୍ । ବିଷୀଦନ୍ତମିଦଂ ବାକ୍ୟମୁବାଚ ମଧୁସୂଦନଃ ॥୧॥

କରୁଣାବିଷ୍ଟ, ଆଶ୍ରୁପୂର୍ତ୍ତ, ବ୍ୟାକୁଳ ନେତ୍ରଯୁକ୍ତ ଅର୍କୁନଙ୍କ ପ୍ରତି ମଧୁସୂଦନ– ଅର୍ଥାତ୍ ମଦ ବିନାଶ କାରୀ ଭଗବାନ୍ ଏହି ବଚନ କହିଲେ–

#### ଶୀ ଭଗବାନ୍ ଉବାଚ

## କୃତସ୍ତ୍ୱା କଶ୍ମଳମିଦଂ ବିଷମେ ସମୁପସ୍ଥିତମ୍ । ଅନାର୍ୟ୍ୟକୃଷ୍ଟମସ୍ୱର୍ଗ୍ୟମକୀର୍ତ୍ତିକରମର୍କ୍ରନ ॥୨॥

ହେ ଅକୁନ ! ଏହି ବିଷମୟଳରେ ତୋତେ ଏପରି ଅଜ୍ଞାନ କେଉଁଠୁ ଆସିଲା ? ବିଷମ ୟଳ ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହାର ସମତା ସୃଷ୍ଟିରେ କୌଣସି ୟଳ ହିଁ ନାହିଁ । ପାର ଲୌକିକ ଅଟେ ଲକ୍ଷ ଯାହାର ଏପରି ନିର୍ବିବାଦ ସ୍ଥଳରେ ତୋତେ ଏ ଅଜ୍ଞାନ କେଁଉଠାରୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲା । ଅଜ୍ଞାନ କାହିଁକି ? ଅର୍କୁନ ତ ସନାତନ ଧର୍ମର ରକ୍ଷା ନିମନ୍ତେ କଟିବଦ୍ଧ ଥିଲେ । କ'ଣ ସନାତନ ଧର୍ମ ରକ୍ଷା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରାଣ ପଣରେ ତତ୍ପର ରହିବା ଅଜ୍ଞାନ ? ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି – ହଁ, ଏହା ଅଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ନା ଏହାର ଆଚରଣ ସୟାବିତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା କରାଯାଇଛି । ନା ଏହା ସ୍ୱର୍ଗପଦ ଦେବାରେ ସମର୍ଥ ଏବଂ ନା ଏହା କୀର୍ତ୍ତିକାରକ ଅଟେ । ସତ୍ମାର୍ଗରେ ଯିଏ ଦୃଢତା ପୂର୍ବକ

ଆରୂଢ ଅଛନ୍ତି, ତାଙ୍କୁ ଆର୍ଯ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ପରିବାର ନିମନ୍ତେ ମରିବା, ମାରିବା ଯଦିଓ ଅଜ୍ଞାନ ନ ହୋଇଥାନ୍ତା, ତେବେ ମହାପୁରୁଷ ସେହି ପଥରେ ଅବଶ୍ୟ ଚାଲିଥାନ୍ତେ । ଯଦି କୁଳଧର୍ମ ହିଁ ସତ୍ୟ ହୁଅନ୍ତା, ତେବେ ତାହା ସ୍ୱର୍ଗ ଏବଂ କଲ୍ୟାଣର ନିଃଶ୍ରେଣୀ ଅବଶ୍ୟ ହୋଇଥାନ୍ତା । ଏହା କୀର୍ତ୍ତି ଦାୟକ ମଧ୍ୟ ନୁହଁ । ମୀରା ଭକନ କରିବାର୍କ୍ତ ଲୋଗ କହେଁ ମୀରା । ଭଇ ବାବରୀ, ସାସ୍ କହେ କୁଳନାଶିରେ ।

ଯେଉଁ ପରିବାର କୁଳ ଏବଂ ମର୍ଯ୍ୟଦା ନିମନ୍ତେ ମୀରାଙ୍କ ଶାଶୁ ବ୍ୟାକୁଳ ହେଉଥିଲା, ଆଜି ସେହି କୁଳବନ୍ତି ଶାଶୁକୁ କେହି ଜାଶିନାହାଁନ୍ତି । ପରନ୍ତୁ ମୀରାକୁ ବିଶ୍ୱ ଜାଶିଛନ୍ତି । ଠିକ୍ ଏହିପରି ପରିବାର ନିମନ୍ତେ ଯିଏ ବ୍ୟାକୁଳ ଅଟନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କ କୀର୍ତ୍ତି ମଧ୍ୟ କେତେ ଦିନ ବା ରହିବ ଯେଉଁଥିରେ କୀର୍ତ୍ତି ନାହିଁ, କଲ୍ୟାଣ ନାହିଁ । ଶ୍ରେଷ ପୁରୁଷମାନେ ଭୁଲ୍ରେ ମଧ୍ୟ ଯାହାର ଆଚରଣ କରି ନାହାଁନ୍ତି । ଅତଃ ସିଦ୍ଧ ପ୍ରମାଣିତ ଯେ, ତାହା ଅଜ୍ଞାନ ମାତ୍ର । ଅତଃ –

### କ୍ଲେବ୍ୟଂ ମା ସ୍ମ ଗମଃ ପାର୍ଥ ନୈତଉୟୁଏପପଦ୍ୟତେ । କ୍ଷୁଦ୍ରଂ ହୁଦୟଦୌର୍ବଲ୍ୟଂ ତ୍ୟକ୍ତୋତ୍ତିଷ୍ଠ ପରନ୍ତପ ॥୩॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମେ ନୁପୁଂସକତାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଅ ନାହିଁ । କ'ଶ ଅର୍କୁନ ନପୁଂସକ ଥିଲେ ? କ'ଶ ଆପଣ ପୁରୁଷ ଅଟନ୍ତି ? ନପୁଂସକ ସେ ଅଟେ, ଯିଏ କି ପୌରୁଷ ହୀନ ହୋଇଥାଏ । ସମଞ୍ଜେ ନିଜ ନିଜର ବୁଦ୍ଧି ଅନୁସାରେ ପୁରୁଷାର୍ଥ ହିଁ ତ କରୁଛନ୍ତି । କୃଷକ ରାତ୍ରଦିନ ରକ୍ତକୁ ପାଣିକରି ଜମିରେ ପୁରୁଷାର୍ଥ ହିଁ ତ କରୁଥାଏ । କିଏ ବ୍ୟାପାରରେ ପୁରୁଷାର୍ଥ ମାନୁଥାଏ ତ କିଏ ପଦର ଦୁରୂପଯୋଗ କରି ପୁରୁଷାର୍ଥ ମାନିଥାଏ । ଜୀବନସାରା ପୁରୁଷାର୍ଥ କରି ମଧ୍ୟ ଖାଲି ହାତରେ ହିଁ ଶେଷକୁ ଯିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ଏଥିରୁ ସମ୍ପ ହେଉଛି ଯେ, ଏହା ପୁରୁଷାର୍ଥ ନୁହେଁ । ଏହା ଅଜ୍ଞନତା ମାତ୍ର । ଶୁଦ୍ଧ ପୁରୁଷାର୍ଥ ହେଉଛି – ଆମ୍ ଦର୍ଶନ । ଗାର୍ଗୀ ଯାଜ୍ଞବଲ୍କ୍ୟକ୍ଟ କହିଲେ –

#### ନପଂସକ ପୁମାନ୍ ଜ୍ଜେୟୋ ୟୋନ ବେଉି ହୃଦିସ୍ଥିତମ୍ । ପୁରୁଷଂ ସ୍ୱପ୍ରକାଶଂ ତସ୍ମାତ୍ ଆନନ୍ଦାମାନମବ୍ୟୟମ୍ ॥

ସେ ପୁରୁଷ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ନପୁଂସକ ଅଟେ, ଯିଏ କି ହୃଦୟସ୍ଥ ଆତ୍ଯାକୁ ଉପଲବ୍ଧ କରି ନାହିଁ । ସେହି ଆତ୍ଯା ହିଁ ପୁରୁଷ ସ୍ୱରୂପ, ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରକାଶ, ଉତ୍ତମ, ଆନନ୍ଦ ସ୍ୱରୂପ ଏବଂ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଅଟେ । ତାହାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ପ୍ରୟାସ ହିଁ **ପୌରୁଷ** । ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁ ନଂପୁଂସକତାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ନ ହୁଅ । ଏହା ତୋର ନିମନ୍ତେ ଯୋଗ୍ୟ ନୁହିଁ । ହେ ପରତ୍ତପ ! ହୃଦୟର କ୍ଷୁଦ୍ର ଦୁର୍ବଳତାକୁ ତ୍ୟାଗକରି ଯୁଦ୍ଧ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୁଅ । ଆସକ୍ତି ତ୍ୟାଗ କର, ଏହା ହୃଦୟର ଦୁର୍ବଳତା ମାତ୍ର । ଏଠାରେ ଅର୍କୁନ ତୃତୀୟ ପ୍ରଶ୍ନ ପ୍ରସ୍ତୁତ କଲେ ।

#### ଅର୍ଜୁନ ଉବାଚ

#### କଥଂ ଭୀଷ୍ମମହଂ ସଂଖ୍ୟେ ଦ୍ରୋଣଂ ଚ ମଧୁସୂଦନ । ଇଷୁଭିଃ ପ୍ରତିୟୋହ୍ୟାମି ପ୍ରକାର୍ହାବରିସୂଦନ ॥୪॥

ହେ ମଧୁ ସୂଦନ ! ଅର୍ଥାତ୍ ଅହଂକାରକୁ ଶମନ କରୁଥିବା ମଧୁସୂଦନ ! ମୁଁ ରଣଭୂମିରେ ପିତାମହ ଭୀଷ୍ମ ଓ ଦ୍ରୋଣାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ସହିତ ବାଣ ଦ୍ୱାରା କିପରି ଯୁଦ୍ଧ କରିବି ? କାରଣ ହେ ଅରିଯୁଦନ ! ସେମାନେ ଦୁଇଜଣ ମୋର ପୂଜନୀୟ ।

ଦ୍ୱେତ ହିଁ ଦ୍ରୋଶ । ପ୍ରଭୁ ଅଲଗା ଏବଂ ଆୟେ ଅଲଗା । ଦ୍ୱେତର ଏହି ଭବାନା ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ପ୍ରେରଣାର ପ୍ରାରୟିକ ସ୍ରୋତ ଅଟେ । ଏହା ହିଁ ଦ୍ରୋଣାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ଗୁରୁତ୍ୱ ଅଟେ । ଭ୍ରମ ହିଁ ଭୀଷ୍ମ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଭ୍ରମ ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନିକ ପୁତ୍ର ପରିବାର, ସମ୍ବନ୍ଧ ସମୟେ ନିକର ଲାଗନ୍ତି । ଆପଣାର ମନେ ହେବାରେ ଭ୍ରମ ହିଁ ମାଧ୍ୟମ ଅଟେ । ଆତ୍ମା, ଏମାନଙ୍କୁ ପିତା, ଦାଦା, କୁଳଗୁରୁ ଇତ୍ୟାଦି ପୂଜ୍ୟ ମନେ କରି ଏମାନଙ୍କ ସହିତ ରହିଥାଏ । ସାଧାନର ପୂର୍ତ୍ତି କାଳରେ 'ଗୁରୁ ନ ଚେଲା ପୁରୁଷ ଅକେଲା ।

## ନବନ୍ଧୁର୍ନମିତ୍ରଂ ଗୁରୁର୍ନେବ ଶିଷ୍ୟଃ । ଚିଦାନନ୍ଦ ରୂପଃ ଶିବୋଽହଂ ଶିବୋଽହଂ ॥

ଯେତେବେଳେ ଚିଭ ସେହି ପରମ ଆନନ୍ଦରେ ବିଳୀନ ହୋଇଯାଏ । ସେତେବେଳେ ନା ଗୁରୁ ଜ୍ଞାନଦାତା ରହିଥାଏ ଏବଂ ନା ଶିଷ୍ୟ ଗ୍ରହଣ କର୍ତ୍ତା ହିଁ ରହିଥାଏ । ଏହାହିଁ ପରମ ଛିତି ଅଟେ । ଗୁରୁଙ୍କ ଗୁରୁତ୍ୱ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯିବା ପରେ ଗୁରୁ ଓ ଶିଷ୍ୟଙ୍କ ଛିତି ଏକ ହୋଇଯାଏ । ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛତ୍ତି ଯେ, ଅର୍କୁନ ! ତୁ ମୋ ହୃଦୟରେ ନିବାସ କରିବୁ । ଯେପରି ଶ୍ରୀକୃଷ ସେପରି ହିଁ ଅନୁନ୍ଦ ଏବଂ ଠିକ୍ ସେହିପରି ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥିବା ମହାପୁରୁଷ ହୋଇଥାଏ । ଏପରି ଅବୟାରେ ଗୁରୁଙ୍କର ମଧ୍ୟ ବିଲୟ ହୋଇ, ହୃଦୟରେ ଗୁରୁତ୍ୱ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇଯାଏ । ଅର୍କୁନ ଗୁରୁପଦ ଛଳନାରେ ଏହି ସଂଘର୍ଷରେ ପ୍ରବୃତ୍ତି ହେବା ନିମନ୍ତେ ପଛଘୁଆ ଚାହୁଁଥାଏ । ପୁଣି କହୁଛନ୍ତି –

#### ଗୁରୁନହତ୍ତ୍ୱା ହି ମହାନୁଭାବାନ୍

ଶ୍ରେୟୋ ଭୋଲ୍ଡଂ ଭୈକ୍ଷ୍ୟମପୀହ ଲୋକେ । ହତ୍ୱାର୍ଥକାମାଂଷ୍ଟ୍ର ଗୁରୂନିହୈବ ଭୁଞ୍ଜୀୟ ଭୋଗାନ୍ ରୁଧିରପ୍ରଦିଗ୍ଧାନ୍ ॥୫॥

ଏହି ମହାନୁଭାବ ଗୁରୁଜନଙ୍କୁ ନ ମାରି ମୁଁ ଏହି ଲୋକରେ ଭିକ୍ଷାନ୍ତକ ହିଁ ଶେୟୟର ମନେ କରଛି । ଏଠାରେ ଭିକ୍ଷାର ଅର୍ଥ ଉଦର ପୋଷଣ ନିମନ୍ତେ ଭିକ ମାଗିବା ନୁହଁ ବରଂ ସଡ଼ପୁରୁଷମାନଙ୍କୁ ଛୋଟ ବଡ଼ ସେବା କରି, ସେମାନଙ୍କଠାରୁ କଲ୍ୟାଣ ୟାଚନା ହିଁ ଭିକ୍ଷା ଅଟେ । ଅନଂ ବହେତି ବ୍ୟଳାନାତ (ତ୍ରୈରୀୟ-୩/୨/ ୧) ଅର୍ଥାତ୍ ଏକମାତ୍ର ବହୁ ହିଁ ଅନ୍ନ, ଏପରି ଜାଣିବା ଉଚିତ୍ । ଯାହାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରି ଆତ୍ମା ସଦୈବ ତୃପ୍ତି ହୋଇଯାଇଥାଏ । ପୁଣି କେବେ ଅତୃପ୍ତ ରହେ ନାହିଁ । ଆୟେ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସେବା ଏବଂ ୟାଚନା ଦ୍ୱାରା ଶନୈଃ ଶନୈଃ ବହୁ ପୀୟଷ ପାପ୍ତ କରିବା ଉଚିତ । କିନ୍ତ ପରିବାର ସହିତ ବିଚ୍ଛେଦ ନ ହେଉ । ଏହା ହିଁ ଅର୍ଜ୍ଜନଙ୍କ ଭିକ୍ଷାନ୍ନ କାମନା ଥିଲା । ସଂସାରରେ ଅଧିକାଂଶ ଲୋକ ଏପରି ହିଁ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ଚାହାଁ ରି ଯେ, ପାରିବାରିକ ସ୍ୱେହ ସୟନ୍ଧ ରହୁ ଏବଂ ମୃକ୍ତି ମଧ୍ୟ ଶନୈଃ ଶନୈଃ ମିଳିଯାଉ । କିନ୍ତୁ ସାଧନ ପଥରେ ଚାଲୁଥିବା ପଥିକ ନିମନ୍ତେ ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହାର ସଂୟାର ଏହି ମୋହ-ମମତାର ଉର୍ଦ୍ଧରେ, ଯାହାଠାରେ ସଂଘର୍ଷର କ୍ଷମତା ରହିଛି , ଯାହାର ସ୍ତଭାବରେ କ୍ଷତ୍ତୀୟତ୍ୱ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇଥାଏ, ଏପରି ସାଧକ ନିମନ୍ତେ ଏହି ଭିକ୍ଷାନ୍ଦର ବିଧାନ ନାହିଁ । ସୟଂ ନ କରି ୟାଚନା କରିବା ଭିକ୍ଷାନ୍ଦ ଅଟେ । ଗୌତମ ବୃଦ୍ଧ ମଧ୍ୟ ମଝିମନିକାୟ ସ୍ଥିତ ଧଳ୍ମଦାୟାଦ ସୂଉ(୧।୧।୩) ରେ ଏହି ଭିକ୍ଷାନ୍ନକ ଆମିଷ- ଦାୟାଦ କହି ହେୟ ମନୋଭାବ କରିଥିଲେ । ଯେତେବେଳେ କି ଶରୀର ପୋଷଣ ନିମନ୍ତେ ସମସ୍ତେ ଭିକ୍ଷୁହିଁ ଥିଲେ ।

ଏହି ଗୁରୁକନଙ୍କୁ ମାରି କ'ଣ ବା ମିିଳିବ । ଏହି ଲୋକରେ ରକ୍ତ ରଞ୍ଜିତ ଅର୍ଥ ଏବଂ କାମର ଭୋଗ ହିଁ ତ ଭୋଗିବାକୁ ମିଳିବ । କଦାଚିତ୍ ଅର୍ଜୁନ ଭାବୁଥିଲେ ଯେ, ଭଜନ ଦ୍ୱାରା ଭୌତିକ ସୁଖ ଅଭିବୃଦ୍ଧି ହେବ । ଏତେ ସଂଘର୍ଷର ସାମନା କରିବା ପରେ ମଧ୍ୟ ଏହି ଶରୀର ପୋଷକ ଅର୍ଥ ଏବଂ କାମ ଭୋଗ ହିଁ ମିଳିବ । ସେ ପୁଣି ତର୍କ ଦେଉଛନ୍ତି –

## ନ ଚୈତଦ୍ବିଦ୍ମଃ କତରନ୍ନୋ ଗରୀୟୋ ୟଦ୍ବା କୟେମ ୟଦି ବା ନୋ କୟେୟୁଃ । ୟାନେବ ହତ୍ତା ନ ଜିଜୀ ବିଷାମ– ୟେଽବସ୍ଥିତାଃ ପ୍ରମୁଖେ ଧାର୍ତ୍ତରାଷ୍ଟ୍ରାଃ ॥୬॥

ଏହା ବି ନିର୍ଣ୍ଣିତ ହୋଇନାହିଁ ଯେ, ଭୋଗ ନିଶ୍ଚତ ମିଳିବ । ଏହା ମଧ୍ୟ ଆୟେ ଜାଶିପାରୁ ନାହୁଁ ଯେ, ଆୟେ କ'ଶ କରିବା ଶ୍ରେୟୟର । କାରଣ ଯାହା କିଛି ମୁଁ କହିଲି ତାହା ଅଜ୍ଞାନ ପ୍ରମାଣିତ ହୋଇଗଲା । ଏହିପରି ଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟ ହେଉନାହିଁ ଯେ ଯୁଦ୍ଧରେ ଆୟେ ଜିତିବା ଅଥବା ସେମାନେ ଜିତିବେ । ଯାହାଙ୍କୁ ମାରି ଆୟେ ଜୀବିତ ରହିବା ଚାହୁଁ ନାହାଁତ୍ତି, ସେହି ଧ୍ରୁତରାଷ୍ଟ୍ରଙ୍କ ପୁତ୍ର ଆୟମାନଙ୍କ ସାମନାରେ ଉପଣ୍ଡିତ ଅଛନ୍ତି । ଯେତେବେଳେ ଅଜ୍ଞାନରୂପୀ ଧୁତରାଷ୍ଟ୍ରଙ୍କ ଠାରୁ ଉପ୍ନ ମୋହରୂପୀ ଦୁର୍ଯ୍ୟୋଧନ ଆଦି ସ୍ୱଜନ ସମୁଦାୟ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବେ, ତେବେ ଆୟେମାନେ ଜୀବିତ ରହି କ'ଶ ବା କରିବା ? ଅର୍ଜୁନ ପୁନଃ ବିଚାର କରନ୍ତି, ଯାହା କିଛି ମୁଁ ପୂର୍ବେ କହିଥିଲି, କଦାଚିତ୍ ତାହା ମଧ୍ୟ ଅଜ୍ଞାନ ହୋଇଥାଇପାରେ । ଅତଃ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛନ୍ତି – କାର୍ପ୍ରଶ୍ୟଦୋଷ୍ଟୋପହତସଭାବଃ

# ପୃଚ୍ଛାମି ତ୍ୱାଂ ଧର୍ମସଂମୂଢ ଚେତାଃ । ୟତ୍ ଶ୍ରେୟଃ ସ୍ୟାନିଶ୍ଚିତଂ ବ୍ରୁହି ତନ୍କେ

#### ଶିଷ୍ୟସ୍ତେ ହେଂ ଶାଧ ମାଂ ତାଂ ପପନ୍ନମ ॥୭॥

କାୟରତା ଦୋଷ ଦ୍ୱାରା ନଷ୍ଟ ସ୍ୱଭାବ, ଧର୍ମ ବିଷୟରେ ସର୍ବଥା ମୋହିତ ହେଇଥିବା ଚିଉ, ମୁଁ ଆପଣଙ୍କୁ ପଚାରୁଛି – ଯାହା କିଛି ନିର୍ଣ୍ଣିତ ପରମକଲ୍ୟାଣକାରୀ ହେବ, ସେହି ସାଧନ ମୋ ନିମନ୍ତେ କୁହନ୍ତୁ । ମୁଁ ଆପଣଙ୍କର ଶିଷ୍ୟ ଅଟେ । ଆପଣଙ୍କ ଶରଣରେ ରହିଛି । ମୋତେ ସଜାଡ଼ନ୍ତୁ ଏବଂ ସୟାଳନ୍ତୁ । କେବଳ ଶିକ୍ଷା ନ ଦିଅନ୍ତୁ ବରଂ ଯେଉଁ ଠାରେ ଅଣ୍ଡିର ଅବସ୍ଥା ଆସିବ, ସେଠାରେ ମୋତେ ସୟାଳନ୍ତୁ । 'ଲାଦ୍ ଦେ ଲଦାୟ ଦେ ଔର୍ ଳଦାନେବାଲା ସାଥ ଚାଲେ – କଦାଚିତ୍ ଗଟ୍ଠର ଗିର୍ପଡ଼ା , ତବ କୌନ ଲଦବାୟେଗା' ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧକଙ୍କୁ ଆପଣ ହିଁ ସୟାଳନ୍ତୁ, ତାହାଙ୍କୁ ସାଧନା ରୂପରେ ଉପଦେଶ ଦିଅନ୍ତୁ ଏବଂ ସାଧ୍ୟ ରୂପରେ ଆପଣଙ୍କ ଦର୍ଶନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାଥିରେ ଚାଳନ୍ତୁ । ଏହିପରି ଅନନ୍ୟ ଭାବ ହିଁ ସାଧକଙ୍କ ସମର୍ପଣ ମାତ୍ର । ଏହିପରି ସମର୍ପଣ ଅର୍ଜୁନ ମଧ୍ୟ କରିଛନ୍ତି ।

ଏଠାରେ ଅର୍କୁନ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସମର୍ପଣ କରିଦେଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ନିଜ ୟରର ହିଁ ଭାବୁଥିଲେ । ଅନେକ ବିଦ୍ୟାରେ ନିଜକୁ କିଛି ଆଗୁଆ ହିଁ ମାନୁଥିଲେ । ଏଠାରେ ସେ ନିଜର ଲଗାମ୍ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ସମର୍ପଣ କରିଦେଲେ । ସଦ୍ଗୁରୁ ପୂର୍ତ୍ତ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ହୃଦୟରେ ରହି ସାଧକ ସହିତ ଚାଲିଥାନ୍ତି । ଯଦି ସେ ସାଥିରେ ନ ରହିବେ, ତେବେ ସାଧକ ପାର ହେବ ନାହିଁ । ଯୁବା କନ୍ୟାଙ୍କ ପରିବାର ଲୋକେ ଯେଉଁପରି ବିବାହ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କନ୍ୟାକୁ ସଂଯମ ଶିକ୍ଷା ଦେଇ ସୟାଳି ନେଇଥାନ୍ତି । ଠିକ୍ ସେହିପରି ସଦ୍ଗୁରୁ ନିଜ ଶିଷ୍ୟାଙ୍କ ଅନ୍ତରାତ୍ପାରେ ରଥି ହୋଇ, ତାକୁ ପ୍ରକୃତିରୂପୀ ଘାଟିରୁ ବାହାର କରି ପାରକରି ଦେଇଥାନ୍ତି । ଅର୍ଜୁନ ନିବେଦନ କରୁଥାଏ ଯେ, ଭଗବାନ୍ ! ଆଉ ଗୋଟିଏ ପ୍ରଶ୍ନ –

## ନ ହି ପ୍ରପଶ୍ୟାମି ମମାପନୁଦ୍ୟାଦ୍ ୟଚ୍ଛୋକମୁଚ୍ଛୋଷଣମିନ୍ଦ୍ରିୟାଣାମ୍ । ଅବାପ୍ୟ ଭୂମାବସପଦ୍ୱମୂଦ୍ଧଂ

#### ରାଜ୍ୟଂ ସୁରାଣାମପି ଚାଧିପତ୍ୟମ୍ ॥୮॥

ଭୂମି ଉପରେ ନିଷ୍ପଣ୍ଟକ ଧନ ଧାନ୍ୟ ସମ୍ପନ୍ନ ରାଜ୍ୟ ଏବଂ ଦେବତା ମାନଙ୍କ ସ୍ୱାମିତ୍ୱ ଇନ୍ଦ୍ରପଦ ପାଇ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ସେହି ଉପାୟକୁ ଦେଖି ପାରୁନାହିଁ, ଯାହାକି ମୋର ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ଶୁଖାଇ ଦେଉଥିବା ଶୋକକୁ ଦୂର କରିପାରିବ । ଯେତେବେଳେ ଶୋକ ଲାଗି ରହିଛି, ତେବେ ମୁଁ ଏହି ସବୁ ନେଇ କ'ଣ କରିବି ? ଯଦିଓ ଏତିକି ହାଁ ମିଳିବା ବାକି ରହିଛି ତେବେ କ୍ଷମା କରନ୍ତୁ । ଅର୍ଜୁନ ଭାବୁଛନ୍ତି ଯେ, ଏହା ଠାରୁ ଆଗକୁ କ'ଣ ବା କହିବେ ?

#### ସଞ୍ଜୟ ଉବାଚ

## ଏବମୁକ୍ତ୍ୱା ହୃଷିକେଶଂ ଗୁଡ଼ାକେଶଃ ପରଂତପ । ନ ୟୋସ୍ୟ ଇତି ଗୋବିନ୍ଦମୁକ୍ତ୍ୱା ତୃଷୀଂ ବଭୂବ ହ ॥୯॥

ସଞ୍ଜୟ କହିଲେ ହେ ରାଜନ ! ମୋହ ନିଶାଜନ୍ୟ ଅର୍ଜୁନ ହୃଦୟର ସର୍ବଜ୍ଞ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଏହା କହିଲେ - ହେ ଗୋବିନ୍ଦ ! ମୁଁ ଯୁଦ୍ଧ କରିବି ନାହିଁ । ଏହା କହି ଚୁପ୍ ହୋଇଗଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟି ପୌରାଣିକ ଅଟେ । ଯେଉଁଥିରେ କର୍ମକାଣ୍ଡ ସହିତ ଭୋଗମାନଙ୍କ ଉପଲନ୍ଧିର ବିଧାନ ରହିଛି । ଯେଉଁଥିରେ ସ୍ୱର୍ଗ ହିଁ ସବୁକିଛି ମାନୁଛନ୍ତି । ଯହା ଉପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିବେ ଯେ ଏହି ବିଚାରଧରା ମଧ୍ୟ ଭୂଲ ଅଟେ ।

#### ତମୁବାଚ ହୃଷୀକେଶଃ ପ୍ରହସନ୍ନିବ ଭାରତ । ସେନୟୋରୁଭୟୋର୍ମଧ୍ୟେ ବିଷୀଦନ୍ତମିଦଂ ବଚଃ ॥୧୦॥

ତତ୍ପଣ୍ଟାତ୍ ହେ ରାଜନ୍ ! ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଦୁଇ ସୈନ୍ୟ ବାହିନୀଙ୍କ ମଧ୍ୟ ଭାଗରେ ସେହି ଶୋକଯୁକ୍ତ ଅର୍କୁନଙ୍କୁ ହସି ହସି ଏପରି ବଚନ କହିଲେ–

#### ଶ୍ରୀଭଗବାନୁବାଚ

#### ଅଶୋଚ୍ୟାନନ୍ୱଶୋଚସ୍ତ୍ରଂ ପ୍ରଜ୍ଞାବାଦାଂଷ୍ଟ ଭାଷସେ । ଗତାସୂନଗତାସ୍ୱଂଷ୍ଟ ନାନୁଶୋଚନ୍ତି ପଷ୍ଡିତାଃ ॥୧୧॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁ ଶୋକ ନ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଶୋକ କରୁଛୁ ଏବଂ ପଣ୍ଡିତ ମାନଙ୍କ ପରି ବଚନ କହୁଛୁ । କିନ୍ତୁ ଚୁଦ୍ଧି ସମ୍ପନ୍ନ ପଣ୍ଡିତମାନେ ଯାହାର ପ୍ରାଣ ଚାଲିଗଲା, ସେମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ତଥା ଯାହାଙ୍କ ପ୍ରାଣ ଯାଇନାହିଁ, ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ମଧ୍ୟ ଶୋକ କରନ୍ତି ନାହିଁ । କାରଣ ସେମାନେ ମଧ୍ୟ ମରିଯିବେ । ତୁ ପଶ୍ଚିତମାନଙ୍କ ପରି ବଚନକୁ କହୁଛୁ, ବସ୍ତ୍ରୁତଃ ଜ୍ଞାତା ନୁହଁ । କାରଣ–

#### ନ ତ୍ୱେବାହଂ କାତୁ ନାସଂ ନ ତ୍ୱଂ ନେମେ କନାଧିପାଃ । ନ ଚୈବ ନ ଭବିଷ୍ୟାମଃ ସର୍ବେ ବୟମତଃ ପରମ ॥୧୨॥

ଏହା ନୁହଁ ଯେ, ମୁଁ ଅର୍ଥାତ୍ ସଦ୍ଗୁରୁ କେଉଁ କାଳରେ ନଥିଲି ଅଥବା ତୁମେ ଅନୁରାଗୀ ଅଧିକାରୀ ମଧ୍ୟ ନଥିଲ ଏବଂ **ଜନାଧିପାଃ** – ରାଜାମାନେ ଅର୍ଥାତ୍ ରାଜସିବୃତ୍ତି ସମ୍ପନ୍ଧ 'ଅହଂ' ନଥିଲା ଏବଂ ଏହା ନୁହଁ ଯେ ଭବିଷ୍ୟତରେ ଆୟେମାନେ ରହିବା ନାହିଁ । ସଦ୍ଗୁରୁ ସଦୈବ ରହିଥାତ୍ତି ଏବଂ ଅନୁରାଗୀ ମଧ୍ୟ ସଦୈବ ରହିଥାତ୍ତି । ଏଠାରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଯୋଗର ଅନାଦିତା ଉପରେ ପ୍ରକାଶ ଦେଇ ଭବିଷ୍ୟତରେ ମଧ୍ୟ ତାହାର ବିଦ୍ୟମାନତା ଉପରେ ଜୋର୍ ଦେଇ ମୃତ୍ୟୁ ମୁଖରେ ପଡ଼ିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଶୋକ ନ କରିବା ଉଦ୍ୟେଶ ରଖି ସେ କହିଲେ –

## ଦେହିନୋଃସ୍ମିନ୍ୟଥା ଦେହେ କୌମାରଂ ୟୌବନଂ କରା । ତଥା ଦେହାନ୍ତରପ୍ରାପ୍ତିର୍ଧୀରଣ୍ଡର୍ ନ ମୁହ୍ୟତି ॥୧୩॥

ଯେପରି କୀବାତ୍ପାର ଏହି ଶରୀରରେ କୁମାର, ଯୁବା ଏବଂ ବୃଦ୍ଧାବସ୍ଥା ଆସିଥାଏ । ସେପରି ଅନ୍ୟ ଅନ୍ୟ ଶରୀର ପ୍ରାପ୍ତି ହେଲେ ସୁଦ୍ଧା ଧୀର ପୁରୁଷ ମୋହିତ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ । ଦିନେ ଆପଣ ବାଳକ ଥିଲେ, ଧୀରେ ଧୀରେ ଯୁବକ ହେଲେ । ହେଲେ ଆପଣଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁ ତ ହୋଇନାହିଁ ? ପୁନଃ ବୃଦ୍ଧ ହେଲେ । ପୁରୁଷ ମାତ୍ର ଜଣେ, ସେହିପରି ନବ ଶରୀର ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ତିଳେମାତ୍ର ବାଧାପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ ନାହିଁ । ଏହି କଳେବର ପରିବର୍ତ୍ତନ ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚାଲେ, ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପରିବର୍ତ୍ତନରୁ ପରେ ସଦ୍ୱବସ୍ତ୍ରର ପ୍ରାପ୍ତି ହୁଏ ନାହିଁ ।

### ମାତ୍ରାସ୍ପର୍ଶାସ୍ତୁ କୌନ୍ତେୟ ଶୀତୋଷସୁଖଦୁଃଖଦାଃ । ଆଗମାପାୟିନୋଽନିତ୍ୟାସ୍ତାଂସ୍ତିତିକ୍ଷସ୍କ ଭାରତ ॥୧୪॥

ହେ କୁନ୍ତପୁତ୍ର ! ସ2 3ୁଖ-ଦୁଃଖ, ଥଣ୍ଡା-ଗରମ ଦେଉଥିବା ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଏବଂ ବିଷୟମାନଙ୍କ ସଂଯୋଗ ହିଁ ଅନିତ୍ୟ ଓ କ୍ଷଣ ଭଙ୍ଗୁର । ତେଣୁ ହେ ଭରତ ବଂଶୀ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମେ ଏହାକୁ ପରିତ୍ୟାଗ କର । ଅର୍ଜୁନ, ଇନ୍ଦିୟ ଓ ବିଷୟମାନଙ୍କ ସଂଯୋଗଜନ୍ୟ ସୁଖ ସ୍ମରଣ ପୂର୍ବକ ବିକଳ ଥିଲେ । କୁଳଧର୍ମ ଓ କୁଳଗୁରୁ ମାନଙ୍କ ପୂଜ୍ୟଭାବ ଇତ୍ୟାଦି ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଲାଳସାର ଅନ୍ତର୍ଗତ ହୋଇଥାଏ । ଏହା କ୍ଷଣିକ ମିଥ୍ୟା ଏବଂ ନାଶବାନ୍ ଅଟେ । ବିଷୟମାନଙ୍କ ସଂଯୋଗ ନା ସଦୈବ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ

ନା ସଦୈବ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ମାନଙ୍କଠାରେ କ୍ଷମତା ହିଁ ରହିବ ? ତେଣୁ ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁମେ ଏହାକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ସହନ କର । କାରଣ, କ'ଣ ତାହା ହିମାଳୟରେ ଲଢେଇ ଥିଲା ଯେ, ଅର୍କୁନ ଥଣ୍ଡା ସହନ କରିଥାତ୍ତେ ? ଅଥବା କ'ଣ ମରୁଷ୍ଟଳରେ ଲଢେଇଥିଲା ଯେ, ଅର୍କୁନ ଗରମ ସହନ କରିଥାତ୍ତେ । କୁରୁକ୍ଷେତ୍ରକୁ ଲୋକେ ଯେପରି ବାହାରେ ଚିହ୍ନଟ କରି କହୁଥାତ୍ତି । ତାହା ସମଶିତୋଷ୍ଟ ଷ୍ଟଳୀ ଅଟେ । ପୁରାପୁରି ଅଠର ଦିନ ହିଁ ତ ଲଢେଇ ହୋଇଥିଲା । ଏତିକି ଦିନ ମଧ୍ୟରେ କେତେ ଥଣ୍ଡା ଓ ଗରମ ବିତିଗଲା । ବୟୁତଃ ଥଣ୍ଡା, ଗରମ,ସୁଖ-ଦୁଃଖ,ମାନ ଅପମାନକୁ ସହନ କରିବା ଏକ ଯୋଗୀ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ଏହା ହୃଦୟଦେଶର ଲଢେଇର ଚିତ୍ରଣ । ମାତ୍ର । କୌଣସି ବାହାର ଯୁଦ୍ଧ ନିମନ୍ତେ ଗୀତା କହୁନାହିଁ । ଏହା କ୍ଷେତ୍ର କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ହେଉଥିବା ସଂଘର୍ଷ, ଯେଉଁଥିରେ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦର ସର୍ବଥା ଶମନ କରି ପରମାପାରେ ଛିତି ପ୍ରଦାନ କରି ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ମଧ୍ୟ ଶାନ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଯେତେବେଳେ ବିକାର ହିଁ ରହିବ ନାହିଁ, ତେବେ ସଜାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତି କାହା ଉପରେ ବିଜୟ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବ । ତେଣୁ ପୂର୍ଣ୍ଣତ୍ୱ ସହିତ ସେ ମଧ୍ୟ ଶାନ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ତାହାପୂର୍ବରୁ କଦାପି ନୁହଁ । ଗୀତା ଅନ୍ତର୍ଦ୍ଦେଶର ଚିତ୍ରଣ ମାତ୍ର । ଏପରି ତ୍ୟାଗରୁ କ'ଣ ବା ମିଳିବ ? ଏଥିରୁ ଲାଭ ବା କ'ଣ ? ଏହା ଉପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି-

## ୟଂ ହି ନ ବ୍ୟଥୟନ୍ତ୍ୟେତେ ପୁରୁଷଂ ପୁରୁଷର୍ଷଭ । ସମଦୁଃଖସୁଖଂ ଧୀରଂ ସୋଽମୃତତ୍ୱାୟ କଳ୍ପତେ ॥୧୫॥

ହେ ପୁରୁଷ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ! ସୁଖ ଦୁଃଖକୁ ସମଭାବନା କରୁଥିବା ଧୀର ପୁରୁଷକୁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଓ ବିଷୟମାନଙ୍କ ସଂଯୋଗ ବ୍ୟଥତ କରିପାରେ ନାହିଁ । ସେ ମୃତ୍ୟୁ ଠାରୁ ଉତ୍ଷ ରେ ଅମୃତ ତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଯୋଗ୍ୟ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏଠାରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ ଗୋଟିଏ ଉପଲବ୍ଧି ଅମୃତ ଶବ୍ଦର ଚର୍ଚ୍ଚା କରିଛନ୍ତି । ଅର୍କୁନ ଭାବୁଥିଲେ ଯେ, ଯୁଦ୍ଧର ପରିଶାମରେ ସ୍ୱର୍ଗ ମିଳିବ ଅର୍ଥାତ ପୃଥିବୀ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହୁଛନ୍ତି, ନା ତୁମକୁ ସ୍ୱର୍ଗ ମିଳିବ, ନା ପୃଥିବୀ ? ବରଂ ଅମୃତ ମିଳିବ । ସେ ଅମୃତ କ'ଶ ?

### ନାସତୋ ବିଦ୍ୟତେ ଭାବୋ ନାଭାବୋ ବିଦ୍ୟତେ ସତଃ । ଉଭୟୋରପି ଦୃଷ୍ଟୋଽନ୍ତସ୍କୁନୟୋଞ୍ଚର୍ବୁଦର୍ଶିଭିଃ ॥ ୧ ୬॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଅସତ୍ ବସ୍ତୁର ଅସ୍ତିତ୍ୱ ନାହିଁ, ଯାହା ମିଥ୍ୟା ତାକୁ ରୋକି ହେବ ନାହିଁ । ତିନିକାଳରେ ସତ୍ୟର ଅଭାବ ନାହିଁ । ତାକୁ ନଷ୍ଟ ମଧ୍ୟ କରିହେବ ନାହିଁ । ଅର୍ଜୁନ ପାଚାରିଲେ– କ'ଶ ଆପଣ ଭଗବାନ୍ ହୋଇଥିବା ଯୋଗୁଁ ଏପରି କହୁଛନ୍ତି ? ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଲେ– ମୁଁ ତ କହୁଅଛି, ଏହି ଦୁଇଟିର ଅନ୍ତର ମୋ ସହିତ ଦତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମାନେ ମଧ୍ୟ ଦେଖିଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷ ସେହି ସତ୍ୟକୁ ପୁନରାବୃତ୍ତି କଲେ, ଯାହା ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀମାନେ କେବେ ଦେଖିଥିଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ମଧ୍ୟ ଜଣେ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷ ଥିଲେ । ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନ କରି ପରମାତ୍ମାରେ ଛିତି ପାଇଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ନାମରେ ପରିଚିତ ହୁଅନ୍ତି । ସତ୍ ଓ ଅସତ୍ କ'ଣ ? ସେହି ବିଷୟରେ କହୁଛନ୍ତି ।

#### ଅବିନାଶି ତୁ ତଦ୍ବିଦ୍ଧି ୟେନ ସର୍ବମିଦଂ ତତମ୍ । ବିନାଶମବ୍ୟୟସ୍ୟାସ୍ୟ ନ କଣ୍ଟିତ୍ କର୍ତ୍ତପମହିତି ॥୧୭॥

ତାହା ନାଶରହିତ ଅଟେ, ଯେଉଁଥିରେ ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜଗତ ବ୍ୟାପ୍ତ । ଏହି **'ଅବ୍ୟୟସ୍ୟ'** – ଅବିନାଶୀକୁ ବିନାଶ କରିବାରେ କେହି ସମର୍ଥ ନୁହେଁ । ତେବେ ଏହି ଅବିନାଶୀ ଅମୃତର ନାମ କ'ଣ ? ତାହା କ'ଣ ?

### ଅନ୍ତବନ୍ତ ଇମେ ଦେହା ନିତ୍ୟସ୍ୟୋକ୍ତାଃ ଶରୀରିଶଃ । ଅନାଶିନୋଽପ୍ରମେୟସ୍ୟ ତସ୍ତ୍ୱାବ୍ୟୁଧସ୍ୱ ଭାରତ ॥୧୮॥

ଅବିନାଶୀ, ଅପ୍ରମେୟ, ନିତ୍ୟ-ସ୍ୱରୂପ ଆତ୍ମାଙ୍କ ଏହି ସମୟ ଶରୀର ନାଶବାନ୍ କୁହାଯାଇଛି । ତେଣୁ କରି ହେ ଭରତ ବଂଶୀ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମେ ଯୁଦ୍ଧ କର । ଆତ୍ମା ହିଁ ଅମୃତ । ଆତ୍ମା ହିଁ ଅବିନାଶୀ । ଯାହାର ତିନିକାଳରେ ନାଶ ହେଉନାହିଁ । ଆତ୍ମା ହିଁ ସତ୍ୟ । ଶରୀର ନାଶବାନ୍ । ଏହା ହିଁ ଅସତ୍ୟ ଅଟେ । ଯାହାର ତିନିକାଳରେ ଅସ୍ତିତ୍ୱ ହିଁ ନାହିଁ ।

ଶରୀର ନାଶବାନ୍ ଅଟେ । ତେଣୁ ତୁମେ ଯୁଦ୍ଧ କର । ଏହି ଆଦେଶ ଦ୍ୱାରା ଏପରି ସଷ୍ଟ ହେଉନାହିଁ ଯେ, ଅର୍ଜୁନ କେବଳ କୌରବ ମାନଙ୍କୁ ହିଁ ମାରିବ । ପାଣ୍ଡବ ପକ୍ଷରେ ମଧ୍ୟ ଶରୀର ହିଁ ତ ଥିଲେ । କ'ଣ ପାଣ୍ଡବ ମାନଙ୍କ ଶରୀର ଅବିନାଶୀ ଥିଲା ? ଯଦି ଶରୀର ନାଶବାନ୍ ତେବେ ସ୍ୱୟଂ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କାହାର ରକ୍ଷା ନିମନ୍ତେ ଉପସ୍ଥିତ ଥିଲେ । କ'ଣ ଅର୍ଜୁନ କୌଣସି ଶରୀର ଧାରୀ ଥିଲେ ? ଶରୀର ତ ଅସତ୍ ଅଟେ, ଯାହାର ଅସ୍ତିତ୍ୱ ହିଁ ନାହିଁ । ଯାହାକୁ ଅଟକାଇ ହେବ ନାହିଁ । କ'ଶ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ସେହି ଶରୀର ରକ୍ଷା ନିମନ୍ତେ ଉପସ୍ଥିତ ରହିଛନ୍ତି । ଯଦି ସେପରି ଅଟେ, ତେବେ ସେ ମଧ୍ୟ ଅବିବେକୀ ଏବଂ ମୃଢ ଅଟନ୍ତି । କାରଣ ଆଗକୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ସ୍ୱୟଂ କହିଛନ୍ତି – ଯିଏ କେବଳ ଶରୀର ନିମନ୍ତେ ହିଁ ଜୀବିତ ରହିଛନ୍ତି, ପରିଶ୍ରମ କରନ୍ତି, ସେ ଅବିବେକୀ ଏବଂ ମୃଢବୁଦ୍ଧି ଯୁକ୍ତ ଅଟେ । ସେ ପାପାୟୁ ପୁରୁଷ ବ୍ୟର୍ଥ ହିଁ ଜୀବନଧାରଣ କରିଥାଏ । ଅନ୍ତତଃ ଅର୍ଜୁନ କିଏ ଥିଲେ ?

ବସ୍ତୁତଃ ଅନୁରାଗ ହିଁ ଅର୍ଜୁନ । ଅନୁରାଗୀ ନିମନ୍ତେ ଇଷ୍ଟ ସଦୈବ ରଥି ହୋଇ ସାଧକଙ୍କ ହୃଦୟରେ ରହିଥାନ୍ତି । ସଖାଙ୍କ ଭଳି ତାହାଙ୍କ ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ କରିଥାନ୍ତି । ଆପଣ ଶରୀର ନୁହଁତି । ଶରୀର ତ ଆବରଣ ମାତ୍ର । ରହିବା ନିମନ୍ତେ ଗୋଟିଏ ବାସୟଳୀ ଅଟେ । ସେଥିରେ ରହିଥିବା ଅନୁରାଗପୂରିତ ଆତ୍ମା ଅଟେ । ଭୌତିକ ଯୁଦ୍ଧ ଯଥା ମାରିବା, କାଟିବା ଦ୍ୱାରା ଶରୀରର ଅନ୍ତ ହୋଇଯାଇନଥାଏ । ଏହି ଶରୀର ଯଦି ଚାଲିଯିବ, ତେବେ ଆତ୍ମା ଅନ୍ୟଏକ ନୂତନ ଶରୀର ଧାରଣ କରିନେବ । ଏହି ସ୍ଥଳରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଥିଲେ – ଯେଉଁପରି ବାଲ୍ୟାବସ୍ଥାରୁ ଯୁବା ଏବଂ ବୁଦ୍ଧ ଅବସ୍ଥା ଆସିଥାଏ । ସେହିପରି ଦେହାନ୍ତର ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଶରୀର କାଟି ଦେଲେ ଜୀବାତ୍ମା ନୃତନ ଶରୀର ବଦଳାଇ ଦେବ ।

ଶରୀର ସଂୟାରମାନଙ୍କରେ ହିଁ ଆଶ୍ରିତ । ସଂୟାର ମନ ଉପରେ ଆଧାରିତ ଅଟେ । 'ମନ ଏବ ମନୁଷ୍ୟାଣାଂ କାରଣଂ ବନ୍ଧମୋକ୍ଷୟୋଃ ।' ମନର ସର୍ବଥା ନିରୋଧ ହେବା, ଅଚଳ ଛିର ହେବା ଏବଂ ଅନ୍ତିମ ସଂୟାରର ବିଲୟ ହେବା, ଏହି ସବୁ ଗୋଟିଏ ହିଁ କ୍ରିୟା ଅଟେ । ସଂୟାରମାନଙ୍କ ମୂଳବୀକ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବା ହିଁ ଶରୀରର ଅନ୍ତ ଅଟେ । ଏହି ସଂୟାରରୂପୀ ବୀଜକୁ ନଷ୍ଟ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଆପଣଙ୍କୁ ଆରାଧନା କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ଯାହାକୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ କର୍ମ , ଅର୍ଥାତ୍ ନିଷାମ କର୍ମଯୋଗ ସଂଜ୍ଞା ଦେଇଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଛଳରେ ଯୁଦ୍ଧର ପ୍ରେରଣା ଦେଇଛନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ଏପରି କୌଣସି ଗୋଟିଏ ମଧ୍ୟ ଶ୍ଲୋକ ନାହିଁ, ଯାହା ଭୌତିକ ଯୁଦ୍ଧ ଅଥବା ମାରିବା, କାଟିବା ସମର୍ଥନ କରୁଥିବ । ଏହି ଯୁଦ୍ଧ ସଜାତୀୟ କିଚାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତିମାନଙ୍କର ଅଟେ । ଏହା ଅନ୍ତର୍ଦ୍ଦେଶରେ ହୋଇଥାଏ ।

#### ୟଏନଂ ବେଉି ହନ୍ତାରଂ ୟଶ୍ଚୈନଂ ମନ୍ୟତେ ହତମ୍ । ଉଭୌ ତୌ ବିକାନୀତୋ ନାୟଂ ହନ୍ତି ନ ହନ୍ୟତେ ॥୧୯॥

ଯେ ନିଜକୁ ଆତ୍ପ ନିହନ୍ତା ବୋଲି ମନେକରେ ତଥା ଯେ ଏହି ଆତ୍ପାକୁ ମରିଥିବା ମନେକରେ, ସେ ଉଭୟ ବ୍ୟକ୍ତି ଆତ୍ପାକୁ ଜାଣନ୍ତି ନାହିଁ । କାରଣ ଏହି ଆତ୍ପା ନା କାହାକୁ ମାରିଥାଏ । ନା ସେ ନିଜେ ମରିଥାଏ । ପୁନଃ ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି ।

ନା କାୟତେ ମିୟତେ ବା କଦାଚିନ୍-

ନାୟଂ ଭୂତ୍ୱା ଭବିତା ବା ନ ଭୂୟଃ ।

ଅଳୋ ନିତ୍ୟଃ ଶାଶ୍ୱତୋଽୟଂ ପୁରାଣୋ

ନ ହନ୍ୟତେ ହନ୍ୟମାନେ ଶରୀରେ ॥ ୨ । ।

ଏହି ଆତ୍ମା କେଉଁକାଳରେ ନା ଜନ୍ମ ହୋଇଥାଏ, ନା କେଉଁ କାଳରେ ଏହାର ମୃତ୍ୟୁ ହୋଇଥାଏ । କାରଣ ଏହା ବସ୍ତ ହିଁ ବଦଳାଇ ଥାଏ । ନା ଏହି ଆତ୍ମା ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ହୋଇ ପାରେ । କାରଣ ଏହା ଅଜନ୍ମା, ନିତ୍ୟ, ଶାଶ୍ୱତ ଏବଂ ପୁରାତନ । ଆତ୍ମା ହିଁ ଶାଶ୍ୱତ ଏବଂ ଆତ୍ମା ହିଁ ସନାତନ ଅଟେ । ଆପଣ କ'ଣ ଅଟନ୍ତି ? ଆପଣ ସନାତନ ଧର୍ମର ଅନୁଯାୟୀ ଅଟନ୍ତି । ତେବେ ସନାତନ କ'ଣ ? ସନାତନ ଏକ ମାତ୍ର ଆତ୍ମା । ତେବେ ଆପଣ ଆତ୍ମାର ଅନୁଯାୟୀ ! ଆତ୍ମା, ପରମାତ୍ମା ଓ ବ୍ରହ୍ମ ପରମ୍ଭର ପର୍ଯ୍ୟାୟବାଚୀ ଶବ୍ଦ ଅଟେ । ଆପଣ କିଏ ? ଆପଣ କଣେ ଶାଶ୍ୱତ ଧର୍ମର ଉପାସକ ! ତେବେ ଶାଶ୍ୱତ କ'ଣ ? ଶାଶ୍ୱତ ହେଉଛି ଏକମାତ୍ର ଆତ୍ମା । ଅର୍ଥାତ୍ ଆୟେ ଓ ଆପଣ ଗୋଟିଏ ମାତ୍ର ଆତ୍ମାର ଉପାସକ । ଯଦି ଆପଣ ଆତ୍ମିକ ପଥକୁ ଜାଣିନାହାଁ ତିତ୍ୟ ଆପଣଙ୍କ ନିକଟରେ ଶାଶ୍ୱତ , ସନାତନ ନାମରେ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ହିଁ ନାହିଁ । ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଯଦି ଆପଣ ଉସାହିତ ଅଟନ୍ତି, ତେବେ ଆପଣ ପ୍ରତ୍ୟାଶୀ ଅବଶ୍ୟ ଅଟନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସନାତନ ଧର୍ମୀ ନୁହଁ ତି । ସନାତନ ଧର୍ମ ନାମରେ କୌଣସି କୁରୀତିର ଶିକାର ମାତ୍ର ।

ଦେଶ–ବିଦେଶରେ , ମାନବ ମାତ୍ରକେ ଆତ୍ମା ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ତେଶୁ ବିଶ୍ୱୟରରେ କେଉଁଠାରେ ମଧ୍ୟ କେହି ଆତ୍ମିକ ସ୍ଥିତିକୁ ଲାଭ କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ହେଉନା କାହିଁକି ଯଦି ସେ ସେହି ପଥରେ ଚାଲିବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟତ୍ନଶୀଳ, ତେବେ ସେ ସନାତନ ଧର୍ମୀ ଅଟେ । ଭଲେ ସେ ନିଜକୁ ଈସାଇ, ମୁସଲମାନ, ୟହୁଦୀ ଅଥବା କୌଣସି ଧର୍ମ ମାନୁଥାଉ ।

### ବେଦାବିନାଶିନଂ ନିତ୍ୟଂ ୟ ଏନମକମବ୍ୟୟମ୍ । କଥଂ ସ ପୁରୁଷଃ ପାର୍ଥ କଂ ଘାତୟତି ହନ୍ତି କମ୍ ॥୨୧॥

ପାର୍ଥିବ ଶରୀରକୁ ରଥ କରିଥିବା ବ୍ରହ୍ମରୂପୀ ଲକ୍ଷକୁ ନିଷ୍ଟିତ ରୂପେ ବିଦ୍ଧ କରିପାରୁଥିବା ହେ ପୃଥାପୁତ୍ର ଅର୍ଜୁନ ! ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଏହି ଆତ୍ପାକୁ ନାଶ ରହିତ ନିତ୍ୟ– ଅଜନ୍ନା ଏବଂ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଜାଣି ପାରିଥାଏ, ସେହି ପୁରୁଷ କିପରି କାହାକୁ ମାରି ପାରିବ ଏବଂ ମରାଇ ପାରିବ ? ଅବିନାଶୀର ବିନାଶ ଅସୟବ । ଅଜନ୍ନା କେବେ ମଧ୍ୟ ଜନ୍ନ ନିଏ ନାହିଁ । ଅତଃ ଶରୀର ନିମନ୍ତେ ଶୋକ କରିବା ଅନୁଚିତ। ଏହାକୁ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ମାଧ୍ୟମରେ ୟଷ୍ଟ କରୁଛନ୍ତି ।

#### ବାସାଂସି ଜୀର୍ଣ୍ଣାନି ୟଥା ବିହାୟ

ନବାନି ଗୃହ୍ମାତି ନରୋ (ପରାଣି ।

#### ତଥା ଶରୀରାଶି ବିହାୟ ଜୀର୍ଣ୍ଣା– ନ୍ୟନ୍ୟାନି ସଂୟାତି ନବାନି ଦେହୀ ॥୨୨॥

'ବାସାଂସି ଜୀର୍ଣାନି'-ଅର୍ଥାତ୍ ଯେପରି ମନୁଷ୍ୟ ଜୀର୍ଣ୍-ଶୀର୍ଣ୍ ପୁରୁଣା ବସ୍ତ୍ରକ ତ୍ୟାଗ କରି ନୂଆଁ ବସ୍ତ୍ର ପରିଧାନ କରିଥାଏ, ଠିକ ସେହିପରି ଏହି ଜୀବାତ୍ଯା ପୁରୁଣ। ଶରୀର ତ୍ୟାଗକରି ନୃତନ ଶରୀର ଧାରଣ କରିଥାଏ । ଜୀର୍ଷ ହେବାପରେ ହିଁ ନତନ ଶରୀର ଧାରଣ କରିବାକ ପଡିଥାଏ । ତେବେ ଶିଶ୍ୱମାନେ କାହିଁକି ମରିଯାଇଥାନ୍ତି ? ଏହି ବସ୍ତ୍ର ଆହୁରି ବିକଶିତ ହେବା ଉଚିତ୍ । ବସ୍ତ୍ରତଃ ଏହି ଶରୀର ସଂସ୍କାର ଉପରେ ଆଧାରିତ ଅଟେ । ଯେବେ ସଂସ୍କାର ଜୀର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଏ, ତେବେ ଶରୀର ତ୍ୟାଗକରି ଚାଲିଯାଇଥାଏ । ଯଦି ସଂୟାର ଦୁଇ ଦିନର ଅଟେ, ତେବେ ପରବର୍ତ୍ତି ଦିନରେ ହିଁ ଶରୀର ଜୀର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଏ । ଏହା ପରେ ମନଷ୍ୟ ଗୋଟିଏ ଶ୍ୱାସ ମଧ୍ୟ ଅଧିକ ବଞ୍ଚୂପାରେ ନାହିଁ । ସଂସ୍କାର ହିଁ ଶରୀର ଅଟେ । ଆତ୍ମା ସଂସ୍କାରମାନଙ୍କ ଅନୁରୂପ ନୃତନ ଶରୀର ଧାରଣ କରିଥାଏ । ଅଥ ଖଳୁ କ୍ତୁମୟଃ ପୁରୁଷଃ । ୟଥା ଇହେଁବ ତଥେଁବ ପେତ୍ୟ ଭବତି । କୃତଂ ଲୋକଃ ପୁରୁଷୋ ଽଭିଜାୟତେ ॥(ଛନ୍ଦୋଗ୍ୟ-୩/୧୪) ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ପୁରୁଷ ନିଷ୍ଟୟ ହିଁ ସଙ୍କଳ୍ପମୟ ଅଟେ । ଏହି ଲୋକରେ ପୁରୁଷ ଯେପରି ନିଶ୍ବୟଯୁକ୍ତ ହୁଏ, ସେପରି ହିଁ ମୃତ୍ୟୁବରଣ ପରେ ହୋଇଥାଏ । ନିଜର ସଙ୍କଳ୍ପ ଦ୍ୱାରା ଗଢିଥିବା ଶରୀରମାନଙ୍କରେ ପ୍ରରୁଷ ଉପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ମନୃଷ୍ୟ ଯେପରି ସଂକଳ୍ପ ଏହି ଜନ୍ମରେ କରିଥାଏ, ପରବର୍ତ୍ତୀ ଜନ୍ନରେ ସେପରି ହିଁ ଶରୀରହିଁ ଗ୍ରହଣ କରିଥାଏ । ଏହିପରି ମୃତ୍ୟୁ, ଶରୀରର ପରିବର୍ତ୍ତନ ମାତ୍ର । ଆତ୍ପାର ମୃତ୍ୟୁ ନଥାଏ । ପୁନଃ ଏହାର ଅଜରତା ଓ ଅମରତା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି ।

# ନୈନଂ ଛିନ୍ଦନ୍ତି ଶସ୍ତାଣି ନୈନଂ ଦହତି ପାବକଃ । ନ ଚୈନଂ କ୍ଳେଦୟନ୍ତ୍ୟାପୋ ନ ଶୋଷୟତି ମାରୁତଃ ॥୨୩॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଏହି ଆତ୍ପାକୁ ଶସ୍ତାଦି କାଟିପାରେ ନାହିଁ । ଅଗ୍ନି ଏହାକୁ ଜଳାଇପାରେ ନାହିଁ । ଜଳ ଏହାକୁ ଓଦା କରିପାରେ ନାହିଁ ଏବଂ ବାୟୁ ଏହାକୁ ଶୁଖାଇ ପାରିନଥାଏ ।

#### 

ଏହି ଆତ୍ମା ଅଚ୍ଛେଦ୍ୟ, ଏହାକୁ ଛେଦନ କରିହେବ ନାହିଁ । ଏହା ଅଦାହ୍ୟ , ଏହାକୁ ଜଳାଇ ହେବ ନାହିଁ । ଏହା ଅକ୍ଲେଦ୍ୟ, ଏହାକୁ ଓଦା କରିହେବ ନାହିଁ । ଏହା ଅଶୋଷ୍ୟ, ଏହାକୁ ଶୁଖାଇ ହେବ ନାହିଁ । ଆକାଶ ମଧ୍ୟ ଏହାକୁ ନିଜବକ୍ଷରେ ସମାହିତ କରିପାରିବ ନାହିଁ । ଏହି ଆତ୍ମା ନିଃସନ୍ଦେହ ଅଶୋଷ୍ୟ, ସର୍ବବ୍ୟାପକ , ଅଚଳ ସ୍ଥିର ଏବଂ ସନାତନ ଅଟେ ।

ଅର୍କୁନ କହିଥିଲେ ଯେ, କୁଳଧର୍ମ ସନାତନ ଅଟେ । ଏପରି ଯୁଦ୍ଧ କରିବା ଦ୍ୱାରା ସନାତନ ଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏହାକୁ ଅଜ୍ଞାନ ବୋଲି କହିଥିଲେ । ତଥା ଆତ୍ମାକୁ ହିଁ ସନାତନ ବୋଲି କହିଥିଲେ । ଆପଣ କିଏ ? ଆପଣ ସନାତନ ଧର୍ମର ଅନୁଯାୟୀ । ସନାତନ କ'ଣ ? ଆତ୍ମା ହିଁ ସନାତନ । ଯଦି ଆପଣ ଆତ୍ମା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାଧନ ବିଧି ବିଶେଷ କ୍ରିୟାର ଅବଗତ ନୁହଁନ୍ତି, ତେବେ ଆପଣ ସନାତନ ଧର୍ମ ବିଷୟରେ ଜାଣନ୍ତି ନାହିଁ । ଏହାର କୁପରିଣାମ ସାମ୍ପ୍ରଦାୟିକତାରେ ପଡ଼ିଥିବା ଧର୍ମଭୀରୁ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଭୋଗିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ମଧ୍ୟକାଳୀନ ଭାରତରେ ବାହାରୁ ଆସିଥିବା ମୁସଲମାନ ମାତ୍ର ୧୨ହଜାର ଥିଲେ । ଆଜି ୨୮ କୋଟି ଅଛନ୍ତି । ୧୨ ହଜାରରୁ ବଢି ଏକ ଲକ୍ଷ ହୋଇପାରେ । ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ଏକ କୋଟି ହୋଇ ପାରେ । ଆଉ ତା'ଠାରୁ ଅଧିକ କେତେ ହୋଇ ପାରିବ ? ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହାତ ୨୮କୋଟିରୁ ମଧ୍ୟ ଆଗକୁ ବଢି ଚାଲିଛି । ଏତେ କମ୍ ସମୟରେ, ଏତେ ଶିଘ୍ର ବୃଦ୍ଧି କିପରି ହୋଇପାରିବ ? ଏମାନେ ସବୁ ହିନ୍ଦୁ ହିଁ ତ ଥିଲେ । ଆପଣଙ୍କ ନିଜ ଭାଇ ହିଁ ତ ଥିଲେ । ଯାହା ଛୁଇଁବା, ଖାଇବା ଦ୍ୱାରା ସବୁ ମୁସଲ୍ମାନ୍ ହୋଇଗଲେ ଅର୍ଥାତ୍ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲେ । ସେମାନେ ନଷ୍ଟ ହୋଇ ନାହାଁନ୍ତି ବରଂ ସେମାନଙ୍କର ଅପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା ।

ଭୌତିକ ଜଗତରେ ଉତ୍ପନ୍ନ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ଯଦି ଏହି ସନାତନକୁ ସ୍ପର୍ଶ କରି ପାରିନାହିଁ ତେବେ ଛୁଇଁବା, ଖାଇବା ଦ୍ୱାରା ସନାତନ ଧର୍ମ କିପରି ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା ? ଏହା ବାଞ୍ଚବରେ ଧର୍ମ ନଥିଲା । ଏହା ଏକ କୁରୀତି–ପରିସ୍ଥିତି ମାତ୍ର ଥିଲା । ଯାହା ଦ୍ୱାରା ଭାରତରେ ସାମ୍ପ୍ରଦାୟିକ ମନମାଳିନ୍ୟ ବୃଦ୍ଧି ହେଲା । ଦେଶର ବିଭାଜନ ହେଲା । ରାଷ୍ଟ୍ର ଏକତାର ସମସ୍ୟା ଆଜି ମଧ୍ୟ ରହିଛି ।

ଏହି କୁରୀତି ମାନଙ୍କର କଥା କାହାଣୀ ଇତିହାସରେ ଭରି ରହିଛି । ଉତ୍ତର ପ୍ରଦେଶସ୍ଥିତ ହମିରପୁର ଜିଲ୍ଲାର କୌଣସି ଏକ ଗ୍ରାମରେ ୫୦/୬୦ କୁଳୀନ କ୍ଷତ୍ରୀୟ ପରିବାର ଥିଲେ । ଆଜି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଗ୍ରାମବାସୀ ମୁସଲ୍ମାନ୍ ଅଟନ୍ତି । ନା ସେମାନଙ୍କ ଉପରେ ହତିୟାର୍ ଦ୍ୱାରା ଲଢେଇ ହୋଇଥିଲା, ନା ତୋପ ଦ୍ୱାରା ଳଢେଇ ହୋଇଥିଲା ? ତେବେ କ'ଣ ହେଲା ? ଅର୍ଦ୍ଧ ରାତ୍ରୀରେ ଦୁଇ ତିନି ମୁସଲ୍ମାନ୍ ସେହି ଗ୍ରାମର ଗୋଟିଏ କୂଅ ନିକଟରେ ଲୁଚି ରହିଲେ । ସର୍ବ ପ୍ରଥମେ କର୍ମକାଣୀ

ବ୍ରାହ୍ମଣ ଏଠାକୁ ସ୍ନାନ କରିବାକୁ ଆସନ୍ତି । ଯେତେବେଳେ ସେମାନେ ଆସିଲେ ମୁସଲ୍ମାନ ମାନେ ତାଙ୍କୁ ଧରିନେଲେ । ସେମାନଙ୍କର ମୁହଁକୁ ବନ୍ଦ କରିଦେଲେ । ସେମାନଙ୍କ ସାମ୍ନାରେ ହିଁ କୁଅରୁ ପାଣି ବାହାର କରି ମୁହଁ ଲଗାଇ ପାଣି ପିଇଲେ ଏବଂ ବଳକା ଅଇଁଠା ପାଣିକୁ କୂଅରେ ପାକାଇ ଦେଲେ । ଗୋଟିଏ ଅଇଁଠା ରୁଟିଖଣ୍ଡ ମଧ୍ୟ ସେଥିରେ ପକାଇଲେ । ପଣ୍ଡିତମାନେ ତାହା ଦେଖି ହିଁ ରହିଗଲେ । ସେମାନେ ବିବଶ ଥିଲେ । ତତ୍ ପଣ୍ଟାତ୍ ପଣ୍ଡିତମାନଙ୍କୁ ସାଥିରେ ନେଇ ସେମାନେ ଚାଲିଗଲେ । ନିଜର ଗୂହରେ ତାଙ୍କୁ ବନ୍ଦ କରିଦେଲେ ।

ପରବର୍ତ୍ତୀ ଦିନ ମୁସଲ୍ମାନମାନେ ହାତଯୋଡ଼ି ପଞିତମାନଙ୍କୁ ଭୋଜନ ନିମନ୍ତେ ନିବେଦନ କଲେ । ତେବେ ପଞିତ ମାନେ ବିଗିଡ଼ି ଯାଇ କହିଲେ, ଆରେ ତୁମେ ଯବନ ଅଟ, ଆୟେ ବ୍ରାହ୍ମଣ ପରିବାରର । ଭଲା ତୁୟମାନଙ୍କ ହାତରୁ କିପରି ଖାଇପାରିବୁ ? ସେହି ମୁସଲ୍ମାନ୍ମାନେ କହିଲେ, ମହାରାଜ ! ଆୟଙ୍କୁ ଆପଣଙ୍କ ପରି ବିଚାରବାନ୍ ଲୋକ ବହୁତ ଆବଶ୍ୟକ । କ୍ଷମା କରନ୍ତୁ । ତତ୍ପଣ୍ଟାତ୍ ପଞିତମାନଙ୍କୁ ଛାଡ଼ି ଦିଆଗଲା । ପଞିତମାନେ ନିଜର ଗ୍ରାମକୁ ଆସି ଦେଖିଲେ ଯେ, ଲୋକେ କୁଅର ପ୍ରୟୋଗ ନିରନ୍ତର ପୂର୍ବବତ୍ କରୁଥିଲେ । ପଞିତ ମାନେ ଅନଶନ କରିବାରେ ଲାଗିଲେ । ଲୋକେ ଏହି ଅନଶନର କାରଣ ପଚାରିବାରୁ ପଞିତମାନେ କହିଲେ ,'ଯବନ ଏହି କୁଅଁର ପ୍ରାଚୀର ଉପରେ ଚଢି ମୋର ସାମନାରେ ଏହି କୂଅକୁ ଅଇଁଠାକଲେ । ଏଥିରେ ଏକ ଅଇଁଠା ରୁଟି ଖଣ୍ଡ ମଧ୍ୟ ପକାଇଲେ । ଗ୍ରାମର ଲୋକେ ସନ୍ଧ ହୋଇଗଲା ।

ସେହି ସମୟରେ ଲୋକମାନେ ଶିକ୍ଷିତ ନଥିଲେ । ସ୍ତୀ ଏବଂ ଶୁଦ୍ରମାନଙ୍କ ଠାରୁ ପାଠ ପଢିବା ଅଧିକାର କେବେ ଠାରୁ ବନ୍ଦ କରାଇ ଦିଆଯାଇଛି । ତାହାର ପ୍ରମାଣ ନହିଁ । ବୈଶ୍ୟମାନେ ଧନ ଉପାର୍ଜନକୁ ହିଁ ନିଜର ଧର୍ମ ମାନି ବସୁଥିଲେ । କ୍ଷତ୍ରୀୟମାନେ ଚାରଣ ମାନଙ୍କ ଅର୍ଥାତ୍ ରାଜାମାନଙ୍କ ସନ୍ଧୁଖରେ ତାଙ୍କର ପ୍ରଶଂସା ଗାୟନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କ ପ୍ରଶଞ୍ଜି ଗାୟନରେ ନିମନ୍ତିତ ଥିଲେ । ରାଜାମାନେ ଅନ୍ନଦାତା ବୋଲି ନିଜକୁ ଗର୍ବ କରୁଥିଲେ । ନିଜ ଖଣ୍ଡାଧାର ଚମକିଲେ ବିଜୁଳି ମୁହଁ ଲୁଚାଇ ଦେବ ବୋଲି ଭାବୁଥିଲେ । ଦିଲ୍ଲୀ ଦରବାରକୁ ଥରାଇ ଦେବା ଶକ୍ତି ଆୟର ଅଛି ବୋଲି ଅହଂକାର କରୁଥିଲେ । ଏଭଳି ଶୟ୍ତାରେ ସନ୍ନାନ ମିଳୁଥିବା ବେଳେ ପଢାପଢିର କଞ୍ଜାଳରେ କିଏ ପଶୁଛି ବୋଲି ସେମାନେ ଭାବୁଥିଲେ । ଧର୍ମ ସେମାନଙ୍କର କ'ଣ ଦରକାର ? ଧର୍ମ କେବଳ ବ୍ରାହ୍ମଣଙ୍କ ବୟୁ ହୋଇ ରହିଥିଲା । ସେମାନେ ହିଁ

ଧର୍ମ ସୂତ୍ରର ରଚୟୀତା ଏବଂ ସେମାନେ ହିଁ ତାର ବ୍ୟାଖ୍ୟାକାର ଥିଲେ । ସେମାନେ ହିଁ, ଏକମାତ୍ର ସତ୍ୟ ଓ ମିଥ୍ୟାର ନିର୍ଣ୍ଣାୟକ ଥିଲେ, ଯେତେବେଳେ କି ପ୍ରାଚୀନ କାଳରେ ସ୍ତୀ, ଶୁଦ୍ର, ବୈଶ୍ୟ, କ୍ଷେତ୍ରୀୟ, ବ୍ରାହ୍ମଣ ଏପରି ସମଞ୍ଚଳୁ ବେଦ ପଢିବାର ଅଧିକାର ଥିଲା । ପ୍ରତ୍ୟେକ ବର୍ଗର ଋଷିମାନେ ବୈଦିକ ମନ୍ତ୍ର ରଚନା କରିଥିଲେ । ଶାସ୍ତାର୍ଥ ନିର୍ଣ୍ଣୟରେ ସେମାନେ ଭାଗ ନେଉଥିଲେ । ପ୍ରାଚୀନ ରାକାମାନେ ଧର୍ମ ନାମରେ ଆଡ଼ୟର ପ୍ରସାର କରୁଥିବା ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଦଣ୍ଡ ଦେଉଥିଲେ । ଧର୍ମ ପରାୟଣଙ୍କୁ ସମାଦର ଦେଉଥଲେ ।

ମଧ୍ୟ କାଳୀନ ଭାରତରେ ସନାତନ ଧର୍ମର ଯଥାର୍ଥ ଜ୍ଞାନହୀନ ଉକ୍ତ ଗ୍ରାମ ବିାସୀ ମେଣ୍ଟାଙ୍କ ପରି ଏକ କୋଶରେ ଏକତ୍ର ହୋଇ ରହିଲେ । କାରଣ ଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା । କିଛି ଲୋକ ଏହି ଅପ୍ରିୟ ଶବ୍ଦକୁ ଶ୍ରବଣ କରି ଆତ୍ମହତ୍ୟା କରି ଦେଲେ । କିନ୍ତୁ ସମଞ୍ଜେ କିପରି ପ୍ରାଣର ଅନ୍ତ କରିପାରତ୍ତେ । ଅତୁଟ ଶ୍ରଦ୍ଧାର ପଣ୍ଟାତ୍ ମଧ୍ୟ ବିବଶ ହୋଇ ଅନ୍ୟ ଉପାୟ ଖୋଜିବାକୁ ପଡ଼ିଥିଲା । ଆଜି ମଧ୍ୟ ସେମାନେ ବାଉଁଶ ପୋତି, ମୂସଳ ରଖି ହିନ୍ଦୁମାନଙ୍କ ପରି ବିବାହ କରୁଛନ୍ତି । ପରେ ଏକ ମୁସଲ୍ମାନ୍ ପୁରୋହିତ ଆସି ବିବାହ କରାଇ ଚାଲିଯାଏ । ସେମାନେ ସମଞ୍ଜେ ଶୁଦ୍ଧ ହିଁ ଥିଲେ । ଆଜି ସମଞ୍ଜେ ମୁସଲ୍ମାନ୍ ହୋଇଗଲେ ।

ତେବେ କ'ଶ ହୋଇଥିଲା ? ସେମାନେ ପାଣି ହିଁ ତ ପିଇଥିଲେ । ଅଜ୍ଞାତରେ ମୁସଲ୍ମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଛୁଇଁ ଦେଇଥିବା ପଦାର୍ଥ ଖାଇ ଦେଇଥିଲେ । ତେଣୁ କରି ଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା । ଧର୍ମ ଏକ ଛୁଆଁ – ଛୁଇଁ, ହୋଇଗଲା । ଏପରି ଲାଜବନ୍ତି ଏକ ଲତା ଯାହାକୁ ଛୁଇଁଦେଲେ ତାର ପତ୍ର ସଙ୍କୁଚିତ ହୋଇଯାଏ ଏବଂ ସେଥିରୁ ହାତ କାଢି ନେଲେ ପୁନଃ ବିକଶିତ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ଲତା ହାତ ହଟାଇବା ପରେ ବିକଶିତ ହୋଇଯାଏ । କିନ୍ତୁ ଧର୍ମ ତ ଏପରି ମଉଳି ଗଲା ଯେ, ପୁନଃ କେବେ ବିକଶିତ ହେଲା ନାହିଁ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଧର୍ମର ମୃତ୍ୟୁ ହୋଇଗଲା । ସବୁଦିନ ପାଇଁ ସେମାନଙ୍କ ରାମ, କୃଷ୍ଣ ଏବଂ ପରମାତ୍ଯା ମରିଗଲେ । ଯିଏକି ଶାଶ୍ୱତ ଥିଲେ, ସେ ମରିଗଲେ । ବାୟବରେ ତାହା ଶାଶ୍ୱତ ନାମରେ କୌଣସି କୁରୀତି ହିଁ ଥିଲା । ଯାହାକୁ ଲୋକେ ଧର୍ମ ମାନୁଥିଲେ ।

ଧର୍ମର ଶରଣରେ ଆୟେ କାହିଁକି ଯାଉଛନ୍ତି ? କାରଣ ଆୟେ ମରଣଶୀଳ ଅର୍ଥାତ୍ ମରିବା–ଜିଇଁବା ବ୍ୟକ୍ତି । ଧର୍ମ କୌଣସି ନିର୍ଣ୍ଣିତ ବସ୍ତୁ ଅଟେ । ଯାହାର ଶରଣରେ ଯାଇ ଆୟେ ଅମର ହୋଇଯିବା । ଆମକୁ ତ ମରିଲେ ହିଁ ମରିବା କିନ୍ତୁ ଧର୍ମ କେବଳ ଛୁଇଁଲେ, ଖାଇଲେ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ତେବେ ଧର୍ମ ଆମକୁ କ'ଣ ରକ୍ଷା କରିବ ? ଧର୍ମ ତ ଆପଣଙ୍କୁ ରକ୍ଷା କରୁଛି । ସେ ଆପଣଙ୍କ ଠାରୁ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ଅଟେ । ଆପଣ ଖଣ୍ଡାଦ୍ୱାରା ମରିବେ, ଧର୍ମ ଛୁଇଁଦେଲେ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । ତାହା ଧର୍ମ କିପରି ହେଲା ? କୁରୀତ ନଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ, କିନ୍ତୁ ସନାତନ ଧର୍ମ ନୁହେଁ ।

ସନାତନ ଏପରି ଏକ ଅକାଟ୍ୟ ସତ୍ୟ ବସ୍ତୁ, ଯାହାକୁ ଶସ୍ତ କାଟିପାରେ ନାହିଁ , ଅଗ୍ନି ଜଳାଇ ପାରେ ନାହିଁ , ଜଳ ଓଦା କରିପାରେ ନାହିଁ ଏବଂ ବାୟୁ ଶୁଖାଇ ପାରେ ନାହିଁ । ଖାଇବା, ପିଇବା ତ ଦୂରରେ, ପ୍ରକୃତିରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ତାହାକୁ ସ୍ପର୍ଶ ମଧ୍ୟ କରିପାରେ ନାହିଁ । ତେବେ ସେହି ସାନାତନ ନଷ୍ଟ କିପରି ହୋଇଗଲା ?

ଏପରି ହିଁ କତିପୟ କୁରୀତିମାନ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସମୟରେ ମଧ୍ୟ ଥିଲା । ସେମାନଙ୍କର ଶିକାର ଅର୍ଜୁନ ମଧ୍ୟ ଥିଲେ । ସେ ବିଳାପ କରି ବ୍ୟାକୁଳ ସ୍ୱରରେ କହିଲେ ଯେ, କୁଳ ଧର୍ମ ହିଁ ସନାତନ ଅଟେ । ଯୁଦ୍ଧ ଦ୍ୱାରା ସନାତନ ଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । କୁଳଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲେ, ଆୟେମାନେ ଅନନ୍ତକାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନରକ ଭୋଗ କରିବା, କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଲେ 'ତୁମ ଏପରି ଅଜ୍ଞାନ କେଉଁଠୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଗଲା ? ସିଦ୍ଧ ହେଲା ଯେ ତାହା କୌଣସି କୁରୀତି ଥିଲା, ତେବେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ ତାହାର ନିବାରଣ କରିବାକୁ ଯାଇ କହିଲେ ଯେ ଆତ୍ମାହିଁ ସନାତନ । ଯଦି ଆପଣ ଆତ୍ମିକ ପଥକୁ ଜାଣନ୍ତି ନାହିଁ ତେବେ ସନାତନ ଧର୍ମରେ ଆପଣଙ୍କର ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରବେଶ ହୋଇନାହିଁ । ଯେତେ ବେଳେ ଏହି ସନାତନ, ଶାଶ୍ୱତ ଆତ୍ମା ସମୟଙ୍କ ଭିତରେ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ, ତେବେ କାହାକୁ ଖୋଜାଯିବ ? ଏହା ଉପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହୁଛନ୍ତି –

#### 

ଏହି ଆତ୍ମା ଅବ୍ୟକ୍ତ ଅର୍ଥାତ୍ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ବିଷୟ ନୁହେଁ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏହାକୁ ବୁଝିହେବ ନାହିଁ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଏବଂ ବିଷୟମାନଙ୍କ ସଂଯୋଗ ରହିଛି । ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆତ୍ମା ତ ଅଛି କିନ୍ତୁ ତାକୁ ବୁଝି ହେବ ନାହିଁ । ସେ ଅଚିନ୍ତ୍ୟ ଅଟେ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚିତ୍ତ ଏବଂ ଚିତ୍ତର ଲହରୀ ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାହା ଶାଶ୍ୱତ ଅଟେ କିନ୍ତୁ ଆୟର ଦର୍ଶନ, ଉପଭୋଗ ଓ ପ୍ରବେଶ ନିମନ୍ତେ ନୁହେଁ । ଅର୍ଥାତ୍ ଚିତ୍ତର ନିରୋଧ କର ।

ପୂର୍ବରୁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହି ଆସିଛନ୍ତି ଯେ ଅସତ୍ ବୟୁର ଅୟିତ୍ୱ ହିଁ ନାହିଁ ଏବଂ ସତ୍ ବୟୁର ତିନିକାଳରେ ଅଭାବ ମଧ୍ୟ ନାହିଁ । ସେହି ସଦ୍ବୟୁ ହେଉଛି 'ଆତ୍ମା'। ଆତ୍ମା ହିଁ ଅପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ, ଶାଶ୍ୱତ, ସନାତନ ଏବଂ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଅଟେ । ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀମାନେ ଆତ୍ମାକୁ ବିଶେଷ ଗୁଣଧର୍ମଯୁକ୍ତ ଦେଖିଥିଲେ । ନା ଦଶଭାଷାର ଜ୍ଞାତା ଦେଖିଥିଲେ, ନା କୌଣସି ସମୃଦ୍ଧିଶାଳୀ ହିଁ ଦେଖିଥିଲେ ବରଂ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀମାନେ ହିଁ ଦେଖିଥିଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ଆଗକୁ କହୁଛନ୍ତି ଯେ ତତ୍ତ୍ୱ ହେଉଛି ପରମାତ୍ମା । ମନ ନିରୋଧ ଅବସ୍ଥାରେ ସାଧକ ତାହାର ଦର୍ଶନ ଏବଂ ସେଥିରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଥାଏ । ପ୍ରାପ୍ତି ଅବସ୍ଥାରେ ଭଗବାନ ମିଳିଥାଆନ୍ତି ଏବଂ ଠିକ୍ ପରମୂହୂର୍ତ୍ତରେ ସେ ନିକ ଆତ୍ମାକୁ ଈଶ୍ୱରୀୟ ଗୁଣଧର୍ମରେ ବିଭୂଷିତ ଦେଖିଥାଏ । ସେ ଦେଖୁଥାଏ, ଆତ୍ମା ହିଁ ସତ୍ୟ, ସନାତନ ଓ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଟେ । ଏହି ଆତ୍ମା ଅଚିତ୍ୟ ଅଟେ । ଏହା ବିକାର ରହିତ । ଅର୍ଥାତ୍ ଅପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ । ଅତଃ ହେ ଅର୍କୁନ ! ଆତ୍ମାକୁ ଏପରି କାଶି ତୁ ଶୋକ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ନୁହଁ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ବିଚାରରେ ବିରୋଧାଭାଷ ଦେଖାଉଛନ୍ତି । ଯାହାକି ସାମାନ୍ୟ ତର୍କ ଅଟେ ।

# ଅଥ ଚୈନଂ ନିତ୍ୟକାତଂ ନିତ୍ୟଂ ବା ମନ୍ୟସେ ମୃତମ୍ । ତଥାପି ତ୍ୱଂ ମହାବାହୋ ନୈବଂ ଶୋଚିତୁମହିସି ॥୨୬॥

ଯଦିଓ ତୁମେ ସଦୈବ ଏହାକୁ ଜନ୍ମ ନେଉଥିବା ଏବଂ ସଦୈବ ମରୁଥିବା ମନେକରୁଛ, ତେବେ ମଧ୍ୟ ତୁମେ ଶୋକ କରିବା ଉଚିତ୍ ନହୁଁ । କାରଣ–

## କାତସ୍ୟ ହି ଧ୍ରୁବେ। ମୃତ୍ୟୁର୍ଧୁବଂ କନ୍କ ମୃତସ୍ୟ ଚ । ତସ୍କାଦପରିହାର୍ୟ୍ୟେଃର୍ଥ ନ ତ୍ୱଂ ଶୋଚିତ୍ରମହିସି ॥ ୨୭॥

ଏହିପରି ମାନିଗଲେ ମଧ୍ୟ ଜନ୍ମ ନେଇଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିର ମୃତ୍ୟୁ ସୁନିଷ୍ଟିତ ଏବଂ ମରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିର ମଧ୍ୟ ଜନ୍ନ ସୁନିଷ୍ଟିତ ଅଟେ । ତେଣୁ କରି ତୁମେ ଶୋକ କରିବା ଉଚିତ ନୁହଁ । ଯାହାର କୌଣସି ଚିକିତ୍ସା ହିଁ ନାହିଁ । ତାହା ନିମନ୍ତେ ଶୋକ କରିବା ଅର୍ଥ ଅନ୍ୟ ଗୋଟିଏ ଦୁଃଖକୁ ଆମନ୍ତିତ କରିବା ଅଟେ ।

## ଅବ୍ୟକ୍ତାଦୀନି ଭୂତାନି ବ୍ୟକ୍ତମଧ୍ୟାନି ଭାରତ । ଅବ୍ୟକ୍ତନିଧନାନ୍ୟେବ ତତ୍ର କା ପରିଦେବନା ॥୨୮॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରାଣି ଜନ୍ନ ପୂର୍ବରୁ ଏବଂ ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ବିନା ଶରୀର ହିଁ ଥିଲେ । ଜନ୍ମର ପୂର୍ବ ଏବଂ ପଣ୍ଟାତ୍ ମଧ୍ୟ ଦେଖାଯାଆନ୍ତି ନାହିଁ । କେବଳ ଜନ୍ନ ମୃତ୍ୟୁର ମଧ୍ୟ ସ୍ଥଳରେ ହିଁ ଶରୀର ଧାରଣ କରୁଥିବା ଦେଖାଯାଆନ୍ତି । ଅତଃ ଏହି ପରିବର୍ତ୍ତନ ନିମନ୍ତେ ବ୍ୟର୍ଥ ଚିନ୍ତା କାହିଁକି କରୁଛ ? ଏହି ଆତ୍ପାକୁ କିଏ ଦେଖିଛନ୍ତି ? ତାହା କହୁଛନ୍ତି –

# ଆଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟବତ୍ପଶ୍ୟତି କଣ୍ଟିଦେନ– ମାଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟବଦ୍ବଦତି ତଥିେବ ଚାନ୍ୟଃ । ଆଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟବଙ୍ଗିନମନ୍ୟଃ ଶୃଣୋତି

#### ଶୁହାପ୍ୟେନଂ ବେଦ ନ ଚୈବ କର୍ଷିତ୍ ॥ ୨ ୯॥

ପୂର୍ବରୁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଥିଲେ – ଆତ୍ମାକୁ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀମାନେ ଦେଖିଥିଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ତତ୍ତ୍ୱ ଦର୍ଶନର ଦୁର୍ଲଭତା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, କୌଣସି ବିରଳ ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ଏହି ଆତ୍ମାକୁ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ରୂପରେ ଦେଖନ୍ତି । ଶୁଣି ନ ଥାନ୍ତି, ପ୍ରତ୍ୟେକ୍ଷ ରୂପରେ ଦେଖୁଥାନ୍ତି ଏବଂ ସେପରି ହିଁ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ମହାପୁରୁଷ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ଭାବରେ ସେହି ତତ୍ତ୍ୱକୁ କହିଥାନ୍ତି । ଯେଉଁମାନେ ଦେଖିଛନ୍ତି, ସେମାନେ ହିଁ ଯଥାର୍ଥ ରୂପରେ କହିପାରିବେ । ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବିରଳ ସାଧକ ତାହାକୁ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ଭାବରେ ଶୁଣିଥାନ୍ତି । ସମସ୍ତେ ମଧ୍ୟ ଶୁଣି ନଥାନ୍ତି କାରଣ ଏହା ଅଧିକାରୀ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ଅଟେ । ହେ ଅର୍କୁନ ! କିଏ କିଏ ଶୁଣି ମଧ୍ୟ ଆତ୍ମାକୁ କାଣିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । କାରଣ ସାଧନ ପାର ଲାଗୁ ନାହିଁ ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧନ ଠିକ୍ ରୂପରେ ହେଉନାହିଁ । ଆପଣ ଏକଲକ୍ଷ ବାର ଜ୍ଞାନର କଥା ଶୁଣନ୍ତୁ କିନ୍ୟା ବୁଝନ୍ତୁ । ଜିରାରୁ ଶିରା ବାହାର କରି ବୁଝନ୍ତୁ । ଲାଳାୟିତ ମଧ୍ୟ ରହନ୍ତୁ କିନ୍ତୁ ମୋହ ଅତି ପ୍ରବଳ ଅଟେ । କିଛି ସମୟ ପରେ ହିଁ ଆପଣ ସାଂସାରିକ ବ୍ୟବସ୍ଥାରେ ଲିପ୍ତ ପାଇବେ । ଶେଷରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି –

# ଦେହୀ ନିତ୍ୟମବଧୋଽୟଂ ଦେହେ ସର୍ବସ୍ୟ ଭାରତ । ତସ୍କାତ୍ ସର୍ବାଣି ଭୂତାନି ନ ତ୍ୱଂ ଶୋଚିତୁମହିସି ॥୩୦॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଏହି ଆତ୍ମା ସମୟଙ୍କ ଶରୀରରେ ସଦିବ ଅବଧ୍ୟ ଏବଂ ଅକାଟ୍ୟ ରୂପେ ରହିଥାଏ । ତେଣୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତ ପ୍ରାଣି ମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ତୁମେ ଶୋକ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ନୁହଁ । ଆତ୍ମା ହିଁ ସନାତନ । ଏହି ସତ୍ୟକୁ ପ୍ରତିପାଦନ କରି ଏହାର ପ୍ରଭୂତା ସହିତ ବର୍ଣ୍ଣନା କରି ଏହି ପ୍ରଶ୍ନ ଏଠାରେ ହିଁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଉଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠୁଛି ଯେ, ଏହାର ପ୍ରାପ୍ତି କିପରି ହେବ ? ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଗୀତାରେ ଏହା ନିମନ୍ତେ ଦୁଇଟି ହିଁ ମାର୍ଗ ରହିଛି । ପ୍ରଥମଟି ଜ୍ଞାନଯୋଗ ଏବଂ ଦ୍ୱିତୀୟଟି ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗ । ଦୁଇଟି ମାର୍ଗ ମଧ୍ୟରେ କରାଯାଉଥିବା କର୍ମ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ସେହି କର୍ମର ଅନିବାର୍ଯ୍ୟତା ଉପରେ ଜୋର୍ ଦେଇ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଜ୍ଞାନଯୋଗବିଷୟ ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି ।

# ସ୍ୱଧର୍ମମପି ଚାବେକ୍ଷ୍ୟ ନ ବିକମ୍ପିତୃମହିସୀ । ଧର୍ମ୍ୟାଦ୍ଧି ଯୁଦ୍ଧାତ୍କ୍ରୟୋଽନ୍ୟତ୍ କ୍ଷତ୍ରିୟସ୍ୟ ନ ବିଦ୍ୟତେ ॥୩୧॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସ୍ୱଧର୍ମକୁ ଦେଖି ମଧ୍ୟ ତୁମେ ଭୟ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ନୁହଁ । କାରଣ ଧର୍ମଯକ୍ତ ଯଦ୍ଧଠାର ବଳି ଅନ୍ୟ କୌଣସି ପରମ କଲ୍ୟାଣକାରୀ ମାର୍ଗ କ୍ଷେତ୍ୱୀୟ ମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ନାହିଁ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତ ଆତ୍ଯା ଶାଶ୍ୱତ ଅଟେ । ଆତ୍ଯା ସନାତନ ଅଟେ । ତାହାକ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ଧର୍ମ କହାଯାଇଛି । ତେବେ ଏହା ସ୍ୱଧର୍ମ କିପରି ? ଧର୍ମ ଏକମାତ୍ର ଆତ୍ମା ହିଁ ଅଟେ । ସେ ତ ଅଚଳ ଏବଂ ସ୍ଥିର ଅଟେ । ତେବେ ଧର୍ମାଚରଣ କ'ଣ ? ବୟତଃ ଏହି ଆତ୍ମ ପଥରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା କ୍ଷମତା ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ଅଲଗା ଅଲଗା ହୋଇଥାଏ । ସ୍ୱଭାବରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ଏହି କ୍ଷମତାକୁ ସ୍ୱଧର୍ମ କୁହାଯାଇଛି । ଏହି ସନାତନ ଆତ୍ମିକ ପଥରେ ଚାଲୁଥିବା ସାଧକଙ୍କ ମହାପୁରୁଷ ସ୍ୱଭାବ ଦ୍ୱାରା ସେମାନଙ୍କ କ୍ଷମତାନୁସାରେ ଚାରିଶ୍ୱେଶୀରେ ବାର୍ଣ୍ଣିଛନ୍ତି । ତାହା ହେ ଉଚ୍ଚି ଶଦ୍, ବୈଶ୍ୟ, କ୍ଷତୀୟ ଏବଂ ବ୍ୱାହୁଣ । ସାଧାନାର ପ୍ରାରୟିକ ଅବସ୍ଥାରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସାଧକ ଶ୍ରଦ୍ୱ ଅର୍ଥାତ୍ ଅଞ୍ଚଞ୍ଜ ହୋଇଥାଏ । ଘଣ୍ଟା ଘଣ୍ଟା ଧରି ଭଜନରେ ବସିବା ପରେ ମଧ୍ୟ ସେ ଦଶ ମିନିଟ୍ ନିଜପକ୍ଷରେ ପାଇ ନଥାଏ । ସେ ପକ୍ତିର ମାୟା ଜାଲକ କାଟି ପାରି ନଥାଏ । ଏହି ଅବସ୍ଥାରେ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସେବା ଦ୍ୱାରା ତାହାର ସ୍ୱଭାବରେ ସଦ୍ଗୁଣ ଆସିଥାଏ । ସେ ଶୁଦ୍ ଶେଶୀରୁ ବୈଶ୍ୟ ଶେଣୀର ସାଧକ ହୋଇଯାଏ । ଆତ୍ମିକ ସମ୍ପଭି ହିଁ ସ୍ଥିର ସମ୍ପଭି ଅଟେ । ଏହାର ଧିରେ ଧିରେ ସଂଗହ ଏବଂ ଗୋପାଳନ ଅର୍ଥାତ୍ ଇଦିୟମାନଙ୍କ ସୁରକ୍ଷା କରିବାରେ ସକ୍ଷମ ହୋଇ ଯାଇଥାଏ । କାମ, କୋଧାଦି ଦ୍ୱାରା ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ହିଂସା ହୋଇଥାଏ । ତଥା ବିବେକ ବୈରାଗ୍ୟ ଆଦି ଦ୍ୱାରା ଏହାର ସୁରକ୍ଷା ହୋଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ପୁକୃତିକୁ ନିର୍ବିଜ କରିବା କ୍ଷମତା ସେଥିରେ ନଥାଏ । କ୍ୱମଶଃ ଉନ୍ନତି କରି କରି ସାଧକ ଅତ୍ତଃକରଣରେ ତିନିଗୁଣକୁ କାଟିବା କ୍ଷମତା ଅର୍ଥାତ୍ ବୈଶ୍ୟ ଶ୍ୱେଣୀର କ୍ଷତ୍ୱୀୟତ୍ୱ ଆସିଯାଇଥାଏ । ଏହି ୟରରେ ପୂକୃତି ଏବଂ ତାହାର ବିକାର ଗୁଡ଼ିକୁ ବିନାଶ କରିବା କ୍ଷମତା ଆସିଯାଇଥାଏ । ତେଣୁ କରି ଯୁଦ୍ଧ ଏହି ଠାରୁ ହିଁ ପାରୟ ହୋଇଥାଏ । କ୍ରମଶଃ ସାଧନା କରି ସାଧକ କ୍ଷତ୍ୱୀୟରୁ ବ୍ୱାହ୍ମଶତ୍ୱ ଶ୍ରେଣୀରେ ବଦଳିଯାଏ । ଏହି ସମୟରେ ମନର ଶମନ, ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ଦମନ, ଧାରାବାହୀ ଚିନ୍ତନ, ସରଳତା, ଅନୃଭବ, ଜ୍ଞାନ ଇତ୍ୟାଦି ଲକ୍ଷଣ ସାଧକଙ୍କ ଭିତରେ ସୃଭାବିକ ଭାବରେ ପ୍ରବାହିତ ହୁଏ । ଏମାନଙ୍କ ଅନୁଷାନ କରିବା ଦ୍ୱାରା କ୍ରମଶଃ ସେ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇ ଯାଇଥାଏ । ଯେଉଁଠାରେ ସେ ବ୍ୱାହୁଣ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ରହିଯାଇନଥାଏ ।

ଅର୍କୁନ କ୍ଷେତ୍ରୀୟ ଶ୍ରେଣୀର ସାଧକ ଅଟନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷ କହନ୍ତି ଯେ, କ୍ଷେତ୍ର ଶ୍ରେଣୀର ସାଧକ ନିମନ୍ତେ ଯୁଦ୍ଧ ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି କଲ୍ୟାଣକାରୀ ମାର୍ଗ ହିଁ ନାହିଁ । ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠୁଛି ଯେ କ୍ଷତ୍ରୀୟ କ'ଶ ? ପ୍ରାୟଃ ଲୋକେ ଏହାର ତାତ୍ପର୍ୟ ସମାଜରେ ଜନ୍ମନା ଉତ୍ପନ୍ଧ ବ୍ରାହ୍ମଣ କ୍ଷେତ୍ରୀୟ ବୈଶ୍ୟ ଓ ଶୁଦ୍ର ଜାତି ମାନଙ୍କୁ ନେଇଥାନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କୁ ହିଁ ଚାରିବର୍ଣ୍ଣ ମାନି ନେଇଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଏପରି ନୁହେଁ । ଶାସ୍ତକାର ସ୍ୱୟଂ କହିଛନ୍ତି ଯେ, କ୍ଷତ୍ରୀୟ କ'ଶ ? ବର୍ଣ୍ଣ କ'ଶ ? ଏଠାରେ ସେ କେବଳ କ୍ଷେତ୍ରୀମାନଙ୍କ ନାମ ନେଇଛନ୍ତି ଏବଂ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଅଠର ଅଧ୍ୟାୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ପ୍ରଶ୍ନର ସମାଧାନ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିଛନ୍ତି ଯେ ବସ୍ତୁତଃ ବର୍ଣ୍ଣ କ'ଶ ଏଠାରେ ଏବଂ କିପରି ଏଥିରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେଉଛି ?

ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ - ଚାତୁର୍ବଣ୍ୟଂ ମୟାସୃଷ୍ଟଂ ଅର୍ଥାତ୍ ଚାରିବର୍ଣ୍ଣର ସୃଷ୍ଟି ମୁଁ ହିଁ କରିଛି । ତେବେ କ'ଶ ମନୁଷ୍ୟଙ୍କୁ ବାଷିଥିଲେ ? ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି, ନାହିଁ ! ଗୁଣ କର୍ମ ବିଭାଗଶଃ ଅର୍ଥାତ୍ ଗୁଣ ଅନୁସାରେ କର୍ମକୁ ଚାରିଭାଗରେ ବାଷିଲେ । ଏହା ଦେଖିବାକୁ ହେବ ଯେ, ସେହି କର୍ମ କ'ଶ ? ଯାହାକୁ ବଷ୍ଟନ କରାଗଲା । ଗୁଣ ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଅଟେ । ସାଧନାର ଉଚିତ୍ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା ତାମସିକରୁ ରାଜସିକ ଏବଂ ରାଜସିକରୁ ସାଭ୍ୱିକ ଗୁଣରେ ପ୍ରବେଶ ମିଳିଥାଏ । ଅନ୍ତତୋଗତ୍ୱା ବ୍ରାହ୍ମଣ ସ୍ୱଭାବ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ସେହି ସମୟରେ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା

ସମୟ ଯୋଗ୍ୟତାସବୁ ଏହି ସାଧକ ପାଖରେ ରହିଥାଏ । ବର୍ଣ୍ଣ ସମ୍ପନ୍ଧି ପ୍ରଶ୍ନ ଏଠାରୁ ପ୍ରାରୟ ହୋଇ ଅଠର ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯାଇ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଉଛି ।

ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ମାନ୍ୟତା ଯେ, 'ଶ୍ରେୟାନ୍ସଧର୍ମୋ ବିଗୁଣଃ ପରଧର୍ମାତ୍ ସ୍ୱକୃଷିତାତ୍ ।'' ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱଭାବରୁ ଉପ୍ନ ଏହି ଧର୍ମରେ ପ୍ରବୃଭ ହେବାର କ୍ଷମତା ଯେଉଁ ୟରର ହେଉ ନା କାହିଁକି, ଭଲେ ତାହା ଗୁଣ ରହିତ ଶୁଦ୍ର ଶ୍ରେଣୀର ହେଉନା କାହିଁକି ତେବେ ମଧ୍ୟ ପରମ କଲ୍ୟାଣ କରିଥାଏ । କାରଣ ଆପଣ କ୍ରମଶଃ ସେଠାରୁ ହିଁ ଉତ୍ଥାନ କରୁଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଉଚ୍ଚୟରୀୟ ସାଧକଙ୍କ ନକଲ କରି ସାଧକ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଅର୍କୁନ କ୍ଷେତ୍ରୀୟ ଶ୍ରେଶୀର ସାଧକ ଅଟନ୍ତି । ତେଣୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ନିଜର ସ୍ୱଭାବରୁ ଉପ୍ନ ଏହି ଯୁଦ୍ଧରେ ପ୍ରବୃଭ ହୋଇଥିବା କ୍ଷମତାକୁ ଦେଖି ମଧ୍ୟ ତୁମେ ଭୟ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ନୁହଁ । ଏହାଠାରୁ ଅଧିକ କଲ୍ୟାଣକାରୀ କାର୍ଯ୍ୟ କ୍ଷତ୍ରୀୟ ନିମନ୍ତେ ନାହିଁ । ଏହା ଉପରେ କୋର୍ ଦେଇ ପୁନଃ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି-

# ଯଦୃଚ୍ଛୟା ଚୋପପନ୍ନଂ ସ୍ୱର୍ଗଦ୍ୱାରମପାବୃତମ୍ । ସୁଖିନଃ କ୍ଷତ୍ରିୟାଃ ପାର୍ଥ ଲଭନ୍ତେ ୟୁଦ୍ଧମୀଦୃଶମ୍ ॥୩୨॥

ପାର୍ଥିବ ଶରୀରକୁ ରଥ କରିବା ଲକ୍ଷକୁ ନିଷ୍ଟିତ ରୂପେ ବିଦ୍ଧ କରିପାରୁଥିବା ହେ ଅର୍କୁନ ! ସ୍ୱତଃ ପ୍ରାପ୍ତ ସ୍ୱର୍ଗର ଖୋଲା ହୋଇଥିବା ଦ୍ୱାରରୂପୀ ଏହି ଯୁଦ୍ଧକୁ ଭାଗ୍ୟବାନ୍ କ୍ଷତ୍ରୀୟ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାନ୍ତି । କ୍ଷତ୍ରୀୟ ଶ୍ରେଶୀର ସାଧକ ମଧ୍ୟରେ ତିନିଗୁଣକୁ କାଟିବାର କ୍ଷମତା ରହିଥାଏ । ତାହା ନିମନ୍ତେ ସ୍ୱର୍ଗ ଦ୍ୱାର ଖୋଲା ରହିଥାଏ । କାରଣ ତା'ଭିତରେ ଅର୍କିତ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ରହିଥାଏ । ସ୍ୱରରେ (ଶ୍ୱାସ ଓ ପ୍ରଶ୍ୱାସରେ) ବିଚରଣ କରିବା କ୍ଷମତା ତାହାଙ୍କ ଠାରେ ରହିଥାଏ । ଏହା ଖୋଲା ସ୍ୱର୍ଗଦ୍ୱାର ଅଟେ । କ୍ଷେତ୍ର-କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞଙ୍କ ଏହି ଯୁଦ୍ଧକୁ ଭାଗ୍ୟବାନ୍ କ୍ଷତ୍ରୀୟ ହିଁ ପାଇଥାନ୍ତି । କାରଣ ତାହାଠାରେ ହିଁ ଏହି ସଂଘର୍ଷର କ୍ଷମତା ରହିଥାଏ । ଦୁନିଆରେ ଲଜେଇ, ଝଗଡ଼ା ତ ହେଉଥାଏ । ବିଶ୍ୱ ସାଉଁଟିକରି ଯୁଦ୍ଧ କରନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକ କାଡି ଲଡୁଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଶାଶ୍ୱତ ବିଜୟ ଜିତିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ମିଳନଥାଏ । ଏହା ତ ପ୍ରତିଶୋଧ ମାତ୍ର । ଯିଏ ଯାହାକୁ ଯେତିକି ପରିମାଣରେ ଶାସନ କରିଥାଏ, କାଳାନ୍ତରରେ ତାକୁ ମଧ୍ୟ ସେତିକି ହିଁ ଶାସନରେ ରହିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ଏହା କିପରି ବିଜୟ, ଯେଉଁଥିରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ଶୁଖାଉଥାବା ଶୋକ ନିରନ୍ତର ଲାଗି ରହିଥାଏ । ପରିଶେଷରେ ଶରୀର ମଧ୍ୟ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ବାୟ୍ତବିକ ସଂଘର୍ଷ ତ କ୍ଷେତ୍ର ଓ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ ମଧ୍ୟରେ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ଯେଉଁଥିରେ ଗୋଟିଏ ଥର ବିଜୟ ହୋଇଗଲେ

ପ୍ରକୃତି ସଦାସର୍ବଦା ନିରୋଧ ହୋଇ ରହିଥାଏ ଏବଂ ପରମ ପୁରୁଷ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଯାଏ । ଏହା ଏପରି ବିଜୟ, ଯାହାର ପଛରେ ପରାଜୟ ନଥାଏ ।

## ଅଥ ଚେତ୍ତ୍ୱମିମଂ ଧିମ୍ୟଂ ସଂଗ୍ରାମଂ ନ କରିଷ୍ୟସି । ତତଃ ସ୍ୱଧର୍ମଂ କୀର୍ତ୍ତି ଚ ହିତ୍ତା ପାପମବାପସ୍ୟସି ।।୩୩॥

ଯଦି ତୂମେ ଏହି ଧର୍ମଯୁକ୍ତ ସଂଗ୍ରାମ ଅର୍ଥାତ୍ ଶାଶ୍ୱତ, ସନାତନ, ପରମଧର୍ମ, ପରମାତ୍ଯାରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ଧର୍ମଯୁଦ୍ଧ କରିବ ନାହିଁ, ତେବେ ସ୍ୱଧର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱଭାବରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ସଂଘର୍ଷ କରାଉଥିବା କ୍ଷମତା, କ୍ରିୟାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ କରାଉଥିବା କ୍ଷମତାକୁ ହରାଇ ପାପକୁ ଅର୍ଥାତ୍ ଆବାଗମନ(ଜନ୍ମ-ମୃତ୍ୟୁ) ଏବଂ ଅପକୀର୍ତ୍ତୀକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ଅପକୀର୍ତ୍ତି ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି-

#### ଅକୀର୍ତ୍ତିଂ ଚାପି ଭୂତାନି କଥୟିଷ୍ୟନ୍ତି ତେଽବ୍ୟୟାମ୍ । ସମ୍ଭାବିତସ୍ୟ ଚାକୀର୍ତ୍ତିର୍ମରଣାଦତିରିଚ୍ୟତେ ।।୩୪॥

ସମଞ୍ଚେ ବହୁ କାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତୁମର ଅପକୀର୍ତ୍ତର କଥନ କରିବେ । ଆଜି ମଧ୍ୟ ପଦଚ୍ୟୁତ ହୋଇଥିବା ମହାତ୍ମାଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର, ପରାଶର, ନିମି, ଶୃଙ୍ଗି ଇତ୍ୟାଦିଙ୍କ ଗଣନା ହେଉଅଛି । ଅଧିକାଂଶ ସାଧକ ନିଜର ଧର୍ମ ଉପରେ ବିଚାର କରୁଛନ୍ତି । ଭାବୁଛନ୍ତ, ଲୋକେ ଆୟଙ୍କୁ କ'ଶ କହିବେ ? ଏପରି ଭାବ ମଧ୍ୟ ସାଧନାରେ ସାହାୟକ ହୋଇଥାଏ । ଏଥିରୁ ସାଧନାରେ ଲାଗି ରହିବା ପାଇଁ ପ୍ରେରଣା ମିଳିଥାଏ । କିଛି ଦୂର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ଭାବ ମଧ୍ୟ ସାଥିରେ ଚାଳିଥାଏ । ମାନନୀୟ ପୁରଷଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଅପକୀର୍ତ୍ତି ମରଣଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଅଧିକ ହୋଇଥାଏ ।

#### ଭୟାଦ୍ରଶାଦୂପରତଂ ମଂସ୍ୟନ୍ତେ ତ୍ୱାଂ ମହାରଥାଃ । ଯେଷାଂ ଚ ତ୍ୱଂ ବହୁମତୋ ଭୃତ୍ୱା ୟାସ୍ୟସି ଲାଘବମ୍ ॥୩୫॥

ଯେଉଁ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିରେ ତୂମେ ମାନନୀୟ ହୋଇଅଛ । ବର୍ତ୍ତମାନ ତୁଚ୍ଛତାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ସେହି ମହାରଥୀମାନେ ବୃଝିବେ ଯେ ତୁମେ ଭୟଭୀତ ହୋଇ ଯୁଦ୍ଧରୁ ପଳାୟନ କଲ । ଏଠାରେ ମହାରଥୀ କିଏ ? ଏହି ପଥରେ ମହାନ୍ ପରିଶ୍ରମ ଦ୍ୱାରା ଆଗକୁ ବଢିଥିବା ସାଧକ ହିଁ ମହାରଥୀ ଅଟନ୍ତି । ଏହିପରି ଏତିକି ହିଁ ପରିଶ୍ରମରେ ଅବିଦ୍ୟା ଆଡ଼କୁ ଟାଣି ନେଉଥିବା କାମ, କ୍ରୋଧ, ଲୋଭ,ମୋହ ଇତ୍ୟାଦି ମଧ୍ୟ ମହାରଥୀ ଅଟନ୍ତି । ଯେଉଁମାନେ ତୁମକୁ ବହୁତ ସମ୍ମାନ ଦେଉଥିଲେ ଯେ ସାଧକ ପ୍ରଶଂସନୀୟ ଅଟେ । ତୁମେ ତାହାଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ତଳକୁ ଖସି ପଡ଼ିବ । କେବଳ ଏତିକି ହିଁ ନହଁ –

## ଅବାଚ୍ୟବାଦାଂଷ୍ଟ ବହୂନ୍ ବଦିଷ୍ୟନ୍ତି ତବାହିତାଃ । ନିନ୍ଦନ୍ତୟବ ସାମର୍ଥ୍ୟଂ ତତୋ ଦୁଃଖତରଂ ନୁ କିମ୍ ॥୩୬॥

ବିରୋଧିମାନେ ତୁମର ପରାକ୍ରମର ନିନ୍ଦା କରି ବହୁତ ପ୍ରକାର ନ କହିବା ଯୋଗ୍ୟ ବଚନକୁ କହିବେ । ଗୋଟିଏ ଦୋଷ ଆସୁଛି ତ ଚାରିଆଡୁ ନିନ୍ଦା ଓ ଅପନମାନର ଝଡ ଲାଗିଯାଏ । ନ କହିବା ଯୋଗ୍ୟ କଟୁ ବଚନ ମଧ୍ୟ କହିବେ । ଏହାଠାର୍ ଅଧିକ ଦୃଃଖ ଆଉ କ'ଣ ହେବ ? ଅତଃ –

# ହତୋ ବା ପ୍ରାପ୍ସ୍ୟସି ସ୍ୱର୍ଗଂ ଜିତ୍ୱା ବା ଭ୍ୟୋକ୍ଷ୍ୟସେ ମହୀମ୍ । ତସ୍କାଦୁଭିଷ କୌନ୍ତେୟ ୟୁଦ୍ଧାୟ କୃତନିଷ୍ଟୟଃ ॥୩୭॥

ଏହି ଯୁଦ୍ଧରେ ଯଦି ମୃତ୍ୟୁ ହୋଇଯିବ, ତେବେ ସ୍ୱର୍ଗପ୍ରାପ୍ତ କରିବ ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱର (ଶ୍ୱାସ ଓ ପ୍ରଶ୍ୱାସ) ରେ ବିଚରଣ କରିବା କ୍ଷମତା ରହିବ । ଶ୍ୱାସରେ ବାହ୍ୟ ପ୍ରକୃତିର ବିଚରଣ ଧାରା ଗୁଡ଼ିକ ନିରୁଦ୍ଧ ହୋଇଯିବ । ପରମଦେବ ପରମାତ୍ପାରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ହୃଦୟରେ ପୂର୍ଣ୍ଣତଃ ପ୍ରବାହିତ ରହିବ । ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ସଂଘର୍ଷରେ କିଣିଲେ ମହାମହିମ ସ୍ଥିତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବ । ତେଣୁ ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଯୁଦ୍ଧ ନିମନ୍ତେ ନିଷ୍ଟୟ ହୋଇ ଠିଆ ହୁଅ ।

ପ୍ରାୟଃ ଲୋକେ ଏହି ଶ୍ଲୋକର ଅର୍ଥକୁ ବୃଝିଥାନ୍ତି ଯେ, ଏହି ଯୁଦ୍ଧରେ ମୃତ୍ୟୁ ହୋଇଗଲେ ସ୍ୱର୍ଗକୁ ଯିବ ଏବଂ ଜିଣିଲେ ପୃଥ୍ୱୀର ଭୋଗ ଭୋଗିବ । କିନ୍ତୁ ଆପଣଙ୍କ ସ୍ମରଣଥିବ, ଅର୍ଜୁନ ପ୍ରଥମେ କହିଥିଲେ, 'ଭଗବାନ୍ ! ପୃଥିବୀ ହିଁ ନାହିଁ ଅପିତୃ ତୈଲାକ୍ୟ ସାମ୍ରାଜ୍ୟ ଏବଂ ଦେବତାମାନଙ୍କ ସ୍ୱାମୀତ୍ୱ ଅର୍ଥାତ୍ ଇନ୍ଦ୍ରପଦ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ସେହି ଉପାୟକୁ ଦେଖୁନାହିଁ, ଯାହା ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ଶୁଖାଉଥିବା ମୋର ଶୋକକୁ ଦୂର କରିପାରିବ । ଯଦି ଏତିକି ହିଁ ମିଳିବାର ଅଛି ତେବେ ହେ ଗୋବିନ୍ଦ ! ମୁଁ ଯୁଦ୍ଧ କଦାପି କରିବି ନାହିଁ ।' ଯଦି ଏତେ ପରେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହୁଛନ୍ତି, 'ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁମେ ଲଢ । ଜିଣିଲେ ପୃଥିବୀ ପାଇଯିବ ଯଦି ହାରିଯିବ ତେବେ ସ୍ୱର୍ଗର ନାଗରିକ ହୋଇଯିବ । ଅତଃ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ ଦେଉଛନ୍ତି ବା କ'ଣ ? ଅର୍ଜୁନ ଏହାଠାରୁ ଆଗକୁ ସତ୍ୟ, ଶ୍ରେୟ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମ କଳ୍ୟାଣକାରୀ ଶିଷ୍ୟ ଥିଲେ । ଯାହାକୁ ସଦ୍ୱର୍ଗରୁ ଦେବ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହିଲେ ଯେ କ୍ଷେତ୍ର କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞର ଏହି ସଂଘର୍ଷରେ ଯଦି ଶରୀରର ସମୟ ସମୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଉଛି ଏବଂ ଲକ୍ଷ ଶେଷ ରହଯାଏ, ତେବେ ସ୍ୱର୍ଗ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବ । ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱର (ଶ୍ୱାସ ଓ ପ୍ରଶ୍ୱାସ) ରେ ହିଁ ବିଚରଣ କରିବାର କ୍ଷମତା ପ୍ରାପ୍ତ କରିନେବ । ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ହୃଦୟରେ ଢିଲିଯିବ । ଏହି ଶରୀର ରହିବା

ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସଂଘର୍ଷ ରେ ଯଦି ସଫଳତା ମିଳିଯିବ ତେବେ ମହୀମ ଅର୍ଥାତ୍ ସବୁଠାରୁ ମହାନ୍ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ମହିମା ଉପଭୋଗ କରିବ । ମହାମହିମ ସ୍ଥିତି ପ୍ରାପ୍ତ କରି ନେବ । ଯଦି କିଶିବ ତେବେ ସର୍ବସ୍ୱ ଅର୍ଥାତ୍ ମହା ମହିମତ୍ୱ, ହାରିବ ତେବେ ଦେବତ୍ୱ ପାଇବ । ଦୁଇ ହାତରେ ଲଡ୍ଡୁ ହିଁ ରହିବ । ଲାଭରେ ମଧ୍ୟ ଲାଭ ଏବଂ ହାନିରେ ମଧ୍ୟ ଲାଭ । ପ୍ରନଃ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି-

## ସୁଖଦୁଃଖେ ସମେ କୃତ୍ୱା ଲାଭାଲାଭୌ କୟାକୟୌ । ତତୋ ୟୁଦ୍ଧାୟ ୟୁକ୍ୟସ୍ୱ ନୈବଂ ପାପମବାପ୍ସ୍ୟସି ॥୩୮॥

ଏହିପରି ସୁଖ-ଦୁଃଖ, ହାନି-ଲାଭ, ଜୟ-ପରାଜୟକୁ ସମାନ ମନେକରି ତୁମେ ଯୁଦ୍ଧ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟୁତ ହୁଅ । ଯୁଦ୍ଧ କରିବା ଦ୍ୱାରା ପାପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ ନାହିଁ । ଅର୍ଥାତ୍ ସୁଖରେ ସର୍ବସ୍ୱ ଏବଂ ଦୁଃଖରେ ଦେବତ୍ୱ । ଲାଭରେ ମହୀମ୍ ସ୍ଥିତି ଅର୍ଥାତ୍ ସର୍ବସ୍ୱ ଏବଂ ହାନିରେ ଦେବତ୍ୱ । ଜୟରେ ମହାମହୀମ ସ୍ଥିତି ଏବଂ ପରାଜୟରେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ଉପରେ ଅଧିକାର । ଏହିପରି ନିଜର ହାନିଲାଭକୁ ଭଲଭାବରେ ବୁଝି ତୁମେ ଯୁଦ୍ଧ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟୁତ ହୁଅ । ଲଢିବାରେ ହିଁ ଦୁଇଟି ବସ୍ତୁ ରହିଛି । ଲଢିଲେ ପାପ ହେବ ନାହିଁ । ଅର୍ଥାତ୍ ଆବାଗମନକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ ନାହିଁ । ଅତଃ ତୁମେ ଯୁଦ୍ଧ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟୁତ ହୁଅ ।

# ଏଷା ତେଃଭିହିତା ସାଂଖ୍ୟେ ବୃଦ୍ଧିର୍ୟୋଗେ ତ୍ୱିମାଂ ଶୃଣୁ । ବୃଦ୍ଧ୍ୟା ୟୁକ୍ତୋ ୟୟା ପାର୍ଥ କର୍ମବନ୍ଧଂ ପ୍ରହାସ୍ୟସି ॥୩୯॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ଏହି ଯୁଦ୍ଧ ତୁମ ନିମନ୍ତେ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ବିଷୟରେ କୁହାଯାଉଛି । କେଉଁ ବୁଦ୍ଧି ? ଏହି କି ଯୁଦ୍ଧ କର ! ଜ୍ଞାନ ଯୋଗରେ ନିଜର ବଳକୁ ଦେଖି , ଲାଭ-ହାନିର ସମ୍ୟକ୍ ରୂପରେ ବିଚାରକରି ଯୁଦ୍ଧ କର । ଅର୍ଥାତ୍ ଜିଣିଲେ ମହାମିହିମ ଛିତି ଏବଂ ହାରିଲେ ଦେବତ୍ୱ । ଜୟରେ ସର୍ବସ୍ୱ ଏବଂ ପରାଜୟରେ ଦେବତ୍ୱ । ଦୁଇପକ୍ଷରୁ ଲାଭ ହିଁ ଲାଭ । ଯଦି ଯୁଦ୍ଧ କରିବ ନାହିଁ, ତେବେ ସମୟେ ତୁମକୁ ବ୍ୟଙ୍ଗ ବଚନ କହିବେ, ଭୟରେ ଉପରାମ ହେବା ମାନିବେ । ଅପକୀର୍ଭ ହେବ । ଏହିପରି ନିଜର ଅଣ୍ଡିତ୍ୱକୁ ସାମନାରେ ରଖି ସ୍ୱୟଂ ବିଚାର କରି ଯୁଦ୍ଧରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବାହିଁ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ଅଟେ । ପ୍ରାୟଃ ଲୋକମାନଙ୍କର ଭ୍ରାନ୍ତି ଥାଏ ଯେ ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗରେ କର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ଯୁଦ୍ଧ କରିବାକୁ ପଡ଼ିନଥାଏ, ସେମାନେ କହନ୍ତି ଯେ, ଜ୍ଞାନମାର୍ଗରେ କର୍ମ ନାହିଁ । ମୁଁ ତ ଶୁଦ୍ଧ ଅଟେ । ବୁଦ୍ଧ ଅଟେ । ଚୈତନ୍ୟ ଅଟେ, ଅହଂ ବ୍ରହ୍ମାସ୍ମି, ଗୁଣ ହିଁ ଗୁଣ ଦ୍ୱାରା କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ । ଏପରି ମାନି ହାତ ଉପରେ ହାତ ରଖି ବସିଯାଆନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ଏହା ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ

ନୁହଁ । ଜ୍ଞାନ ଯୋଗରେ ମଧ୍ୟ ସେହି କର୍ମ କରିବାକୁ ପଡ଼େ । ଯାହା ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗରେ କରିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ଦୁଇଟିରେ କେବଳ ବୁଦ୍ଧିର ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ଅନ୍ତର ମାତ୍ର । ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗୀ ନିଜର ସ୍ଥିତିକୁ ବିଚାରକରି ନିଜ ଉପରେ ନିର୍ଭର ରହି କର୍ମ କରିଥାଏ । ଯେତେବେଳେ କି ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗୀ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଆଶ୍ରିତ ହୋଇ କର୍ମ କରିଥାଏ । କର୍ମ କରିବାର ଦୁଇଟି ମାର୍ଗ ରହିଛି ଏବଂ ସେହି କର୍ମ ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ ଯାହାକୁ ଦୁଇଟି ମାର୍ଗରେ କରାଯାଉଛି । କେବଳ କର୍ମ କରିବା ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ମାତ୍ର ଦୁଇଟି ।

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଏହି ବୃଦ୍ଧିକୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ତୂମେ ନିଷାମ କର୍ମ ଯୋଗ ବିଷୟରେ ଶୁଣ । ଯେଉଁଥିରେ ଯୁକ୍ତ ହୋଇ ତୁମେ କର୍ମ ବନ୍ଧନକୁ ସମ୍ୟକ ରୂପରେ ବିନାଶ କରିବ । ଏଠାରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ 'କର୍ମ'ର ନାମ ପ୍ରଥମ ଥର ନେଉଛନ୍ତି । ପରତୁ ଏହା କହି ନାହାଁତ୍ତି ଯେ କର୍ମ କ'ଣ ? ବର୍ତ୍ତମାନ କର୍ମକୁ ନକହି କର୍ମର ବିଶେଷତା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି –

# ନେହାଭିକ୍ରମନାଶୋଽଥ୍ଡି ପ୍ରତ୍ୟାବୟୋ ନ ବିଦ୍ୟତେ । ସ୍ୱଳ୍ପମପ୍ୟସ୍ୟ ଧର୍ମସ୍ୟ ତ୍ରାୟତେ ମହତୋ ଭୟାତ୍ ॥୪୦॥

ଏହି ନିଷାମ କର୍ମ ଯୋଗରେ ପ୍ରାରୟର ଅର୍ଥାତ୍ ବୀକର ନାଶ ହୁଏ ନାହିଁ । ଏଥିରେ ସୀମିତ ଫଳରୂପୀ ଦୋଷ ମଧ୍ୟ ନାହିଁ । ତେଣୁ କରି ନିଷାମ କର୍ମର, ଏହି କର୍ମ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପାଦିତ ଧର୍ମାଚରଣର ଅଳ୍ପ ସାଧନ ମଧ୍ୟ ଜନ୍ମ ମୃତ୍ୟୁରୂପୀ ମହାତ୍ନ ଭୟରୁ ଉଦ୍ଧାର କରି ଦେଇଥାଏ । ଆପଣ ଏହି କର୍ମକୁ ବୁଝନ୍ତୁ ଏବଂ ସେହି ପଥରେ ଦୁଇ ପାଦ ମାତ୍ର ଚାଲି ଯାଆନ୍ତୁ । ଯାହାକି ସଦ୍ଗୃହୟାଶ୍ରମରେ ରହି ମଧ୍ୟ କରିହେବ । ସାଧକ ତ ସାଧନ ପଥରେ ନିଷ୍ଟତି ରୂପରେ ଚାଲନ୍ତି । ଆପଣ ବୀକ ମାତ୍ର ବପନ କରିଦିଅନ୍ତୁ । ତେବେ ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ବୀଜର ନାଶ ହୁଏ ନାହିଁ । ପ୍ରକୃତିଠାରେ ଏପରି କୌଣସି କ୍ଷମତା ନାହିଁ । ଏପରି କୌଣସି ଅସ୍ତ୍ର ନାହିଁ । ଯାହାକି ସେହି ସତ୍ୟକୁ ନଷ୍ଟ କରିପାରିବ । ପ୍ରକୃତି କେବଳ ଆବରଣ ହିଁ ଦେଇପାରିବ । କିଛି ତେରିକରି ଦେଇପାରେ । କିନ୍ତୁ ସାଧନର ଆରୟକୁ ନଷ୍ଟ କରି ପାରିବ ନାହିଁ ।

ଆଗକୁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ସମୟ ପାପୀମାନଙ୍କ ଠାରୁ ମଧ୍ୟ ବଡ଼ ପାପୀ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଜ୍ଞାନ ରୂପୀ ନୌକା ଦ୍ୱାରା ନିଃସନ୍ଦେହ ପାର ହୋଇପାରିବ । ଠିକ୍ ସେହି କଥାକୁ ଏଠାରେ କହୁଛନ୍ତି– ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମାତ୍ର ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗର ବୀକାରୋପଣ କରିଦେଲେ, ସେହି ବୀଜର ନାଶ କେବେ ହେଲେ ହୁଏ ନାହିଁ । ବିପରୀତ ଫଳରୂପୀ ଦୋଷମଧ୍ୟ ଏଥିରେ ହୁଏ ନାହିଁ । କାରଣ ଆପଣଙ୍କୁ ସ୍ୱର୍ଗ, ରଦ୍ଧି, ସିଦ୍ଧି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପହଞ୍ଚାଇ ଛାଡ଼ିଦେବ । ଆପଶ ଏହି ସାଧନ ଭଲେ ଛାଡ଼ି ଦିଅନ୍ତୁ କିନ୍ତୁ ଏହି ସାଧନ ଆପଣଙ୍କୁ ଉଦ୍ଧାର କରି ହିଁ ବିଶ୍ରାମ ନେବ । ଏହି ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗର ଅଳ୍ପ ସାଧନ ମଧ୍ୟ କନ୍ନମୃତ୍ୟୁ ରୂପୀ ମହାନ୍ ଭୟରୁ ଉଦ୍ଧାର କରିଦେବ । 'ଅନେକ କନ୍ନ ସଂସିଦ୍ଧୟତୋୟାତି ପରାଂ ଗତିଂ ।' କର୍ମର ଏହି ବୀକାରୋପଣ ଅନେକ ଜନ୍ନ ପଣ୍ଟାଡ୍ ସେଠାରେ ହିଁ ଉପସ୍ଥିତ କରାଇବ, ଯେଉଁଠାରେ ପରମଧାମ ଓ ପରମଗତି ରହିଛି । ଏହି କ୍ମରେ ଆଗକୁ କହୁଛନ୍ତି –

# ବ୍ୟବସାୟାତ୍ମିକା ବୃଦ୍ଧି ରେକେହ କୁରୁନନ୍ଦନ । ବହୁଶାଖା ହ୍ୟନନ୍ତାଣ୍ଟ ବୃଦ୍ଧୟୋଽବ୍ୟବସାୟିନାମ୍ ॥୪୧॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଏହି ନିଷାମ କର୍ମ ଯୋଗରେ କ୍ରିୟାତ୍ମକ ବୃଦ୍ଧି ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । କ୍ରିୟା ଗୋଟିଏ ଏବଂ ପରିଶାମ ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ । ଆତ୍ମିକ ସମ୍ପଭି ହିଁ ସ୍ଥିର ସମ୍ପଭି । ଏହି ସମ୍ପଭିକୁ ପ୍ରକୃତିର ଦ୍ୱନ୍ଦରୁ ଧିରେ ଧିରେ ଅର୍ଚ୍ଚିତ କରିବା ହିଁ ବ୍ୟବସାୟ ଅଟେ । ଏହି ବ୍ୟବସାୟ ଅଥବା ନିଷ୍ଟୟାତ୍ମକ କ୍ରିୟା ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ । ତେବେ ତ ଯେଉଁମାନେ ବହୁତ କ୍ରିୟାମାନ କରୁଛନ୍ତି, ସେମାନେ ଭକନ କରୁନାହାଁନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି – 'ହଁ, ସେମାନେ ଭକନ କରୁନାହାଁନ୍ତି ।' ସେହି ପୁରୁଷମାନଙ୍କ ବୃଦ୍ଧି ଅନେକ ଶାଖା ବିଶିଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁ ଅନନ୍ତ କ୍ରିୟାମାନ ବିସ୍ତାର କରିଥାନ୍ତି ।

ୟାମିମାଂ ପୁଷ୍ପିତାଂ ବାଚଂ ପ୍ରବଦନ୍ତ୍ୟବିପଣ୍ଟିତଃ । ବେଦବାଦରତାଃ ପାର୍ଥ ନାନ୍ୟଦଞ୍ଜୀତି ବାଦିନଃ ॥୪୨॥ କାମାତ୍ଯାନଃ ସ୍ୱର୍ଗପରା ଜନ୍ମକର୍ମଫଳପ୍ରଦାମ୍ । କ୍ରିୟାବିଶେଷ ବହୁଳାଂ ଭୋଗୈଶ୍ୱର୍ୟଗତିଂ ପ୍ରତି ॥୪୩॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ସେମାନେ କାମାମ୍ପନଃ ଅର୍ଥାତ୍ କାମନାଯୁକ୍ତ ବେଦବାଦରତାଃ ଅର୍ଥାତ୍ ବେଦବାକ୍ୟରେ ଅନୁରକ୍ତ, **ସ୍ୱର୍ଗପରାଃ** ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱର୍ଗକୁ ହିଁ ପରମ ଲକ୍ଷ ମାନନ୍ତି ଯେ, ଏଠାରୁ ଆଗକୁ ଆଉକିଛି ନାହିଁ । ଏହିପରି କହୁଥିବା ଅବିବେକୀ ଲୋକ ଜନ୍ମମୃତ୍ୟୁରୂପୀ ଫଳ ପ୍ରଦାନ କରାଉଥିବା ଭୋଗ ଓ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ବହୁ କ୍ରିୟମାନ ବିଞାର କରିନେଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ଲୋକ ଦେଖାଣିଆ, ଶୋଭାଯୁକ୍ତ ବାଣୀ ବ୍ୟକ୍ତ ମଧ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ଅବିବେକୀମାନଙ୍କ ବୁଦ୍ଧି ଅନେକ ଭେଦଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ସେମାନେ ଫଳ ବିଶିଷ୍ଟ ବାକ୍ୟରେ ହିଁ ଅନୁରକ୍ତ ରହିଥାନ୍ତି । ବେଦର ବାକ୍ୟକୁ ହିଁ ପ୍ରମାଣ ମାନନ୍ତି । ସ୍ୱର୍ଗକୁ ହିଁ ଶ୍ରେଷ୍ଟ ମାନନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ବୁଦ୍ଧି ଅନେକ ଭେଦଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁକରି ସେମାନେ ଅନନ୍ତ କ୍ରିୟାମାନ ରଚନା କରନ୍ତି । ସେମାନେ ଲୋକମାନଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିକୁ ଆକର୍ଷଣ କରିବା ନିମନ୍ତେ କିଛି ନା କିଛି ପ୍ରଦର୍ଶନ ଦେଖାଉଥାନ୍ତି ।

ସେମାନେ ତ ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ପାଙ୍କର ନାମ ହିଁ ନେଇଥାନ୍ତି କିନ୍ତୁ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ନାମରେ ଅନନ୍ତ କ୍ରିୟାମାନ କରିନେଇଥାନ୍ତି । ତେବେ କ'ଶ ଅନନ୍ତ କ୍ରିୟା, କର୍ମ ନୁହଁ ? ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି, "ନାହଁ ! ଅନନ୍ତ କ୍ରିୟାମାନ କର୍ମ ନୁହଁ"। ତେବେ ସେହି ନିର୍ଣ୍ଣିତ କର୍ମ କ'ଶ ? ଶ୍ରୀକୃଷ ବର୍ତ୍ତମାନ ତାହାକୁ କହୁନାହାଁନ୍ତି । ସେ କେବଳ ଏତିକି ହିଁ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଅବିବେକୀ ମାନଙ୍କ ବୁଦ୍ଧି ଅନନ୍ତ ଶାଖା ବିଶିଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ । ତେଶୁ ସେମାନେ ଅନନ୍ତ କ୍ରିୟମାମାନ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ କେବଳ କ୍ରିୟାର ବିସ୍ତାର ହିଁ କରନ୍ତି ନାହିଁ, ଅପିତୁ ସେମାନେ ନିଜର ଆଳଙ୍କାରିକ ଶୈଳୀରେ ତାହା ବ୍ୟକ୍ତ ମଧ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି । ତାହାର ପ୍ରଭାବ କ'ଶ ହୋଇଥାଏ ?

# ଭୋଗୈଶ୍ୱର୍ୟିପ୍ରସକ୍ତାନାଂ ତୟାପହୃତଚେତସାମ୍ । ବ୍ୟବସାୟାମ୍ବିକା ବୁଦ୍ଧିଃ ସମାଧୌ ନ ବିଧୀୟତେ ॥୪୪॥

ସେମାନଙ୍କ ବାଣୀର ଛାପ ଯେଉଁମାନଙ୍କ ଚିଉରେ ପଡ଼ିଯାଇଥାଏ, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତାହାଙ୍କ ବୁଦ୍ଧି ମଧ୍ୟ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ନା କି ସେମାନେ କିଛି ପାଆନ୍ତି । ସେହି ବାଣୀ ଦ୍ୱାରା ଯେଉଁମାନଙ୍କ ଚିଉ ହରଣ ହୋଇଯାଇଥାଏ ଏବଂ ଭୋଗ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ଆସକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଅବଃ କରଣରେ କ୍ରିୟାତ୍ପକ ବୁଦ୍ଧି ରହିନଥାଏ । ଇଷ୍ଟ ପ୍ରତି ସମାଧିୟ କରୁଥିବା ନିଷ୍ଟୟାତ୍ପକ କ୍ରିୟା, ସେମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହୁଏ ନାହିଁ ।

ଏପରି ଅବିବେକୀମାନଙ୍କ ବାଣୀ କିଏ ଶୁଣିଥାଏ ? ଭୋଗ ଓ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟରେ ଆସକ୍ତ ଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ଶୁଣିଥାଏ । ଅଧିକାରୀ ଅର୍ଥାତ୍ ଶୁଦ୍ଧ ଅତଃକରଣ ଯୁକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି ଶୁଣନ୍ତିନାହିଁ । ଅବିବେକୀ ପୁରୁଷଙ୍କ ଠାରେ ଶମ ଏବଂ ଆଦି ତତ୍ତ୍ୱରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ନିଷ୍ଟ ୟାତ୍ମକ କ୍ରିୟାଦ୍ୱାର। ସଂଯୁକ୍ତ ବୁଦ୍ଧି ହୁଏ ନାହିଁ । ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠୁଥାଏ ଯେ, ବେଦବାଦରତୀଃ, ଯେ ବେଦ ବଚନରେ ଅନୁରକ୍ତ, କ'ଣ ସେ ମଧ୍ୟ ଭୁଲ୍ କରୁଛନ୍ତି ? ଏହା ଉପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଡ କହୁଛନ୍ତି –

# ତ୍ରୈଗୁଣ୍ୟବିଷୟ। ବେଦା ନିସ୍ତୌଗୁଣ୍ୟୋ ଭବାର୍କୁନ । ନିର୍ଦ୍ୱନ୍ଦୋ ନିତ୍ୟସତ୍ତ୍ୱସ୍ଥୋ ନିର୍ୟୋଗକ୍ଷେମ ଆତ୍ମାବାନ୍ ॥୪୫॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ତ୍ରୈଗୁଣ୍ୟ ବିଷୟାବେଦା- ବେଦ ତିନିଗୁଣ (ସତ୍ୱ-ରଜ-ତମ) ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ହିଁ ପ୍ରକାଶିତ କରିଥାଏ । ଏହାର ଆଗକୁ ସେ ମଧ୍ୟ ଜାଣିନଥାଏ । ତେଣୁ ନିସ୍ତୈଗୁଣ୍ୟୋ ଭବାର୍କୁନ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁମେ ତିନିଗୁଣରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱକୁ ଉଠ । ଅର୍ଥାତ୍ ବେଦମାନଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟ କ୍ଷେତ୍ରରୁ ଆଗକୁ ବଢ । କିପରି ବଢିବେ ? ଏହା ଉପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି, ନିର୍ଦ୍ୱଦଃ- ସୁଖ ଦୁଃଖ ଦ୍ୱନ୍ଦରୁ ରହିତ ନିତ୍ୟ ସତ୍ୟବୟୁରେ ଛିତି ଏବଂ ଯୋଗକ୍ଷେମକୁ ଇଛା ନରଖି ଆମ୍ ପରାୟଣ ହୁଅ । ଏହିପରି ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱକୁ

ଉଠ । ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠୁଛି ଯେ, ଆୟେମାନେ ହିଁ ଉଠିବା ନା କୌଶସି ବ୍ୟକ୍ତି ବେଦରୁ ଉପରକୁ ଉଠିଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଆଗକୁ ଯିଏ ମଧ୍ୟ ଉଠିଛି, ସେ ବ୍ରାହ୍ଲଙ୍କୁ ନିଷ୍ଟୟ ଜାଶିଥାଏ ଏବଂ ଯେ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କୁ ଜାଶିଥାଏ, ସେ ହିଁ ବିପ୍ର ।

# ୟାବାନର୍ଥ ଉଦପାନେ ସର୍ବତଃ ସଂପ୍କୃତୋଦକେ । ତାବାନ୍ ସର୍ବେଷ୍ପ ବେଦେଷ୍ପ ବ୍ରାହୁଣସ୍ୟ ବିଜାନତଃ ॥୪୬॥

ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରୁ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଜଳାଶୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବାପରେ ମନୁଷ୍ୟର ଛୋଟ ଜଳାଶୟ ପ୍ରତି ଯେତିକି ପ୍ରୟୋଜନ ରହିଥାଏ, ସମ୍ୟକ୍ ରୂପରେ ବ୍ରହ୍ମକୁ ଜାଣିଥିବା ବ୍ରାହ୍ମଶର ବେଦପ୍ରତି ସେତିକି ହିଁ ପ୍ରୟୋଜନ ରହିଥାଏ । ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ଏହା ଯେ, ବେଦରୁ ଉପରକୁ ଉଠିଥାଏ । ସେ ବ୍ରହ୍ମକୁ ଜାଣିଥାଏ । ସେ ହିଁ ବ୍ରାହ୍ମଶ । ଅର୍ଥାତ୍ ହେ ଅର୍ଜ୍ମନ !'' ତୁମେ ବେଦରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱକୁ ଉଠି ବ୍ରାହ୍ମଶ ହୋଇଯାଅ ।''

ଅର୍କୁନ କ୍ଷତ୍ରୀୟ ଥିଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛତ୍ତି ଯେ, ତୂମେ ବ୍ରାହ୍ମଣ ହୋଇଯାଅ । ବ୍ରାହ୍ମଣ, କ୍ଷତ୍ରୀୟ ଇତ୍ୟାଦି ବର୍ଷ, ସ୍ୱଭାବର କ୍ଷମତାମାନଙ୍କ ନାମ ଅଟେ । ଏହା କର୍ମ ପ୍ରଧାନ ଅଟେ । ନା କି ଜନ୍ମରୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଥିବା କୌଣସି ରୁଢି । ଯାହାକୁ ଗଙ୍ଗାଧାରା ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛି, ତାହା ନିମନ୍ତେ କ୍ଷୁଦ୍ର କଳାଶୟର ପ୍ରୟୋଜନ କ'ଣ ? ସେଥିରେ କିଏ ସ୍ନାନ ଶୌଚ କରିଥାଏ ତ କିଏ ପଶୁମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ସ୍ନାନ କରାଇଥାଏ । ଏହାର ଆଗକୁ କୌଣସି ପ୍ରୟୋଜନ ନଥାଏ । ଏହିପରି ବ୍ରହ୍ମକୁ ସାକ୍ଷାତ୍ ଜାଣିଥିବା ସେହି ବିପ୍ର-ମହାପୁରୁଷଙ୍କ, ସେହି ବ୍ରାହ୍ମଣଙ୍କ ବେଦରେ ସେତିକି ହିଁ ପ୍ରୟୋଜନ ରହିଥାଏ । ପ୍ରୟୋଜନ ଅବଶ୍ୟ ରହିଥାଏ, ବେଦ ରହିଥାଏ, କାରଣ ପଛରେ ଆସୁଥିବା ଅନୁଯାୟୀମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ତାହା ଉପଯୋଗୀ ହୋଇଥାଏ । ସେଠାରୁ ଚର୍ଚ୍ଚା ଆରୟ ହୋଇଥାଏ । ଏହାର ଉପରାନ୍ତ, ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କର୍ମ କରିବା ସମୟରେ ବର୍ତ୍ତିଯାଉଥିବା ସାବଧାନତା ପ୍ରତିପାଦନ କରୁଛନ୍ତି ।

# କର୍ମଶ୍ୟେବାଧିକାଞ୍ଜେ ମା ଫଳେଷୁ କଦାଚନ ମା କର୍ମଫଳହେତୁର୍ଭୁର୍ମା ତେ ସଙ୍ଗୋଃସ୍ଟକର୍ମଣି ॥୪୭॥

କର୍ମ କରିବା ହିଁ ତୁମର ଅଧିକାର, ଫଳରେ କଦାପି ନୁହଁ । ଏପରି ନିଷ୍ଟୟ କର ଯେ, ଫଳ ହିଁ ନାହିଁ । ଫଳ ବାସନାଯୁକ୍ତ ହୁଅ ନାହିଁ ଏବଂ କର୍ମ କରିବାର ତୁମର ଅଶ୍ରଦ୍ଧା ମଧ୍ୟ ହେବା ଅନୁଚିତ ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଶ୍ଲୋକ ୩୯ରେ ପ୍ରଥମଥର କର୍ମର ନାମ ନେଇଛନ୍ତି, କିନ୍ତୁ କର୍ମ କ'ଶ ? ତାହାକୁ କିପରି କରାଯିବ ? ଏହା ଉପରେ କିଛି କହିଲେ ନାହିଁ । ସେହି କର୍ମର ବିଶେଷତା ଉପରେ ପ୍ରକାଶ ଦେଉଛନ୍ତି–

- ି୧) ଅର୍ଜୁନ ! ଏହି କର୍ମଦ୍ୱାରା ତୁମେ କର୍ମ ବନ୍ଧନରୁ ସମ୍ୟକରୂପରେ ମୁକ୍ତ ହୋଇ ଯିବ ।
  - ୨) ଏଥିରେ ଆରୟ ଅର୍ଥାତ୍ ବୀକର ନାଶ ହୁଏ ନାହିଁ । ଥରେ ପ୍ରାରୟ ହୋଇଗଲେ ପ୍ରକୃତି ନିକଟରେ ଏପରି କୌଣସି ଉପାୟନାହିଁ, ଯେ ତାହାକୁ ନଷ୍ଟ କରିଦେବ ।
  - ୩) ଏଥିରେ ସୀମିତ ଫଳରୂପୀ ଦୋଷ ମଧ୍ୟ ନାହିଁ । ଯାହାକି ରଦ୍ଧି, ସ୍ୱର୍ଗରେ ପହଞ୍ଚାଇ ଛାଡି ଦେବ ।
  - ୪) ଏହି କର୍ମର ଅଳ୍ପ ସାଧନ ମଧ୍ୟ ଜନ୍ନ-ମରଣ ରୂପୀ ମହାଭୟରୁ ଉଦ୍ଧାର କରିଦେବ । କିନ୍ତୁ ସେ ଏପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କହିନାହାଁନ୍ତି ଯେ, ସେହି କର୍ମ କ'ଶ ? ତାହାକୁ କିପରି କରାଯିବ ? ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ୪୧ଶ୍ଲୋକରେ ସେ କହିଛନ୍ତି –
  - ୫) ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଏଥିରେ ନିଷ୍ଟୟାତ୍ମକ ବୁଦ୍ଧି ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । କ୍ରିୟା ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ତେବେ କ'ଶ ଅନେକ କ୍ୱିୟାଯୁକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି ଭଜନ କରୁନାହାଁନ୍ତି ? ଏହାର କାରଣ ସଷ୍ଟକରି ସେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଅବିବେକୀମାନଙ୍କ ବୃଦ୍ଧି ଅନନ୍ତ ଶାଖାଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ତେଣ୍ଡ ସେମାନେ ଅନନ୍ତ କ୍ୱିୟା ବିଷ୍ଡାର କରିଥାଆନ୍ତି । ସେମାନେ ଦେଖାଣିଆ, ଶୋଭାଯୁକ୍ତ ବାଣୀରେ ଏହି କିୟାମାନଙ୍କ ବ୍ୟକ୍ତ ମଧ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ବାଣୀର ଛାପ ଯେଉଁମାନଙ୍କ ଚିତ୍ତରେ ପଡ଼ିଯାଇଥାଏ, ସେହି ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ବ୍ରଦ୍ଧି ମଧ୍ୟ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଅତଃ ନିଶ୍ଚୟାତ୍ସକ କ୍ରିୟା ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । କିନ୍ତ ଏହା କହି ନାହାଁତ୍ତି ଯେ, ଏହି କିୟା କ'ଶ ? ୪୭ଶ୍ଲୋକରେ ସେ କହିଲେ, ହେଁ ଅର୍ଜୁନ ! କର୍ମ କରିବାରେ ହିଁ ତୁମର ଅଧିକାର ରହିଛି, ଫଳରେ କଦାପି ନୁହଁ । ଫଳର ବାସନାଯୁକ୍ତ ମଧ୍ୟ ହୁଅ ନାହିଁ ଏବଂ କର୍ମ କରିବାରେ ମଧ୍ୟ ତୂମର ଅଶ୍ୱଦ୍ଧା ନ ହେଉ । ଅତଃ ନିରନ୍ତର କର୍ମ କରିବା ନିମନ୍ତେ ସେଥିରେ ଲୀନ ରହି କର୍ମ କର । କିନ୍ତୁ ଏହା କହିନାହାଁନ୍ତି ଯେ, ସେହି କର୍ମ କ'ଶ ? ପ୍ରାୟଃ ଏହି ଶ୍ଲୋକର ଉଦାହରଣ ଦେଇ ଲୋକେ କହିଥାନ୍ତି ଯେ, ଯାହା କରିବା ଇଛା କର କିନ୍ତୁ ଫଳଆଶା ରଖି କରନାହିଁ ଅର୍ଥାତ୍ ଫଳର କାମନା କରନାହିଁ । ହୋଇଗଲା ସେମାନଙ୍କର ନିଷାମ କର୍ମଯୋଗ । କିନ୍ତୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିନାହାଁତ୍ତି ଯେ, କର୍ମ କ'ଶ ? ଯାହାକୁ କରିବା ଅର୍ଥାତ୍ କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ଦେବା । ଏଠାରେ କେବଳ କର୍ମର ବିଶେଷତା ଉପରେ ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି ଯେ, କର୍ମ କ'ଣ ଦେଇଥାଏ ଏବଂ କର୍ମ କରିବା ସମୟରେ କିପରି ବ୍ୟବହାର ଦ୍ୱାରା ସାବଧାନତାର ସହିତ କରିବା ? ପ୍ରଶ୍ର ଯେପରି ସେପରି ରହିଲା । ଯାହାକୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଆଗକୁ ୩/୪ ଅଧ୍ୟାୟ ମାନଙ୍କରେ ସଷ୍ଟ କରିବେ । ପ୍ରନଃ ଏହାକୁ ପ୍ରତିପାଦନ କରୁଛନ୍ତି-

# ୟୋଗସ୍ଥଃ କୁରୁ କର୍ମାଣି ସଙ୍ଗଂ ତ୍ୟକ୍ତ୍ୱା ଧନଞ୍ଜୟ । ସିଦ୍ଧ୍ୟସିଦ୍ଧ୍ୟୋଃ ସମୋ ଭୃତ୍ୱା ସମତ୍ସଂ ୟୋଗ ଉଚ୍ୟତେ ॥୪୮॥

ହେ ଧନଞ୍ଜୟ ! ଆସକ୍ତି ଏବଂ ସଙ୍ଗ ଦୋଷକୁ ତ୍ୟାଗ କରି, ସିଦ୍ଧି ଏବଂ ଅସିଦ୍ଧିରେ ସମଭାବ ରଖି ଯୋଗରେ ସ୍ଥିର ରହି କର୍ମ କର । କେଁଉ କର୍ମ କରିବେ ? ଏହା କି ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ।

'ସମତ୍ୱ' ଯୋଗ ଉଚ୍ୟତେ'-ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ସମତ୍ୱଭାବକୁ ଯୋଗ କୁହାଯାଏ ।ବିଷମତା ଯେଉଁଥିରେ ନାହିଁ, ଏପରି ଭାବନାକୁ ହିଁ ସମତ୍ୱ କୁହାଯାଏ । ରବ୍ଧି ଓ ସିଦ୍ଧି ବିଷମତା ଆଣିଥାଏ । ଆସକ୍ତି ବିଷମତା ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ । ଫଳଇଛା ବିଷମତା ଉପ୍ନ କରିଥାଏ । ତେଣୁକରି ଫଳର କାମନା ନରହୁ ଏବଂ କର୍ମ କରିବାରେ ତୁମର ଅଶ୍ରଦ୍ଧା ମଧ୍ୟ ନରହୁ । ଦେଖିଥିବା, ଶୁଣିଥିବା ସମୟ ବୟୁମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଆସକ୍ତି ତ୍ୟାଗ କରି, ପ୍ରାପ୍ତି ଏବଂ ଅପ୍ରାପ୍ତି ବିଷୟରେ ଚିନ୍ତା ନକରି, କେବଳ ଯୋଗରେ ସ୍ଥିର ରହି କର୍ମ କର । ଯୋଗରୁ ଚିଉ ବିଷେପ ନହେଉ ।

ଯୋଗ ଏକ ପରାକାଷାର ହିତି ଅଟେ । ଏହା ଏକ ପ୍ରାରୟିକ ହିତି ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରାରୟରେ ମଧ୍ୟ ଆୟର ଦୃଷ୍ଟି ଲକ୍ଷ ଉପରେ ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଅତଃ ଯୋଗରେ ଦୃଷ୍ଟି ନିରନ୍ତର ରଖି କର୍ମ ଆଚରଣ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ସମତ୍ୱଭାବ ଅର୍ଥାତ୍ ରଦ୍ଧି ଓ ସିଦ୍ଧିରେ ସମଭାବକୁ ହିଁ ଯୋଗ କୁହାଯାଏ । ଯାହାକୁ ସିଦ୍ଧି ଓ ଅସିଦ୍ଧି ବିଚଳିତ କରିପାରେନାହିଁ, ବିଷମତା ଯେଉଁଥିରେ ଉପ୍ନ ହୋଇନଥାଏ, ଏହିପରି ଭାବ ହୋଇଥିବା ଯୋଗୁଁ ଏହାକୁ ସମତ୍ୱ ଯୋଗ କୁହାଯାଇଥାଏ । ଏହା ଇଷ୍ଟଙ୍କଠାରୁ ସମତ୍ୱ ପ୍ରଦାନ କରାଏ, ଏହାକୁ ସମତ୍ୱ ଯୋଗ କୁହାଯାଏ । କାମନା ସର୍ବଥା ତ୍ୟାଗ ରହିଛି ତେଣୁ ଏହାକୁ ନିଷାମ କର୍ମଯୋଗ କୁହାଯାଏ । କର୍ମ କରିବା ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ, ତେଣୁ ଏହାକୁ କର୍ମ ଯୋଗ କୁହାଯାଏ । ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ସହିତ ସାକ୍ଷାତ୍ କରାଉଥିବାରୁ ଏହାର ନାମ ଯୋଗ ଅର୍ଥାତ୍ ମିଳନ । ଏଥିରେ ବୌଦ୍ଧିକ ଷର ଉପରେ ଧାନ ଦେବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ରଦ୍ଧି ଓ ସିଦ୍ଧିରେ ସମଭାବ ରହୁ, ଆସକ୍ତି ନହେଉ, ଫଳ ବାସନା ଆସି ନପାରୁ ! ତେଣୁ ଏହାକୁ ନିଷାମ କର୍ମ ଯୋଗ ତଥା ବୁଦ୍ଧି ଯୋଗ କୁହାଯାଏ ।

## ଦୂରେଶ ହ୍ୟବରଂ କର୍ମ ବୃଦ୍ଧିୟୋଗାଦ୍ଧନଂଜୟ । ବୃଦ୍ଧୌ ଶରଣମନ୍ଦିଚ୍ଛ କୃପଶାଃ ଫଳହେତବଃ ॥୪୯॥

ହେ ଧନଞ୍ଜୟ **! ଅବରଂ କର୍ମ**-ଅର୍ଥାତ୍ ନିକୃଷ୍ଟ କର୍ମ, ବାସନାଯୁକ୍ତ କର୍ମ ବୁଦ୍ଧି ଯୋଗ ଠାରୁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୂରରେ ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଫଳରେ ଆଶା କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି କୃପଣ ଅଟନ୍ତି । ସେମାନେ ଆତ୍ଯା ସହିତ ଉଦାରତା ରଖନ୍ତି ନାହିଁ । ଅତଃ ସମତ୍ୱ ବୃଦ୍ଧି ଯୋଗର ଆଶ୍ରୟ ଗ୍ରହଣ କର । ଯେପରି କାମନା ରହିଥାଏ,ସେପରି ଫଳ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ତାହାକୁ ଭୋଗ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଶରୀର ଧାରଣ କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ଆବାଗମନ ଯଦି ରହିଛି, ତେବେ କଲ୍ୟାଣ କିପରି ? ସାଧକମାନଙ୍କୁ ତ ମୋକ୍ଷର କାମନା ମଧ୍ୟ ରଖିବା ଅନୁଚିତ । କାରଣ ବାସନା ଗୁଡ଼ିକରୁ ମୁକ୍ତ ହେବା ହିଁ ମୋକ୍ଷ ଅଟେ । ଫଳପ୍ରାପ୍ତି ଚିନ୍ତନ କରିବା ଦ୍ୱାରା ସାଧକର ସମୟ ବ୍ୟର୍ଥ ନଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ । ଫଳ ପ୍ରାପ୍ତି ହେବା ପରେ ସେ ସେହି ଫଳରେ ହିଁ ଲଟକି ରହିଥାଏ । ତାହାର ସାଧନା ସ୍ଥଗିତ ହୋଇଯାଏ । ଆଗକୁ ସେ ଭଜନ କାହିଁକି କରିବ ? ସେଠାରୁ ସେ ପଥକ୍ରଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ ସମତ୍ୱବୃଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ଯୋଗ ଆଚରଣ କର ।

ଜ୍ଞାନ ଯୋଗକୁ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀକୃଷ ବୁଦ୍ଧି ଯୋଗ ବୋଲି କହିଥିଲେ ଯେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ଏହି ବୁଦ୍ଧି ତୁମ ନିମନ୍ତେ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ବିଷୟରେ କୁହାଗଲା । ଏଠାରେ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗକୁ ମଧ୍ୟ ବୁଦ୍ଧି ଯୋଗ କୁହାଗଲା । ବସ୍ତୁତଃ ଦୁଇଟିରେ ବୁଦ୍ଧିର ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ହିଁ ଅନ୍ତର ରହିଥାଏ । ଜ୍ଞାନ ଯୋଗରେ ହାନିଲାଭର ବିଚାର କରି ତାହାକୁ ପରିକ୍ଷା ନିରୀକ୍ଷା କରି ଚାଲିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗରେ ବୌଦ୍ଧିକ ୟରରେ ସମତ୍ୱ ରଖିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ତେଣୁ ଏହାକୁ ସମତ୍ୱ ବୁଦ୍ଧି ଯୋଗ କୁହାଯାଏ । ହେ ଧନଞ୍ଜୟ ! ତୁମେ ସମତ୍ୱ ବୁଦ୍ଧି ଯୋଗର ଆଶ୍ରୟ ଗ୍ରହଣ କର । କାରଣ ଫଳର ଆଶାୟୀ ଅତ୍ୟନ୍ତ କୃପଣ ଅଟନ୍ତି ।

# ବୁଦ୍ଧିୟୁକ୍ତୋ କହାତୀହ ଉଦ୍ଭେ ସୁକୃତଦୁଷ୍ଟତେ । ତସ୍କାଦ୍ ୟୋଗାୟ ଯୁକ୍ୟସ୍ୱ ୟୋଗଃ କର୍ମସୁ କୌଶଳମ୍ ॥୫୦॥

ସମତ୍ୱ ବୁଦ୍ଧି ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ପୁଣ୍ୟ ଏବଂ ପାପ ଉଭୟଙ୍କୁ ଏହି ଲୋକରେ ତ୍ୟାଗ କରିଥାଏ । ସେଥିରେ ଲିପ୍ତ ହୁଏ ନାହିଁ । ତେଣୁ ସମତ୍ୱ ବୁଦ୍ଧି ଯୋଗ ନିମନ୍ତେ ଚେଷ୍ଟା କର । **ୟୋଗଃ କର୍ମସୁ କୌଶଳମ୍** –ଅର୍ଥାତ୍ ସିମତ୍ୱ ବୁଦ୍ଧି ସହିତ କର୍ମର ଆଚରଣ କୌଶଳ ହିଁ ଯୋଗ ଅଟେ ।

ସଂସାରରେ କର୍ମ କରିବାର ଦୁଇଟି ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ପ୍ରଚଳିତ ରହିଛି । ଲୋକେ କର୍ମ କରନ୍ତି ତ ସେଥିରେ ଫଳ ଅବଶ୍ୟ ଚାହିଁଥାନ୍ତି ଏବଂ ଫଳ ନ ମିଳିଲେ କର୍ମ କରିବାକୁ ଚାହାଁନ୍ତି ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏହି କର୍ମମାନଙ୍କୁ ବନ୍ଧନକାରୀ କହି ଆରାଧନାକୁ ହିଁ ଏକମାତ୍ର କର୍ମ ମାନିଛନ୍ତି । ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କର୍ମର ନାମମାତ୍ର ନେଇଛନ୍ତି । ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ ୯ଶ୍ଲୋକରେ ତାହାର ପରିଭାଷା ଦେଇଛନ୍ତି । ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟରେ କର୍ମର ସ୍ୱରୂପ ଉପରେ ବିୟାର ବିବରଣ ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି ।

ପ୍ରସ୍ତୁତ ଖ୍ଲୋକରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ସାଂସାରିକ ପରମ୍ପରାକୁ ତ୍ୟାଗ କରି କର୍ମ କରିବାର କୌଶଳକୁ ପ୍ରତିପାଦନ କଲେ । କର୍ମ କର ! ଶ୍ରଦ୍ଧା ପୂର୍ବକ କର, କିନ୍ତୁ ଫଳର ଅଧିକରକୁ ସ୍ୱେଚ୍ଛାରେ ତ୍ୟାଗକର । ଫଳ କେଉଁ ଆଡ଼େ ଯିବ ? ଏହା ହିଁ କର୍ମ କରିବା କୌଶଳ ଅଟେ । ନିଷ୍ପାମ ସାଧକର ସମଗ୍ର ଶକ୍ତି ଏହିପରି କର୍ମରେ ଲାଗି ରହିଥାଏ । ଆରାଧନା ନିମନ୍ତେ ହିଁ ଶରୀର ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛି । ପୁଣି ଜିଜ୍ଞାସା ସ୍ୱାଭାବିକ ଯେ, କ'ଣ ସଦୈବ କର୍ମ କରି ଚାଲିଥିବା ? ଏହାର ପରିଣାମ କ'ଣ ମିଳିବ ? ଏହାକୁ ଦେଖିବା–

#### କର୍ମକଂ ବୁଦ୍ଧିୟୁକ୍ତ। ହି ଫଳଂ ତ୍ୟକ୍ତ୍ୱା ମନୀଷିଣଃ । କନ୍ସବନ୍ଧବିନିର୍ମୁକ୍ତାଃ ପଦଂ ଗଚ୍ଛନ୍ତ୍ୟନାମୟମ୍ ॥୫୧॥

ବୁଦ୍ଧିଯୋଗଯୁକ୍ତ ଜ୍ଞାନୀମାନେ କର୍ମରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ଫଳକୁ ତ୍ୟାଗକରି ଜନ୍ମ-ମୃତ୍ୟୁ ବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ନିର୍ଦ୍ଦୋଷ, ଅମୃତମୟ, ପରମ ପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏଠାରେ ଦୁଇଗୋଟି ବୁଦ୍ଧିର ଚିତ୍ରଣ ରହିଛି ।

୧) ସାଂଖ୍ୟ ବୁଦ୍ଧିରେ ଦୁଇଗୋଟି ଫଳ ରହିଛି – (କ) ପ୍ରେୟ ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱର୍ଗ ଏବଂ (ଖ) ଶ୍ରେୟ(ଶ୍ଲେକ-୩୧-୩୯), ୨) କର୍ମ ଯୋଗରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ବୁଦ୍ଧିର ଗୋଟିଏ ହିଁ ଫଳ ରହିଛି – ଜନ୍ମମୃତ୍ୟୁରୁ ମୁକ୍ତି, ନିର୍ମଳ ଅବିନାଶୀ ପଦ ପ୍ରାପ୍ତି(ଶ୍ଲେକ-୩୯-୫୧) ବାସ୍ ! ଏହି ଦୁଇଟି ମାତ୍ର ଯୋଗକ୍ରିୟା ଅଟେ । ଏହା ଅତିରିକ୍ତ ବୁଦ୍ଧି ଅବିବେକ ଜନ୍ୟ ଅଟେ । ଅନନ୍ତ ଶାଖାଯୁକ୍ତ ଅଟେ । ଯାହାର ଫଳ କର୍ମ ଭୋଗ ନିମନ୍ତେ ବାରୟାର ଜନ୍ମମୃତ୍ୟ ହୋଇଥାଏ ।

ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟି ତ୍ରିଲୋକର ସାମ୍ରାଜ୍ୟ ତଥା ଦେବତା ମାନଙ୍କ ସ୍ୱାମିତ୍ୱ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ହିଁ ସୀମିତ ଥିଲା । ମାତ୍ର ଏତିକି ନିମନ୍ତେ ସେ ଯୁଦ୍ଧରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେଉନଥିଲେ । ଏଠାରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏକ ନବୀନ ତଥ୍ୟ ଉଦ୍ଘାଟନ କରୁଛନ୍ତି ଯେ, ଆସକ୍ତି ରହିତ କର୍ମ ଦ୍ୱାରା 'ଅନାମୟ' ପଦ ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥାଏ । ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗ ପରମପଦକୁ ଦେଇଥାଏ । ଯେଉଁଠାରେ ମୃତ୍ୟୁର ପ୍ରବେଶ ନଥାଏ । ଏହି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ କେବେ ହେବ ?

# ୟଦା ତେ ମୋହକଲିଳଂ ବୃଦ୍ଧିର୍ବ୍ୟତିତରିଷ୍ୟତି । ତଦା ଗନ୍ତାସି ନିର୍ବେଦଂ ଶ୍ରୋତବ୍ୟସ୍ୟ ଶ୍ରୁତସ୍ୟ ଚ ॥୫୨॥

ଯେଉଁକାଳରେ ତୁମର ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସାଧକଙ୍କ ବୁଦ୍ଧି ମୋହରୂପୀ ପଙ୍କରୁ ପୂର୍ଣ୍ଣରୂପେ ପାର ହୋଇଯିବ, ଲେଶମାତ୍ର ମୋହ ନ ରହିବ ଯାହାକି ନା ପୁତ୍ରଙ୍କ ଠାରେ, ନା ଧନରେ, ନା ପ୍ରତିଷ୍ଠାରେ । ଏହି ମାନଙ୍କଠାରୁ ପୂର୍ଣ୍ଣତଃ ବନ୍ଧନ ଯେତେବେଳେ ବିଚ୍ଛେଦ ହୋଇଯିବ, ସେହି ସମୟରେ ଯାହା ଶୁଣିବା ଯୋଗ୍ୟ, ତାହାକୁ ତୁମେ ଶୁଣିପାରିବ ଏବଂ ଶୁଣିଥିବା ପ୍ରକାରେ ବୈରୋଗ୍ୟକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇପାରିବ । ଅର୍ଥାତ୍ ତାହାକୁ ଆଚରଣରେ ଢାଳିପାରିବ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯାହା ଶୁଣିବା ଯୋଗ୍ୟ, ତାହାକୁ ଶୁଣି ପାରି ନାହଁ ଏବଂ ଆଚରଣର ତ ପ୍ରଶ୍ନ ହିଁ ଉଠୁନାହିଁ । ଏହି ଯୋଗ୍ୟତା ଉପରେ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି –

# ଶ୍ରୁତିବିପ୍ରତିପନ୍ନା ତେ ୟଦା ସ୍ଥାସ୍ୟତି ନିଶ୍ଚଳା । ସମାଧାବଚଳା ବୃଦ୍ଧିୟଦା ୟୋଗମବାପ୍ସ୍ୟସି ॥୫୩॥

ଅନେକ ପ୍ରକାରର ବେଦବାକ୍ୟକୁ ଶୁଣି ବିଚଳିତ ହୋଇଥିବା ତୁମର ବୁଦ୍ଧି ଯେତେବେଳେ ପରମାତ୍ଯା ସ୍ୱରୂପରେ ସମାଧିଷ୍ଟ ହୋଇ ଅଚଳ ଓ ସ୍ଥିର ଞହ ହୋଇଯିବ । ସେତେବେଳେ ତୁମେ ସମତ୍ୱ ଯୋଗକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ପୂର୍ଣ୍ଣ ସମସ୍ଥିତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବୁ । ଯାହାକୁ ଅନାମୟ ପରମପଦ କୁହାଯାଏ । ଏହା ହିଁ ଯୋଗର ପରକାଷ୍ଠା ଏବଂ ଏହା ହିଁ ଅପ୍ରାପ୍ୟର ପ୍ରାପ୍ତି । ବେଦରୁ ତ ଶିକ୍ଷା ମିଳିଥାଏ କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, 'ଶ୍ରୁତି ବିପ୍ରତି ପନ୍ନା' – ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରୁତିମାନଙ୍କ ଅନେକ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଗୁଡ଼ିକୁ ଶୁଣିବା ଦ୍ୱାରା ବୃଦ୍ଧି ବିଚଳିତ ହୋଇଯାଏ । ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ତ ଅନେକ ଶୁଣିଥାନ୍ତି କିନ୍ତୁ ଯାହା ଶୁଣିବା ଯୋଗ୍ୟ, ସେଥିରୁ ଲୋକେ ଦୂରରେ ହିଁ ରହିଥାନ୍ତି । ତୁମର ବିଚଳିତ ବୃଦ୍ଧି ଯେଉଁ ସମୟରେ ସମାଧିରେ ସ୍ଥିର ହୋଇଯିବ, ସେହି ସମୟରେ ତୁମେ ଯୋଗର ପରାକାଷ୍ଠା ଅମୃତ ପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବ । ଏହା ଉପରେ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ଉତ୍କଣ୍ଠା ସ୍ୱଭାବିକ ଥିଲା ଯେ, ସେହି ମହାପୁରୁଷ କିପରି ହୋଇଥାନ୍ତି, ଯିଏ କି ଅନାମୟ ପରମ ପଦରେ ସ୍ଥିତ ଥାନ୍ତି ଓ ସମାଧିରେ ଯାହାର ବୃଦ୍ଧି ସିର ଥାଏ । ସେ ପ୍ରଶ୍ମ କଲେ –

#### ଅର୍ଜୁନ ଉବାଚ

#### ସ୍ଥିପ୍ରଜ୍ଜସ୍ୟ କା ଭାଷା ସମାଧିସ୍ଥସ୍ୟ କେଶବ । ସ୍ଥିତଧୀଃ କିଂ ପ୍ରଭାଷେତ କିମାସୀତ ବ୍ରକେତ କିମ୍ ॥୫୪॥

'ସମାଧୀୟତେ ଚିତ୍ତଂ ୟସ୍ମିତ୍ ସ ଆତ୍ଯା ଏବ ସମାଧିଃ' – ଯେଉଁଥିରେ ଚିତ୍ତ ସମାଧାନ କରାଯାଏ, ସେହି ଆତ୍ଯା ହିଁ ସମାଧି । ଅନାଦି ତତ୍ତ୍ୱରେ ଯିଏ ସମତ୍ୱ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ, ତାହାକୁ ସମାଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ଅର୍ଜୁନ ପଚାରିଲେ – 'ହେ କେଶବ ! ସମାଧ୍ୟ ସ୍ଥିର ବୁଦ୍ଧିଯୁକ୍ତ ପୁରଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ କ'ଶ ? ସ୍ଥିତ ପ୍ରଜ୍ଞ ପୁରୁଷ କିପରି କହୁଥାଏ ? ସେ କିପରି ବସୁଥାଏ ? ସେ କିପରି ଚାଲୁଥାଏ । ଏଠାରେ ଅର୍ଜୁନ ଚାରୋଟି ପ୍ରଶ୍ନ କରିଛନ୍ତି । ଏହା ଉପରେ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ ସ୍ଥିତପ୍ରଜ୍ଞ ଲକ୍ଷଣକୁ ବର୍ଣ୍ଣନା କରି କହୁଛନ୍ତି –

#### ଶ୍ରୀ ଭଗବାନ୍ ଉବାଚ

# ପ୍ରକହାତି ୟଦା କାମାନ୍ ସର୍ବାନ୍ ପାର୍ଥ ମନୋଗତାନ୍ । ଆମ୍ପନ୍ୟେବାତ୍ପନା ତୃଷ୍ଟଃ ସ୍ଥିତପ୍ରଜ୍ଜୟଦୋଚ୍ୟତେ ॥୫୫॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ଯେତେବେଳେ ମନରେ ସ୍ଥିତ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କାମନାକୁ ମନୁଷ୍ୟ ତ୍ୟାଗ କରିଥାଏ, ସେତେବେଳେ ସେ ଆତ୍ମା ଦ୍ୱାରା ଆତ୍ମାରେ ହିଁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୋଇ ସ୍ଥିରବୁଦ୍ଧି ଯୁକ୍ତ ବୋଲାଏ । କାମନା ତ୍ୟାଗରେ ହିଁ ଆତ୍ମ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ ହୋଇଥାଏ । ଏପରି ଆତ୍ମାରାମ, ଆତ୍ମତୃଦ୍ତି, ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ସ୍ଥିତ ପ୍ରଜ୍ଞା ଅଟନ୍ତି ।

#### 

ଦୈହିକ, ଦୈବିକ ତଥା ଭୌତିକ ଦୁଃଖମାନଙ୍କରେ ଯାହାର ମନ ଉଦ୍ବିଗ୍ନ ହୁଏ ନାହିଁ । ସୁଖ ପ୍ରାପ୍ତିରେ ଯାହାର ଷ୍ଟହା ଦୂର ହୋଇଯାଇଛି, ଯାହାର ରାଗ ତଥା ଭୟ ଏବଂ କ୍ରୋଧ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଇଛି, ମନନଶୀଳତାର ଚରମସୀମାରେ ପହଞ୍ଚଥିବା ମୁନି ହିଁ ଛିତ ପଞ୍ଜ ଅଟନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ଅନ୍ୟ ଲକ୍ଷଣକୁ ପ୍ରତିପାଦନ କରୁଛନ୍ତି–

# ଯଃ ସର୍ବତ୍ରାନଭିସ୍ନେହୟଉତ୍ ପ୍ରାପ୍ୟ ଶୁଭାଶୁଭମ୍ । ନାଭିନନ୍ଦତି ନ ଦ୍ୱେଷ୍ଟିତସ୍ୟ ପ୍ରଜ୍ଞା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତା ॥୫୭॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ସର୍ବତ୍ର ସ୍ନେହ ରହିତ ହୋଇ ଶୁଭ ଅଥବା ଅଶୁଭକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ନା ପ୍ରସନ୍ନ ହୋଇଥାଏ ନା ଦ୍ୱେଷ ମଧ୍ୟ କରିଥାଏ । ତାହାର ବୁଦ୍ଧି ସ୍ଥିର ଅଟେ । ଶୁଭ ତାହାକୁ କୁହାଯାଏ, ଯାହାକି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପରେ ଲଗାଇଥାଏ । ଅଶୁଭ ତାହାକୁ କୁହାଯାଏ, ଯାହାକି ପ୍ରକୃତି ଆଡ଼କୁ ଆକର୍ଷିତ କରି ନେଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ସ୍ଥିତ ପ୍ରଜ୍ଞ ପୁରୁଷ ଅନୁକୁଳ ପରିସ୍ଥିତିରେ ନା ପ୍ରସନ୍ନ ହୋଇଥାଏ, ନା ପ୍ରତିକୂଳ ପରିସ୍ଥିତିରେ ବେଦ୍ୱଷ ମଧ୍ୟ କରିଥାଏ । କାରଣ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ଯୋଗ୍ୟ ବୟ୍ତୁ ନା ତାହାଙ୍କ ଠାରୁ ଭିନ୍ନ ରହିଥାଏ, ନା ପତିତ କରାଉଥିବା ବିକାରହିଁ ତାହାଙ୍କ ପାଇଁ ରହିଥାଏ । । ଅର୍ଥାତ୍ ବର୍ତ୍ତମାନ ସାଧନରେ ତାହାଙ୍କ ନିଜର କୌଣସି ପ୍ରୟୋଜନ ନଥାଏ । ଏପରି ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ସ୍ଥିତପଞ୍ଜ କୁହାଯାଏ ।

## ୟଦା ସଂହରତେ ଚାୟଂ କୂର୍ମୋଽଙ୍ଗାନୀବ ସର୍ବଶଃ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟାଣୀନ୍ଦ୍ରିୟାର୍ଥେଭ୍ୟୟସ୍ୟ ପ୍ରଜ୍ଞା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତା ॥୫୮॥

ଯେପରି କଇଁଚ ନିଜର ଅଙ୍ଗଗୁଡ଼ିକୁ ସଙ୍କୁଚିତ କରି ନେଇଥାଏ, ଠିକ୍ ସେପରି ହିଁ ପୁରୁଷ ଯେତେବେଳେ ଚାରିଆଡୁ ନିଜର ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ସଙ୍କୁଚିତ କରିନେଇଥାଏ, ସେତେବେଳେ ତାହାର ବୃଦ୍ଧି ସ୍ଥିର ହୋଇଥାଏ । ବିପଦ ଅର୍ଥାତ୍ ସାମନାରେ ଶତ୍ରଙ୍କୁ ଦେଖି କଇଁଚ ଯେପରି ନିଜର ଅଙ୍ଗ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗକୁ ସଂଙ୍କୁଚିତ କରି ନେଇଥାଏ । ଠିକ୍ ସେହିପରି ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ବିଷୟମାନଙ୍କରେ ବିଚରଣ କରୁଥିବା ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ସାଉଁଟିକରି ହୃଦୟ ଦେଶରେ ନିରୋଧ କରି ନେଇଥାଏ । ସେହି ସମୟରେ ଉକ୍ତ ପୁରୁଷର ବୃଦ୍ଧି ସ୍ଥିର ହୋଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଏହା ତ ଏକ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ମାତ୍ର । ବିପଦ ବା ଭୟ ନିବୃତ୍ତ ହେବା କ୍ଷଣି କଇଁଚ ନିଜର ଅଙ୍ଗମାନଙ୍କୁ ପୁନଃ ପ୍ରସାରିତ କରିଦେଇଥାଏ । କ'ଣ ଏହିପରି ସ୍ଥିତପ୍ରଜ୍ଞ ପୁରୁଷ ମଧ୍ୟ ବିଷୟରୁ ରସ ନେବାରେ ଲାଗିଥାଏ ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି –

### ବିଷୟା ବିନିବର୍ତ୍ତନ୍ତେ ନିରାହାରସ୍ୟ ଦେହିନଃ । ରସବର୍ଚ୍ଚଂ ରସେ। ୪ପ୍ୟସ୍ୟ ପରଂ ଦୃଷ୍ଟା ନିବର୍ତ୍ତତେ ॥ ୫୯॥

ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଦ୍ୱାରା ବିଷୟମାନଙ୍କୁ ଗ୍ରହଣ କରୁନଥିବା ପୁରୁଷଙ୍କ ବିଷୟ ନିବୃତ୍ତି ହୋଇଯାଇ, କାରଣ ସେ ଗ୍ରହଣ ହିଁ କରିନଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କ ରାଗ ନିବୃତ୍ତ ହୋଇନଥାଏ । ଆସକ୍ତି ଲାଗି ରହିଥାଏ । ସମ୍ପୂର୍ଷ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ବିଷୟଠାରୁ ସାଉଁଟି ପାରୁଥିବା ନିଷ୍କାମ କର୍ମୀର ରାଗ ମଧ୍ୟ 'ପରଂ ଦୃଷ୍ଟା'—ଅର୍ଥାତ୍ ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ୟାଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ୍ୱକାର ସହିତ ନିବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ମହାପୁରୁଷ କଇଁଚମାନଙ୍କ ପରି ନିଜର ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ବିଷୟ ଜାଲରେ ପ୍ରସାରିତ କରିନଥାନ୍ତି । ଥରେ ମାତ୍ର ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ନିରୋଧ ହୋଇଗଲେ, ସଂସ୍କାର ହିଁ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ପୁନଃ ସେମାନେ ବାହାର କରନ୍ତି ନାହିଁ । ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗର ଆଚରଣ ଦ୍ୱାରା ପରମାତ୍ୟଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନ ସହିତ ସେହି ପୁରୁଷଙ୍କ ବିଷୟରାଗ ମଧ୍ୟ ନିବୃତ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ପ୍ରାୟଃ ଚିନ୍ତନ ପଥରେ ସାଧକ ହଠ କରିଥାନ୍ତି । ହଠ ଦ୍ୱାରା ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ନିରୋଧ କରି ସେମାନେ ବିଷୟମାନଙ୍କ ଠାରୁ ତ ନିବୃତ୍ତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି କିନ୍ତୁ ମନରେ ତାହାର ଚିନ୍ତନ ଅର୍ଥାତ୍ ରାଗ ଲାଗି ରହିଥାଏ । ଏହି ଆସକ୍ତି ପରଂଦୃଷ୍ଟା – ପରମାତ୍ୟଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ୍ୱକାର କରିବା ପରେ ହିଁ ନିବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ଏହା ପୂର୍ବରୁ ନୃହଁ ।

ପୂତ୍ୟ ଗୁରୁ ମହାରାଜଜୀ ଏହି ସନ୍ଦର୍ଭରେ ନିଜର ଗୋଟିଏ ଘଟଣା କହୁଥିଲେ - ଗୃହତ୍ୟାଗ ପୂର୍ବରୁ ତାଙ୍କୁ ତିନିଥର ଆକାଶବାଣୀ ହୋଇଥିଲା । ମୁଁ ପାଚାରିଲି, ମହାରାଜଜୀ ! ଆପଣଙ୍କୁ ଆକାଶବାଣୀ କାହିଁକି ହେଲା ? ଆୟମାନଙ୍କୁ ତ ହେଉନାହିଁ । ତେବେ ମହାରାଜଜୀ କହିଲେ – ହୋ ! ଇଶଙ୍କା ମୋହୁଁ କେ ଭଇରହୀ' ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ସନ୍ଦେହ ମୋତେ ମଧ୍ୟ ହୋଇଥିଲା । ଯେବେ ମୁଁ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପାଚାରିଲି, ତେବେ ଅନୁଭବରେ ଆସିଲା ଯେ, ମୁଁ ସାତଜନ୍ମରୁ ନିରନ୍ତର ସାଧୁ ହୋଇ ଆସୁଛି । ଚାରି ଜନ୍ନ ତ କେବଳ ସାଧୁପରି ବେଶ ଧାରଣ କରି, ତିଳକ ଲଗାଇ, କେବେ

ବିଭୂତି ଲଗାଇ, କେବେ କମଣ୍ଡଳୁ ନେଇ ବିଚରଣ କରୁଥିଲି । ଯୋଗକ୍ରିୟାର କନାକାରୀ ନଥିଲା । କିନ୍ତୁ ଗତ ତିନିଜନ୍ଜରୁ ବଢିଆ ସାଧୁଥିଲି, ଯେପରି ହେବାକଥା । ମୋ ଭିତରେ ଯୋଗକ୍ରିୟା ଜାଗୃତି ଥିଲା । ପୂର୍ବ ଜନ୍ମରେ ପାର ଲାଗି ଯାଇଥିଲା । ନିବୃତ୍ତି ହୋଇ ଆସିଥିଲା । କିନ୍ତୁ ଦୁଇଟି ଇଚ୍ଛା ମନରେ ରହି ଯାଇଥିଲା । ପ୍ରଥମଟି ସ୍ତୀ ଏବଂ ଦ୍ୱିତୀୟଟି ଗଞ୍ଜେଇ । ଅନ୍ତର୍ମନରେ ଇଛା ଥିଲା କିନ୍ତୁ ବାହ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ନିଜ ଶରୀରକୁ ଦୃଢ ରଖିଥିଲ, ମନରେ ବାସନା ଲାଗରହିଥିଲା । ତେଣୁ ଜନ୍ମ ନେବାକୁ ପଡ଼ିଲା । ଜନ୍ମ ନେବା ପରେ ହିଁ ଭଗବାନ ଅଳ୍ପ ସମୟରେ ସବୁକିଛି ଦେଖାଇ, ଶୁଣାଇ ନିବୃତ୍ତି ଦେଇଦେଲେ । ଦୃଇ ତିନି ଚଟକଣା ଦେଇ ସାଧୁ କରିଦେଲେ ।

ଠିକ୍ ଏହି କଥା ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବିଷୟ ଗ୍ରହଣ କରୁନଥିବା ପୁରୁଷଙ୍କ ବିଷୟ ତ ନିଚ୍ଚଉ ହୋଇଯାଇଥାଏ ପରନ୍ତୁ ମନରେ ବାସନା ଲାଗି ରହିଥାଏ । ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ମହାପୁରୁଷ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ୍କାର କରିନେବା ପରେ ସେ ବିଷୟମାନଙ୍କ ରାଗରୁ ନିଚ୍ଚଉ ହୋଇଥନ୍ତି । ଅତଃ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ହୋଇନଥିବ, କର୍ମ କରିବାକୁ ହିଁ ପଡ଼ିବ । 'ଉର କରୁ ପ୍ରଥମ ବାସନା ରହୀ । ପ୍ରଭୁପଦ ପ୍ରୀତି ସରିତ ସୋ ବହୀ । (ରା-ମାନସ-୫/୪୮/୬) ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ବିଷୟ ଠାରୁ ସାଉଁଟିବା କଠିନ ଅଟେ । ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି –

# ୟତତୋ ହ୍ୟପି କୌନ୍ତେୟ ପୁରୁଷସ୍ୟ ବିପଶ୍ଚିତଃ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟାଶି ପ୍ରମାଥୀନି ହରନ୍ତି ପ୍ରସଭଂ ମନଃ ॥୬୦॥

ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ପ୍ରୟତ୍ନ କରୁଥିବା ମେଧାବୀ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ପ୍ରମଥନଶୀଳ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ତାହାଙ୍କ ମନକୁ ବଳପୂର୍ବକ ହରଣ କରିନେଇଥାଏ, ବିଚଳିତ କରି ଦେଇଥାଏ। ତେଣ୍ଡ –

# ତାନି ସର୍ବାଣି ସଂୟମ୍ୟୟୁକ୍ତ ଆସୀତ ମତ୍ପରଃ । ବଶେ ହି ୟସ୍ୟେନ୍ଦ୍ରିୟାଣି ତସ୍ୟ ପ୍ରଜ୍ଞାପ୍ରତିଷ୍ଠିତା ॥୬୧॥

ସମ୍ପୂର୍ଷ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ସଂଯତ କରି ଯୋଗଯୁକ୍ତ ଏବଂ ସମର୍ପଣ ସହିତ ମୋର ଆଶ୍ରିତ ହୁଅ । କାରଣ ଯେଉଁ ପୁରୁଷଙ୍କ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ବଶରେ ହୋଇଥାଏ, ତାହାଙ୍କ ବୁଦ୍ଧି ସ୍ଥିର ହୋଇଥାଏ । ଏଠାରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ସାଧନର ନିଷେଧାତ୍ପକ ଅବୟବ ସହିତ ତାହାର ବିଧେୟାତ୍ପକ ପକ୍ଷ ଉପରେ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଉଛନ୍ତି । କେବଳ ସଂଯମ ଏବଂ ନିଷେଧ ଦ୍ୱାରା ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନେ ବଶରେ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ । ସମର୍ପଣ ସହିତ ଇଷ୍ଟ ଚିନ୍ତନ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଅଟେ । ଇଷ୍ଟ ଚିନ୍ତନ ଅଭାବରେ ବିଷୟ ଚିନ୍ତନ ହେବ । ଯାହାର କ୍ରପରିଣାମ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଶବ୍ଦରେ ହିଁ ଦେଖନ୍ତ-

#### ଧ୍ୟାୟତେ। ବିଷୟାତ୍ନପୁଂସ ସଙ୍ଗସ୍ତେଷୂପକାୟତେ । ସଙ୍ଗାତ୍ ସଞ୍ଜାୟତେ କାମଃ କାମାତ୍ କ୍ରେଧୋଽଭିକାୟତେ ॥୬୨॥

ବିଷୟମାନଙ୍କ ଚିନ୍ତନ କରୁଥିବା ପୁରୁଷଙ୍କ ସେହି ବିଷୟରେ ହିଁ ଆସକ୍ତି ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଆସକ୍ତିରୁ ହିଁ କାମନାର ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । କାମନାର ପୂର୍ତ୍ତିରେ ବ୍ୟବଧାନ ଆସିଲେ କ୍ରୋଧ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । କ୍ରୋଧ କାହାକୁ ଜନ୍ମ ଦେଇଥାଏ ?

#### କ୍ରୋଧାତ୍ ଭବତି ସମ୍ମୋହଃ ସମ୍ମୋହାତ୍ ସ୍କୃତିବିଭ୍ରମଃ । ସ୍କୃତିଭ୍ରଂଶାତ୍ ବୃଦ୍ଧିନାଶୋ ବୃଦ୍ଧିନାଶାତ୍ ପ୍ରଶଶ୍ୟତି ॥୬୩॥

କ୍ରୋଧରୁ ବିଶେଷ ମୂଢତା ଅର୍ଥାତ୍ ଅବିବେକ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ନିତ୍ୟ ଅନିତ୍ୟ ବସ୍ତୁର ବିଚାର ରହିନଥାଏ । ଅବିବେକ ଦ୍ୱାରା ସ୍ମରଣ ଶକ୍ତି ଭ୍ରମିତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଯେପରି ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ହୋଇଥିଲା – ଭ୍ରମତୀବ ତ ମେ ମନଃ – ଗୀତା ସମାପନରେ ସେ କହିଲେ – ନଷ୍ଟୋ ମୋହଃ ସ୍ମୃତିର୍ଲିଧ୍ୱା । କ'ଣ କରଣୀୟ ଏବଂ କ'ଣ ଅକରଣୀୟ ତାହାର ନିର୍ଣ୍ଣୟ ହୋପାରିନଥାଏ । ସ୍ମୃତିଭ୍ରମିତ ହୋଇଗଲେ ଯୋଗ ପରାୟଣ ବୃଦ୍ଧି ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଇଥାଏ ଏବଂ ବୃଦ୍ଧି ନାଶ ହୋଇଗଲେ,ଏହି ପୁରୁଷ ନିକର ଶ୍ରେୟସାଧନରୁ ତ୍ୟୁତ ହୋଇଯାଇଥାଏ ।

ଏଠାରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଛତି ଯେ, ବିଷୟ ଚିତ୍ତନ କରିବା ଅନୁଚିତ । ସାଧକଙ୍କୁ ନାମ, ରୂପ,ଲୀଳା ଓ ଧାମ – ରେ ହିଁ ସଦା ସର୍ବଦା ଲାଗି ରହିବା ଉଚ୍ଚିତ ଭଚ୍ଚନରେ ଜିଲା ହୋଇଗଲେ ମନ ବିଷୟ ଚିତ୍ତନରେ ନିଷ୍ଟୟ ଯିବ । ବିଷୟଚିତ୍ତନ ଦ୍ୱାରା ମନ ଆସକ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଆସକ୍ତିରୁ ସେହି ବିଷୟର କାମନା ସାଧକଙ୍କ ଅନ୍ତର୍ମନରେ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । କାମନା ପୂର୍ତ୍ତରେ ବ୍ୟବଧାନ ହେଲେ କ୍ରୋଧ, କ୍ରୋଧରୁ ଅବିବେକ, ଅବିବେକରୁ ସ୍କୃତିଭ୍ରମ ଏବଂ ସ୍କୃତିଭ୍ରମରୁ ବୃଦ୍ଧିନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗକୁ ବୃଦ୍ଧିଯୋଗ କୁହାଯାଏ । କାରଣ ବୃଦ୍ଧି ୟରରେ ଏହାର ବିଚାର ରଖିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ ଯେ, କାମନା ନ ଆସିପାରୁ କାରଣ ତାହାର ଫଳ ହିଁ ନାହିଁ । ଏପରି ବିଚାରକରି କର୍ମ କରିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । କମନା ଆସିବା ଦ୍ୱାରା ଏହି ବୃଦ୍ଧି ଯୋଗ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ସାଧନ କରିୟ ବିଚାରହୀନ, ମନ ଶୁଦ୍ଧ ହୋୟ ନହୀ ତୈସେ । ବିନୟ ପତ୍ରିକା ପଦଂସଖ୍ୟା – ୧୧୫/୩) । ବିଚାର ଆବଶ୍ୟକ କାରଣ ବିଚାର ଶୂନ୍ୟ ପୁରୁଷ ଶ୍ରେୟ ସାଧନରୁ ପତିତ ହୋଇଯାଏ । ସାଧନକ୍ରମ ତୃଟିଯାଇଥାଏ । ସର୍ବଥା ନଷ୍ଟ ଡ ହୋଇନଥାଏ କିନ୍ତୁ ଭୋଗ ପଣ୍ଡାଡ୍ ସାଧନ ସେଠାରୁ ହିଁ ପୁନଃ ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ, ଯେଉଁଠାରୁ ଅବରୁଦ୍ଧ ହୋଇଯାଇଥିଲା । ଏହା ତ ବିଷୟାଭିମୁଖୀ ସାଧକମାନଙ୍କ ଗତି ଅଟେ । ସ୍ୱାଧ୍ନ ଅନ୍ତଃକରଣ ଭୁକ୍ତ ସାଧକ କେଉଁ ଗତି ପ୍ରାପ୍ତ

କରିଥାନ୍ତି ? ଏହା ଉପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି –

#### ରାଗଦ୍ୱେଷବିଯୁକ୍ତିୟୁ ବିଷୟାନିନ୍ଦ୍ରିୟୈଣ୍ଟରନ୍ । ଆତ୍ମବଶ୍ୟେବିଧେୟାତ୍ମା ପ୍ରସାଦମଧିଗଚ୍ଛତି ॥୬୪॥

ଆତ୍ପାର ବିଧିବିଶେଷକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷ ରାଗ-ଦ୍ୱେଷ ରହିତ ହୋଇ, ବଶୀଭୂତ କରିଥିବା ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଦ୍ୱାରା, ବିଷୟାନ୍ ଚରନ୍ – ଅର୍ଥାତ୍ ବିଷୟମାନଙ୍କରେ ବିଚରଣ କରି ମଧ୍ୟ, ପ୍ରସାଦମଧିଗଚ୍ଛିତ– ଅର୍ଥାତ୍ ନିର୍ମଳ ଅତଃକରଣ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ସେ ନିଜର ଭାବ ଦୃଷ୍ଟିରେ ରହିଥାଏ । ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ବିଧି ନିଷେଧ ରହିନଥାଏ । ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ କୌଣସି ଅଶୁଭ ରହେ ନାହିଁ । ଯହାଦ୍ୱାରା ସେ ନିଜର ସୁରକ୍ଷା କରିବ ତଥା ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ କୌଣସି ଶୁଭ ଶେଷ ରହିନଥାଏ, ଯାହାକୁ ସେ କାମନା କରିବ ।

## ପ୍ରସାଦେ ସର୍ବଦୁଃଖାନାଂ ହାନିରସ୍ୟୋପକାୟତେ । ପ୍ରସନ୍ନଚେତସୋ ହ୍ୟାଶୁ ବୃଦ୍ଧିଃ ପର୍ଯ୍ୟବତିଷ୍ଠତେ ॥୬୫॥

ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ପୂର୍ଣ୍ଣକୃପା ପ୍ରସାଦ, 'ଭଗବରା' ରେ ସଂଯୁକ୍ତ ହେଲେ, ତାହାର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଦୁଃଖ ଅଭାବ ହୋଇଯାଏ । ଦୁଃଖାଲୟମ୍ ଅଶାଶ୍ୱତମ୍ ଅର୍ଥାତ୍ ଦୁଃଖପୂର୍ଣ୍ଣ ସଂସାରର ଅଭାବ ହୋଇଯାଇଥାଏ ଏବଂ ସେହି ପ୍ରସନ୍ନ ଚିଉଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ବୁଦ୍ଧି ଶୀଘ୍ର ହିଁ ସମ୍ୟକ୍ ରୂପରେ ସ୍ଥିର ହୋଇଯାଏ । କିନ୍ତୁ ଯେ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ନୁହେଁ, ତାହାର ଦଶା ବର୍ଣ୍ଣନା କରୁଛନ୍ତି –

# ନାଞ୍ଜି ବୁଦ୍ଧିରୟୁକ୍ତସ୍ୟ ନ ଚାୟୁକ୍ତସ୍ୟ ଭାବନା ନା ଚାଭାବୟତଃ ଶାନ୍ତିରଶାନ୍ତସ୍ୟକୁତଃ ସୁଖମ୍ ॥୬୬॥

ଯୋଗ-ସାଧନା ରହିତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ନିଷାମ କର୍ମଯୁକ୍ତ ବୁଦ୍ଧି ହୋଇନଥାଏ । ସେହି ଅଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଭାବ ମଧ୍ୟ ହୋଇନଥାଏ । ଭାବନା ରହିତ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ଶାନ୍ତି କେଉଁଠି ଏବଂ ଅଶାନ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ସୁଖ କିପରି ? ଯୋଗ କ୍ରିୟା କରିବା ଦ୍ୱାରା କିଛି ଦେଖାଗଲେ ହିଁ ଭାବନା ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥାଏ । ଜାନେ ବିନୁ ନ ହୋଇ ପରତିତୀ । ଭାବନା ବିନା ଶାନ୍ତି ମିଳେନାହିଁ ଏବଂ ଶାନ୍ତି ରହିତ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ସୁଖ ଅର୍ଥାତ୍ ଶାଶ୍ୱତ ସନାତନ ପ୍ରାପ୍ତି ହୁଏ ନାହିଁ ।

# ଇନ୍ଦ୍ରିୟାଶାଂ ହି ରଚତାଂ ୟନ୍କନୋଽନୁ ବିଧିୟତେ । ତଦସ୍ୟ ହରତି ପ୍ରଞ୍ଜାଂ ବାୟୁର୍ନାବମିବାୟସି ॥୬୭॥

ଜଳରେ ନାବକୁ ବାୟୁ ଯେପରି ହରଣକରି ଗନ୍ତବ୍ୟ ପଥରୁ ଦୂରକରି ଦେଇଥାଏ । ଠିକ୍ ସେହପରି ହିଁ ବିଷୟରେ ବିଚରଣ କରୁଥିବା ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଦ୍ୱାରା, ଯେଉଁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟସହିତ ମନ ରହିଥାଏ, ସେ ଗୋଟିଏ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସେହି ଅଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ବୁଦ୍ଧିକୁ ହରଣ କରିନିଏ । ଅତଃ ଯୋଗ ଆଚରଣ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଅଟେ । କ୍ରିୟାତ୍ପକ ଆଚରଣ ଉପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ପୁନଃ ବର୍ତ୍ତନା କରୁଛନ୍ତି –

# ତସ୍ମାଦ୍ୟସ୍ୟ ମହାବାହୋ ନିଗୃହୀତାନି ସର୍ବଶଃ । ଇନ୍ଦିୟାଶୀନ୍ତ୍ରିୟାର୍ଥେଭ୍ୟୟସ୍ୟ ପ୍ରଜ୍ଞା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତା ॥୬୮॥

ହେ ମହାବାହୋ ! ଯେଉଁ ପୁରୁଷଙ୍କ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଗୁଡ଼ିକ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ବିଷୟରୁ ସର୍ବଥା ବଶୀଭୂତ କରାଯାଇଥାଏ, ତାହାଙ୍କ ବୃଦ୍ଧି ଛିର ହୋଇଥାଏ । ବାହୁ – ଅର୍ଥାତ୍ କାର୍ଯ୍ୟକ୍ଷେତ୍ରର ପ୍ରତୀକ । ଭଗବାନ ମହାବାହୁ ଏବଂ ଆଜାନୁବାହୁ ନାମରେ ବିଖ୍ୟାତ । ସେ ବିନା ହାତ ଗୋଡ଼ରେ ସମୟ କାର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପାଦନ କରୁଛନ୍ତି । ତାଙ୍କ ଭିତରେ ଯେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଥାଏ, ଅର୍ଥାତ୍ ଯେ ସେହି ଭଗବତ୍ତା ଆଡ଼କୁ ଅଗ୍ରସର ହୋଇଥାଏ, ସେ ମଧ୍ୟ ମହାବାହୁ ଅଟେ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନ ଉଭୟଙ୍କୁ ମହାବାହୁ କୁହାଯାଏ ।

## ୟା ନିଶା ସର୍ବଭୂତାନାଂ ତସ୍ୟାଂ କାଗର୍ତ୍ତି ସଂୟମୀ । ୟସ୍ୟାଂ କାଗ୍ରତି ଭୂତାନି ସା ନିଶା ପଶ୍ୟତୋ ମୁନେଃ ॥୬୯॥

ସମ୍ପୂର୍ଷ ଭୂତପ୍ରାଣୀ ନିମନ୍ତେ ସେହି ପରମାତ୍ଯା ରାତ୍ରିତୁଲ୍ୟ ଅଟନ୍ତି । କାରଣ ଦେଖିବାରେ ଆସିନଥାନ୍ତି ଏବଂ ନା ବିଚାର ହିଁ କାମ କରିଥାଏ, ତେଣୁ ସେ ରାତ୍ରି ସଦୃଶ ଅଟନ୍ତି । ସେହି ରାତ୍ରିରେ ପରମାତ୍ଯାରେ ସଂଯମ ପୁରୁଷ ସମ୍ୟକ୍ ରୂପରେ ଦେଖୁଥାଏ, ଚାଲୁଥାଏ, ଜାଗ୍ରତ ରହିଥାଏ କାରଣ ସେଠାରେ ହିଁ ତା'ର ଅବଧାରଣା ରହିଥାଏ । ଯୋଗୀ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ସଂଯମ ଦ୍ୱାରା ସେଥିରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯାଇଥାଏ । ଯେଉଁ ନାଶବାନ୍ ସାଂସାରିକ ସୁଖ ଭୋଗ ନିମନ୍ତେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରାଣୀ ରାତ୍ରଦିନ ପରିଶ୍ରମ କରନ୍ତି । ଯୋଗୀଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ତାହା ରାତ୍ରି ସଦୃଶ । ରମା ବିଲାସୁ ରାମ ଅନୁରାଗୀ । ତକତ ବମନ କିମି କନବଡ ଭାଗୀ । (ରା.ମାନସ-୨/୩୨୩/୮) ଯେଉଁ ଯୋଗୀ ପରାମାର୍ଥ ପଥରେ ନିରନ୍ତର ସଜାଗ ଏବଂ ଭୌତିକ ପଦାର୍ଥରେ ସର୍ବଥା ନିଃୟୃହ ରହିଥାଏ, ସେ ହିଁ ଇଷ୍ଟରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଥାଏ । ସେ ସଂସାରରେ ହିଁ ତ ରହିଥାଏ, କିନ୍ତୁ ସାଂସାରର ପ୍ରଭାବ ତାହା ଉପରେ ପଡ଼ିନଥାଏ । ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଏହିପରି ରହଣି ଦେଖନ୍ତ-

#### ଆପ୍ରର୍ଯ୍ୟମାଣମଚଳପ୍ରତିଷଂ

ସମୁଦ୍ରମାପଃ ପ୍ରବିଶନ୍ତି ୟଦ୍ବତ୍ । ତଦ୍ବତ୍ କାମା ୟଂ ପ୍ରବିଶନ୍ତି ସର୍ବେ ସ ଶାନ୍ତିମାପ୍ନୋତି ନ କାମକାମୀ ॥୭୦॥ ଯେପରି ଚାରିଆଡୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଚଳ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ସମୁଦ୍ରରେ ନଦୀମାନଙ୍କ ଜଳ ସମୁଦ୍ରକୁ ବିଚଳିତ ନକରି ବଡ଼ ବେଗରେ ଆସି ସେଥିରେ ସମାହିତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଠିକ୍ ସେପରି ପରମାତ୍ଯାରେ ଛିତ, ଛିତପ୍ରଜ୍ଞ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଠାରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୋଗ, ବିକାର ଉତ୍ପନ୍ନ ନକରି ସମାହିତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଏପରି ପୁରୁଷ ହିଁ ପରମଶାନ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ, ନା କି ଭୋଗକ୍ ଚାହୁଁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ।

ଭୟଙ୍କର ବେଗରେ ବହଥିବା ସହସ ନଦୀମାନଙ୍କ ସୋତ ଫସଲକ ନଷ୍ଟ କରି ଅନେକ ଜୀବଙ୍କ ହତ୍ୟା କରି, ଗ୍ରାମ-ନଗରକ ଜଳାଚ୍ଛନ୍ନ କରି, ହାହାକାର ଗର୍ଚ୍ଚନ ସହିତ ତୀବ୍ ବେଗରେ ଯାଇ ସମ୍ବଦ୍ୱରେ ପଡ଼ିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସମ୍ବଦ୍କୁ ନା ଗୋଟିଏ ଇଞ୍ଚ ଉପରକ୍ର ଉଠାଇଥାନ୍ତି ନା ତାହାର କିଛି କମ୍ କରିପାରନ୍ତି । ବରଂ ସେଥିରେ ସମାହିତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଠିକ୍ ଏହିପରି ସ୍ଥିତପଞ୍ଜ ମହାପୁର୍ଷଙ୍କ ପ୍ତି ସମ୍ପର୍ଷ ଭୋଗ ସେତିକି ହିଁ ବେଗରେ ଆସନ୍ତି ଏବଂ ସମାହିତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ସେହି ମହାପୁର୍ଷଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ନା ଶୃଭ ସଂୟାର ଦେଇପାରନ୍ତି, ନା ଅଶୃଭ ସଂୟାର ପକାଇଥାନ୍ତି । ଯୋଗୀଙ୍କ କର୍ମ **'ଅଶ୍ୱକ୍ଳ ଓ ଅକୃଷ୍ଡ**' ହୋଇଥାଏ । କାରଣ ଯେଉଁ ଚିତ୍ତ ଉପରେ ସଂସ୍କାର ପଡିଥାଏ, ତାହାର ନିରୋଧ ଓ ବିଲୟ ହୋଇଗଲା । ଏହା ସହିତ ଭଗବତ୍ତା ସ୍ଥିତି ମଧ୍ୟ ଆସିଗଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ସଂସ୍କାର ପଡିବ ତ କେଉଁଠି ? ଏହି ଗୋଟିଏ ଶ୍ଲୋକରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ଅନେକ ପ୍ରଶ୍ମର ସମାଧାନ କରିଦେଲେ । ତାହାଙ୍କ ଜିଞ୍ଜାସା ଥିଲା ଯେ, ସ୍ଥିତପଞ୍ଜ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ କ'ଶ ? ସେ କିପରି କହୁଥାନ୍ତି ? କିପରି ବସୁଥାନ୍ତି ? କିପରି ଚାଲୁଥାନ୍ତି ? ଶ୍ରୀକୃଷ ଗୋଟିଏ ଶବ୍ଦରେ ହିଁ ଉତ୍ତର ଦେଲେ ଯେ, ସେ ସମ୍ବଦ୍ରବତ୍ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ବିଧି ନିଷେଧ ହୋଇନଥାଏ ଯେ, ଏପରି ବସନ୍ତୁ, ଏପରି ଚାଲନ୍ତୁ ଇତ୍ୟାଦି । ସେ ହିଁ ପରମଶାନ୍ତିକୁ ପାପ୍ଟ କରିଥାନ୍ତି କାରଣ ସେ ସଂଯମୀ ଅଟନ୍ତି । ଭୋଗକାମୀ ବ୍ୟକ୍ତି ଶାନ୍ତି ପାଇନଥାଏ । ଏହା ଉପରେ ପୁଣି କହୁଛନ୍ତି-

# ବିହାୟକାମାନ୍ ୟଃ ସର୍ବାନ୍ ପୁମାଂଷ୍ଟରତି ନିଃସ୍ବୃହଃ । ନିର୍ମମୋ ନିରହଙ୍କାରଃ ସ ଶାନ୍ତିମଧିଗଚ୍ଛତି ॥୭୧॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କାମନାଗୁଡିକୁ ତ୍ୟାଗ କରି 'ନିର୍ମମଃ'– ମୁଁ ଏବଂ ମୋର ଭାବ ତଥା ଅହଂକାର ଏବଂ ଷ୍ବୃହା ରହିତ ହୋଇ ଜୀବନ ବ୍ୟତୀତକରିଥାଏ । ସେ ପରମଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଯାହା ପରେ ଆଉକିଛି ପାଇବା ଶେଷ ରହିନଥାଏ ।

ଏଷା ବାହୀ ସ୍ଥିତଃ ପାର୍ଥ ନୈନାଂ ପାପ୍ୟ ବିମୁହ୍ୟତି ।

#### ସ୍ଥିତ୍ୱାସ୍ୟାମନ୍ତକାଳେଽପି ବ୍ରହ୍ମନିର୍ବାଣମୂଚ୍ଛତି ॥୭୨॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ଉପରୋକ୍ତ ସ୍ଥିତି ବ୍ରହ୍ମକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷଙ୍କ ସ୍ଥିତି ଅଟେ । ସମୁଦ୍ରରୂପୀ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବିଷୟରୂପୀ ନଦୀ ସମାହିତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ସେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସଂଯମୀ ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷତଃ ପରମାତ୍ଯାଦର୍ଶୀ ଅଟନ୍ତି । କେବଳ 'ଅହଂ ବ୍ରହ୍ମାସ୍ନି' – ପଢିଦେଲେ କିୟା ପୁନରାବୃତ୍ତି କରିଦେଲେ ଏହି ସ୍ଥିତି ଆସିନଥାଏ । ସାଧନ ମାଧ୍ୟମରେ ହିଁ ଏହି ବ୍ରହ୍ମସ୍ଥିତି ପାଇବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ଏପରି ମହାପୁରୁଷ ବ୍ରହ୍ମ ନିଷରେ ସ୍ଥିର ରହି ଶରୀରର ଅତ୍ତଃକାଳରେ ମଧ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମାନନ୍ଦକୁ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

#### ନିଷର୍ଷ

ପ୍ରାୟଃ ଲୋକେ କହିଥାନ୍ତି ଯେ, ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଗୀତା ସମ୍ପୂର୍ଷ ହୋଇଗଲା । କିନ୍ତୁ କେବଳ କର୍ମର ନାମମାତ୍ର ନେଇଗଲେ କର୍ମ ପୂର୍ଷ ହୋଇଯିବ, ତେବେ ତ ଗୀତାର ସମାପନ ସ୍ୱୀକାର କରିବାକୁ ହେବ । ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏହା ହିଁ କହିଥିଲେ ଯେ, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ନିଷ୍ୟାମ କର୍ମ ଯୋଗ ବିଷୟରେ ଶୁଣ । ଯାହାକୁ ଜାଣି ତୁମେ ସଂସାର ବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବ । କର୍ମ କରିବାରେ ହିଁ ତୁମର ଅଧିକାର, ଫଳରେ କଦାପି ନୁହଁ ଏବଂ କର୍ମ କରିବାରେ ଅଶ୍ରଦ୍ଧା ଭାବ ମଧ୍ୟ ନରହୁ । ନିରନ୍ତର କରିବା ନିମନ୍ତେ ତତ୍ପର ହୋଇଯାଅ । ଏହାର ପରିଣାମରେ ତୁମେ ପରଂଦୃଷ୍ଣା – ପରମ ପୁରୁଷଙ୍କ ଦର୍ଶନ କରି ସ୍ଥିତପ୍ରଜ୍ଞ ହୋଇଯିବ । ପରମଶାନ୍ତି ଉପଲନ୍ତ୍ୱ କରିବ କିନ୍ତୁ ଏହା କହିଲେ ନାହିଁ ଯେ, କର୍ମ କର୍ମଣ ?

ଏହା ସାଂଖ୍ୟ ଯୋଗ ନାମକ ଅଧ୍ୟାୟ ନୁହଁ । ଏହି ନାମ ଶାସ୍ତକାରଙ୍କ ନୁହଁ । ଅପିତୁ ଟୀକାକାର ମାନଙ୍କ ଅବଦାନ ଅଟେ । ସେମାନେ ନିଜର ବୁଦ୍ଧି ଅନୁସାରେ ହିଁ ଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି, ତେବେ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ କ'ଶ ? ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ କର୍ମର ଗରୀମା, ଏହାକୁ କରିବାରେ ବର୍ତ୍ତିଯାଉଥିବା ସାବଧାନୀ ଏବଂ ସ୍ଥିତପ୍ରଞ୍ଜଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ ପ୍ରତିପାଦନ କରି ଶ୍ରୀକୃଷ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ମନରେ କର୍ମ ପ୍ରତି ଉତ୍କଣା ଜାଗ୍ରତ କଲେ । ତାହାଙ୍କୁ କିଛି ପ୍ରଶ୍ନ ଦେଲେ ଯେ, ଆତ୍ମା ଶାଶ୍ୱତ, ସନାତନ, ତାହାକୁ ଜାଣି ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ହୋଇଯାଅ । ଏହାର ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଦୁଇଟି ସାଧନ ରହିଛି - ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ଏବଂ ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗ । ନିଜର ଶକ୍ତିକୁ ଦୃଷ୍ଟିରେ ରଖି ହାନି - ଲାଭ ସ୍ୱୟଂ ନିର୍ଣ୍ଣୟକରି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା ହିଁ ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗ ତଥା ଇଷ୍ଟ ଉପରେ ନିର୍ଭର ହୋଇ ସମର୍ପଣ ସହିତ ସେହି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା ହିଁ ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗ ଅଥବା ଭକ୍ତିଯୋଗ ଅଟେ । ଗୋସ୍ୱାମୀ ତୃଳସୀ ଦାସ ଉଭୟଙ୍କ ଚିତ୍ତଣ ଏହି ପ୍ରକାରେ କରିଛନ୍ତି -

ମୋରେ ପ୍ରୌଢ ତନୟ ସମ ଜ୍ଞାନୀ । ବାଳକ ସୂତ ସମ ଦାସ ଅମାନୀ । ଜନହି ମୋର ବଳ ନିଜ ବଳ ତାହୀ । ଦୁହୁ କହଁ କାମ କ୍ରୋଧ ରିପୁ ଆହୀ । (ରାମଚରିତ ମାନସ –୩/୪୨/୮-୯)

ମୋର ଭକନ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଦୁଇ ପ୍ରକାରର ଅଛନ୍ତି – ଗୋଟିଏ ଜ୍ଞାନମାର୍ଗୀ ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ଭକ୍ତିମାର୍ଗୀ । ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗୀ ଅଥବା ଭକ୍ତିଯୋଗୀ ଶରଣାଗତ ହୋଇ ମୋର ଆଶ୍ରୟ ନେଇ ଚାଲିଥାଏ । ଜ୍ଞାନଯୋଗୀ ନିକ ଶକ୍ତିକୁ ଦୃଷ୍ଟରେ ରଖି , ନିକର ହାନୀଲାଭକୁ ବିଚାର କରି ନିକ ଭରୋସାରେ ଚାଲିଥାଏ । ଯେତେବେଳେ କି ଉଭୟଙ୍କ ଶତ୍ରୁ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ଜ୍ଞାନଯୋଗୀ ମାନଙ୍କୁ କାମକ୍ରୋଧାଦି ଶତ୍ରୁମାନଙ୍କ ଉପରେ ବିଜୟ ଲାଭ କରିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ ଏବଂ ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗୀଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଏହି କାମ, କ୍ରୋଧାଦିଙ୍କ ସହିତ ହିଁ ଯୁଦ୍ଧ କରିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । କାମନା ତ୍ୟାଗ ଉଭୟଙ୍କୁ କରିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ ଏବଂ ଉଭୟ ମାର୍ଗରେ କରାଯାଉଥିବା କର୍ମ ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ଏହି କର୍ମର ପରିଣାମରେ ପରମ ଶାନ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯିବ । କିନ୍ତୁ ଏହା କହିଲେ ନାହିଁ ଯେ, କର୍ମ କ'ଶ ? ବର୍ତ୍ତମାନ ଆପଣଙ୍କ ସମକ୍ଷରେ ମଧ୍ୟ କର୍ମ ଗୋଟିଏ ପ୍ରଶ୍ନ ହୋଇ ରହିଲା । ଅର୍କୁନଙ୍କ ମନରେ ମଧ୍ୟ କର୍ମ ପ୍ରତି ଜିଜ୍ଞାସା ହୋଇଥିଲା । ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ ପ୍ରାରୟରେ ହିଁ ସେ କର୍ମ ବିଷୟକ ପ୍ରଶ୍ନ ପ୍ରସ୍ତୁତ କଲେ । ଅତଃ –

ଞ୍ଜି ତହଦିତି ଶ୍ରୀମଭଗବତ୍ ଗୀତାସୂପନିଷସୁ ବ୍ରହ୍ମ ବିଦ୍ୟାୟାଂ ଯୋଗଶାସ୍ତେ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍କୁନ ସୟାଦେ 'କର୍ମ ଜିଜ୍ଞାସା 'ନାମ ଦ୍ୱିତୀୟୋ ଶ୍ରାୟଃ ॥ ୨ ॥

ଏହିପରି ଶ୍ରୀମତ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତାରୂପୀ ଉପନିଷତ୍ ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗ ଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସମ୍ଭାଦରେ କର୍ମ–ଜିଜ୍ଞାସା ନାମକ ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ।

ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ପରମହଂସ ପରମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାୟାଃ 'ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା' ଭାଷ୍ୟେ 'କର୍ମଜିଜ୍ଞାସା ' ନାମ ଦ୍ୱିତୀୟୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୨॥

॥ ହରି ॐ ତତ୍ସତ ॥

# ଶ୍ରୀ ପରମାତ୍ସନେ ନମଃ ଅଥ ତୃତୀୟୋ<ଧାୟ

ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ, ଏହିବୃଦ୍ଧି ତୁମ ନିମନ୍ତେ ଜ୍ଞାନମାର୍ଗ ବିଷୟରେ କୁହାଗଲା କେଉଁ ବୃଦ୍ଧି ? ଏହା କି ଯୁଦ୍ଧ କର । ଜିଣିଲେ ମହାମହିମ ସ୍ଥିତି ପ୍ରାପ୍ତ କରିବ ଏବଂ ହାରିଲେ ଦେବତ୍ୱ । ଜିଣିଲେ ସର୍ବସ୍ୱ ଏବଂ ହାରିଲେ ଦେବତ୍ୱ । ଉଭୟ ପକ୍ଷରୁ କିଛି ନା କିଛି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଅନ୍ଧ ମଧ୍ୟ କ୍ଷତି ଏଥିରେ ନାହିଁ । ପୁଣି କହିଲେ, ବର୍ତ୍ତମାନ ତୁମେ ଏହାକୁ ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗ ବିଷୟରେ ଶୁଣ । ଯେଉଁ ବୁଦ୍ଧିଦ୍ୱାରା ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇ ତୁମେ କର୍ମ ବନ୍ଧନରୁ ସମ୍ୟକ୍ ରୂପେ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବ । କର୍ମ କରିବା ସମୟରେ ଆବଶ୍ୟକ ସାବଧାନୀ ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି – ତୁମର ଫଳ ନିମନ୍ତେ ଆଶା ମଧ୍ୟ ନ ରହୁ । କାମନା ରହିତ ହୋଇ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୁଅ ଏବଂ କର୍ମ କରିବାରେ ମଧ୍ୟ ତୁମର ଅଶ୍ରଦ୍ଧା ନରହୁ । ଯାହାଦ୍ୱାରା କର୍ମ ବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବ । ମୁକ୍ତ ତ ହୋଇଯିବ କିନ୍ତୁ ରାୟାରେ ନିଜର ସ୍ଥିତି ଅବଗତ ହେଉନାହିଁ ।

ଅତଃ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ନିଷାମ କର୍ମ ଯୋଗ ଅପେକ୍ଷା ଜ୍ଞାନଯୋଗ ସରଳ ଏବଂ ପ୍ରାସ୍ତିଯୁକ୍ତ ପ୍ରତୀତ ହେଲା । ସେ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ – ହେ ଜନାର୍ଦ୍ଦନ ! ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଅପେକ୍ଷା ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗ ଯଦି ଆପଣଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଶ୍ରେଷ, ତେବେ ମୋତେ ଏହି ଭୟଙ୍କର କର୍ମରେ କାହିଁକି ପ୍ରବୃତ୍ତ କରାଉଛନ୍ତି । ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ପ୍ରଶ୍ନ ସ୍ୱଭାବିକ ଥିଲା । ଧରି ନିଆଯାଉ ଗୋଟିଏ ସ୍ଥାନକୁ ଯିବା ନିମନ୍ତେ ଦୁଇଟି ରାୟା ରହିଛି । ଯଦି ଆପଣଙ୍କୁ ବାୟବରେ ଯିବାର ଅଛି, ତେବେ ଆପଣ ଅବଶ୍ୟ ପ୍ରଶ୍ନ କରିବେ ଯେ, ଏଥିରେ ସୁଗମ କେଉଁଟି । ଯଦି ପ୍ରଶ୍ନ ଆପଣ କରୁନାହାଁନ୍ତି, ତେବେ ଆପଣ ପଥିକ ନୁହଁନ୍ତି । ଠିକ୍ ଏହିପରି ଅର୍ଜୁନ ମଧ୍ୟ ପ୍ରଶ୍ନ ରଖିଲେ ।

#### ଅର୍ଜୁନ ଉବାଚ

## କ୍ୟାୟସୀ ଚେତ୍କର୍ମଶୟେ ମତା ବୁଦ୍ଧିର୍ଜନାର୍ଦ୍ଦନ । ତତ୍ କିଂ କର୍ମଣି ଘୋରେ ମାଂ ନିୟୋଜୟସି କେଶବ ॥୧॥

ଜନତାଙ୍କ ଉପରେ ଦୟା କରୁଥିବା ହେ ଜନାର୍ଦ୍ଦନ ! ଯଦି ନିଷାମ କର୍ମଯୋଗ ଅପେକ୍ଷା ଜ୍ଞାନଯୋଗ ଆପଣଙ୍କୁ ଶ୍ରେଷ ମାନ୍ୟ, ତେବେ ହେ କେଶବ ! ଆପଣ ମୋତେ ଏ ଭୟଙ୍କର କର୍ମ ଯୋଗରେ କାହିଁକି ପ୍ରବୃତ୍ତ କରାଉଛନ୍ତି । ନିଷାମ କର୍ମଯୋଗରେ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଭୟଙ୍କରତା ଦିଶୁ ଥିଲା । କାରଣ ଏଥିରେ କର୍ମ କରିବାରେ ହିଁ ଅଧିକାର, କିନ୍ତୁ ଫଳରେ କଦାପି ନୁହଁ । କର୍ମ କରିବାରେ ଅଶ୍ରଦ୍ଧା ମଧ୍ୟ ନହେଉ ଏବଂ ନିରନ୍ତର ସମର୍ପଣ ସହିତ ଯୋଗରେ ଦୃଷ୍ଟି ରଖ କର୍ମରେ ଲାଗି ରହ ।

ଯେତେବେଳେ କି ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗରେ ହାରିଲେ ଦେବତ୍ୱ ଏବଂ ଜିଶିଲେ ମହାମହିମ ସ୍ଥିତି । ନିଜର ଲାଭ, ହାନି ସ୍ୱୟଂ ବିଚାର କରି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା ଉଚିତ୍ । ଏହିପରି ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗ ଅପେକ୍ଷା ଜ୍ଞାନଯୋଗ ସରଳ ପ୍ରତୀତ ହେଲା । ତେଣୁ ସେ ନିବେଦନ କଲେ–

# ବ୍ୟାମିଶ୍ରେଶେବ ବାକ୍ୟେନ ବୃଦ୍ଧିଂ ମୋହୟସୀବ ମେ । ତଦେକଂ ବଦ ନିର୍ଣ୍ଣିତ୍ୟ ୟେନ ଶ୍ରେୟୋଽହମାପୁ ୟାମ୍ ॥୨॥

ଆପଣ ଏହିପରି ମିଶ୍ରିତ ବଚନଦ୍ୱାରା ମୋର ବୁଦ୍ଧିକୁ ମୋହିତ କରୁଛନ୍ତି । ଆପଣ ତ ମୋର ବୁଦ୍ଧିରେଣ୍ଠିତ ମୋହକୁ ଦୂର କରିବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଛନ୍ତି । ଅତଃ ଏଥିମଧ୍ୟରୁ କୌଣସି ଗୋଟିଏ ନିଣ୍ଟୟ କରି କୁହନ୍ତୁ । ଯାହାଦ୍ୱାରା ମୁଁ ଶ୍ରେୟ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମକଲ୍ୟାଣ ମୋକ୍ଷ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯିବ । ଏହା ଉପରେ ପୁଣି ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଲେ–

#### ଶୀ ଭଗବାନ୍ସବାଚ

# ଲୋକେଃସ୍ମିନ୍ ଦ୍ୱିବିଧା ନିଷା ପୁରା ପ୍ରୋକ୍ତା ମୟାନଘ । ଜ୍ଞାନୟୋଗେନ ସାଂଖ୍ୟାନାଂ କର୍ମୟୋଗେନ ୟୋଗିନାମ୍ ॥୩॥

'ହେ ନିଷ୍ପାପ ଅର୍ଜୁନ ! ଏହି ସଂସାରରେ ସତ୍ୟ ଶୋଧର ଦୁଇଟି ଧାରା ମୋ ଦ୍ୱାରା ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ।' ଆଗରୁ କହିବାର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ କୌଣସି ସତ୍ୟ କିୟା ତ୍ରେତୟା ରେ ନାହିଁ, ବରଂ ଯାହା ବର୍ତ୍ତମାନ ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ କହି ଆସିଲେ – ଜ୍ଞାନୀମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗ ଏବଂ ଯୋଗୀମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ମାର୍ଗ କୁହାଗଲା । ଉଭୟ ମାର୍ଗ ଅନୁସାରେ କର୍ମ ତ କରିବାକୁ ହିଁ ପଡ଼ିବ । କର୍ମ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଅଟେ ।

## ନ କର୍ମଣାମନାରୟାନ୍ନୈଷର୍ମ୍ୟଂ ପୁରୁଷୋଽଶ୍କୁତେ । ନ ଚ ସନ୍ୟସନାଦେବ ସିଦ୍ଧିଂ ସମଧିଗଚ୍ଛତି ॥୪॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମନୁଷ୍ୟ ନା କର୍ମକୁ ପ୍ରାରୟ ନକରି ନିଷ୍କର୍ମତାର ଅନ୍ତିମ ସ୍ଥିତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ନା ପ୍ରାରୟ କରିଥିବା କର୍ମକୁ ତ୍ୟାଗ କରିଦେଲେ ଭଗବତ୍ ପ୍ରାପ୍ତି ରୂପୀ ପରମସିଦ୍ଧିକୁ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ତୁମକୁ ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗ ଭଲ ଲାଗୁ ଅଥବା ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ମାର୍ଗ । ଉଭୟ ପକ୍ଷରେ କର୍ମ ତ କରିବାକୁ ହିଁ ପଡ଼ିବ । ପ୍ରାୟଃ ଏହି ସ୍ଥଳରେ ଲୋକେ ଭଗବତ୍ ପଥରେ ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ମାର୍ଗ ଏବଂ ସୁରକ୍ଷା ଖୋଜିବାରେ ଲାଗିଥାନ୍ତି । କର୍ମ ପ୍ରାରୟ ହିଁ ନକରି ହୋଇଗଲା ନିଷ୍କମୀ ! ଏପରି କେଉଁଠି ଭ୍ରାନ୍ତି ନ ରହୁ । ସେଥି ନିମନ୍ତେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, କର୍ମ ପ୍ରାରୟ ନକରି କେହି ମଧ୍ୟ ନିଷ୍କର୍ମ ଭାବକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ନଥାଏ । ଶୁଭାଶୁଭ କର୍ମର ଯେଉଁଠାରେ ଅନ୍ତ ହୋଇଯାଏ, ପରମ ନିଷ୍କର୍ମତାର ସେହି ଛିତିକୁ କର୍ମ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ପାଇ ହେବ । ଏହିପରି ବହୁତ ଲୋକେ କହିଥାନ୍ତି, ଆୟେ ତ ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗୀ, ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗରେ କର୍ମ ହିଁ ନାହିଁ । ଏହି ମାନ୍ୟତା ରଖି କର୍ମକୁ ତ୍ୟାଗ କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଜ୍ଞାନୀ ହୋଇନଥାନ୍ତି । ପ୍ରାରୟ କରିଥିବା କ୍ରିୟାକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ଦେଲେ ମଧ୍ୟ କେହି ଭଗବତ୍ ସାକ୍ଷାତ୍କାରରୂପୀ ପରମ ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି । କାରଣ –

# ନ ହି କଣ୍ଟିତ୍ କ୍ଷଣମପି ଜାତୁ ତିଷ୍ପତ୍ୟକର୍ମକୃତ୍ । କାର୍ୟ୍ୟତେ ହ୍ୟବଶଃ କର୍ମ ସର୍ବଃ ପ୍ରକୃତିକୈର୍ଗୁଣୈଃ ॥୫॥

କୌଣସି ପୁରୁଷ ଯେକୌଣସି ସମୟରେ କ୍ଷଣମାତ୍ର ମଧ୍ୟ କର୍ମ ନକରି ରହିପାରିବ ନହିଁ । କାରଣ ସମୟ ପୁରୁଷ ପ୍ରକୃତିରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ଗୁଣଦ୍ୱାରା ବିବଶ ହୋଇ କର୍ମ କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରକୃତି ଏବଂ ପ୍ରକୃତିରୁ ଉତ୍ପନ୍ନଗୁଣ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କୀବିତ ଅଛନ୍ତି । ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କୌଣସି ପୁରୁଷ କର୍ମ ନ କରି ରହିପାରିବ ନହିଁ । ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟର ୩୩–୩୪ଖ୍ଲୋକରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ୟାବନମାତ୍ର ଅର୍ଥାତ୍ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମ ଜ୍ଞାନରେ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଜ୍ଞାନରୂପୀ ଅଗ୍ନି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମକୁ ଉପ୍ନ କରିଦିଏ । ଏଠାରେ ସେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, କର୍ମ ନକରି କୌଣସି ପୁରୁଷ ରହିନଥାନ୍ତି । ଅନ୍ତତଃ ସେହି ମହାପୁରୁଷ କ'ଣ କହିବାକୁ ଚାହୁଁଛନ୍ତି । ତାହାର ଆଶୟ ଏପରି ଯେ, ଯଜ୍ଞ କରି କରି ତିନିଗୁଣରୁ ଅତୀତ ହୋଇଗଲେ , ମନର ବିଲୟ ଏବଂ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ ଯଜ୍ଞର ପରିଣାମ ବାହାରିଗଲେ କର୍ମ ଶେଷ ହୋଇଯାଏ । ସେହି ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କ୍ରିୟା ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେବା ପୂର୍ବରୁ କର୍ମ ନାଶ ହୁଏ ନାହିଁ । ପ୍ରକୃତି ପିଣ୍ଡ ଛାଡ଼ି ନଥାଏ ।

# କର୍ମେନ୍ଦ୍ରିୟାଣି ସଂୟମ୍ୟ ୟ ଆଞ୍ଚେ ମନସା ସ୍ମରତ୍ନ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟାର୍ଥାଚ୍ ବିମୂଢ଼ାତ୍ମା ମିଥ୍ୟାଚାରଃ ସ ଉଚ୍ୟତେ ॥୬॥

ଏତିକି ପରେ ମଧ୍ୟ ବିଶେଷ ରୂପେ ମୃଢ ବ୍ୟକ୍ତି, ଯିଏ କର୍ମେନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ହଠ ପୂର୍ବକ ନିରୋଧ କରି ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଭୋଗକୁ ମନଦ୍ୱାରା ସ୍ମରଣ କରିଥାଏ, ସେ ମିଥ୍ୟାଚାରୀ, ପାଖଞ୍ଜି, ନା କି ଜ୍ଞାନୀ । ସିଦ୍ଧ ହେଉଛି ଯେ, ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ କାଳରେ ମଧ୍ୟ ଏପରି ରୂଢିମାନ ଥିଲା । ଲୋକେ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ କର୍ମକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ହଠ ପୂର୍ବକ ନିରୋଧ କରି ବସି ଯାଉଥିଲେ ଏବଂ କହୁଥିଲେ ଯେ,

ମୁଁ ଜ୍ଞାନୀ ଅଟେ । ମୁଁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଟେ । ମୁଁ ଶୁଦ୍ଧ ଅଟେ । ମୁଁ ବୁଦ୍ଧ ଇତ୍ୟାଦି । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ସେମାନେ ଧୂର୍ତ୍ତ ଅଟନ୍ତି । ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗ ଉଚିତ୍ ଲାଗୁ ଅର୍ଥାତ୍ ନିଷ୍କାମ କର୍ମମାର୍ଗ । ଉଭୟ ମାର୍ଗରେ କର୍ମ ତ କରିବାକୁ ହିଁ ପଡ଼ିବ ।

#### ୟସ୍କିନ୍ଦ୍ରିୟାଣି ମନସା ନିୟମ୍ୟାରଭତେ ଽର୍କୁନ । କର୍ମେନ୍ଦିୟେଃ କର୍ମୟୋଗମସକ୍ତଃ ସ ବିଶିଷ୍ୟତେ ॥୭॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ମନ ଦ୍ୱାର। ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ବଶକରି, ଯେତେବେଳେ ମନରେ ମଧ୍ୟ ବାସନା ଷ୍ଟୁରଣ ନହେବ, ସର୍ବଥା ଅନାଶକ୍ତ ହୋଇ କର୍ମେନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା କର୍ମ ଯୋଗ ଆଚରଣ କରିଥାଏ । ସେ ହିଁ ଶ୍ରେଷ ଅଟେ । ଠିକ୍ ଅଛି, ବୁଝିପାରିଲେ ଯେ, କର୍ମ ଆଚରଣ କରିବା, କିନ୍ତୁ ଏଠାରେ ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠୁଛି ଯେ, କେଉଁ କର୍ମ କରିବା ? । ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି–

# ନିୟତଂ କୁରୁ କର୍ମ ତ୍ୱଂ କର୍ମ ଜ୍ୟାୟୋ ହ୍ୟକର୍ମଣଃ । ଶରୀରୟାଡ଼ାପି ଚ ତେ ନ ପସିଦ୍ଧ୍ୟେଦକର୍ମଣଃ ॥୮॥

ହେ ଅର୍କ୍ରନ ! ତୁମେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରାଯାଇଥିବା କର୍ମ କର । ଅର୍ଥାତ୍ କର୍ମ ତ ବହୁତ ଗୁଡ଼ିଏ ରହିଛି । ସେଥିରେ କୌଣସି ଗୋଟିଏ ନିର୍ଣ୍ଣିତ କରାଯାଇଛି । ସେହି ନିର୍ଦ୍ଧିତରୂପ କର୍ମ କର । କର୍ମ ନକରିବା ଅପେକ୍ଷା କର୍ମ କରିବା ଶ୍ରେଷ । ତେଣୁ କରି କର୍ମ କରିଚାଲ। ଯଦି ଅଚ୍ଚ ଦୂର ମଧ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିଦେବ, ତେବେ ଯେପରି ପର୍ବର କହି ଆସିଛି, ମହାନ୍ ଜନ୍ମ-ମୃତ୍ୟ ଭୟର ଉଦ୍ଧାର କରିଦେବ, ତେଣୁ କରି ଶ୍ରେଷ ଅଟେ । କର୍ମ ନକରିବା ଦ୍ୱାରା ତୁମର ଶରୀର ଯାତ୍ରା ମଧ୍ୟ ସିଦ୍ଧ ହେବ ନାହିଁ । ଶରୀର ଯାତାର ଅର୍ଥ ଲୋକେ କହନ୍ତି - 'ଶରୀର ନିର୍ବାହ । କିପରି ଶରୀର ନିର୍ବାହ ? କ'ଶ ଆପଣ ଶରୀର ? ଏହି ପୁରୁଷ ଜନ୍ନ ଜନ୍ନାନ୍ତରରୁ, ଯୁଗଯୁଗାନ୍ତରରୁ ଶରୀର ଯାତ୍ୱା ହିଁ ତ କରି ଆସୁଅଛି । ଯେପରି ବସ୍ତ ଜିର୍ତ୍ତ ହେଲେ ଅନ୍ୟ ବସ୍ତ ଧାରଣ କରି।ଥାଏ । ସେହିପରି କୀଟ ପଡଙ୍ଗଠାରୁ ମାନବ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ, ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଠାରୁ ୟାବନ ମାତ୍ର ଅର୍ଥାତ୍ ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣ ଜଗତ ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଅଟେ । ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଯୋନିରେ ବରାବର ଏହି ଜୀବ ଶରୀର ମାଧ୍ୟମରେ ହିଁ ଯାତା କରିଥାଏ । କର୍ମ ଗୋଟଏ ଏପରି ବସ୍ତୁ , ଯେ କି ଏହି ଯାତ୍ରାକୁ ସିଦ୍ଧ କରିଦେଇଥାଏ । ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିଦେଇଥାଏ । ଧରି ନିଆଯାଉ ଯଦି ଗୋଟିଏ ମାତ୍ର ଜନ୍ମ ନେବା ବାକି ରହିଛି, ତେବେ ଯାତ୍ରା ଜାରି ରହିଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ପଥିକ ଚାଲିଛି । ସେ ଅନ୍ୟ ଶରୀରରେ ଯାତା କରୁଛି । ଯାତା ପୂର୍ଷ ସେତେବେଳେ ହୋଇଥାଏ, ଯେତେବେଳେ ଗନ୍ତବ୍ୟସ୍ଥଳ ଆସିଯାଇଥାଏ । ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସ୍ଥିତି ପଣ୍ଟାତ୍ ଏହି ଆତ୍ମାକ ଶରୀର ଯାତ୍ରା କରିବାକୁ ପଡ଼ି ନଥାଏ ।

ଅର୍ଥାତ୍ ଶରୀର ତ୍ୟାଗ ଏବଂ ଶରୀର ଧାରଣ କର୍ମ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଅତଃ କର୍ମ ଏପରି ଏକ ବସ୍ତୁ ଯାହାକି ଏହି ପୁରୁଷଙ୍କୁ ପୁନଃ ଶରୀର ଯାତ୍ରା କରିବାକୁ ପଡ଼ିନଥାଏ । 'ମୋକ୍ଷ ସେ ଶୁଭାତ୍ (୪/୧୬) । ହେ ଅକୁର୍ନ ! ଏହି କର୍ମକୁ କରି ତୁମେ ସଂସାରବନ୍ଧନରୂପୀ ଅଶୁଭରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇଯିବ । କର୍ମ ଏପରି ଏକ ବସ୍ତୁ ଯାହାକି ସଂସାର ବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତି ଦେଇଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠୁଛି ଯେ, ସେହି ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ କ'ଣ ? ଏହା ଉପରେ କହଛନ୍ତି –

# ୟଜ୍ଞାର୍ଥାତ୍କର୍ମଣୋଽନ୍ୟତ୍ର ଲୋକୋଽୟଂ କର୍ମବନ୍ଧନଃ । ତଦର୍ଥଂ କର୍ମ କୌନ୍ତେୟ ମୁକ୍ତସଙ୍ଗଃ ସମାଚର ॥୯॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିଁ କର୍ମ । ତାହା କ୍ରିୟାତ୍ମକ କର୍ମ ଅଟେ । ଯାହାଦ୍ୱାରା ଯଜ୍ଞ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେବ । ସିଦ୍ଧ ହେଉଛି ଯେ, କର୍ମ ଗୋଟିଏ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଯେଉଁ କର୍ମ ହେଉଛି, କ'ଣ ତାହା କର୍ମ ନୁହଁ ? ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି – ନାହିଁ, ତାହା କର୍ମ ନୁହଁ । ଅନ୍ୟତ୍ର ଲୋକୋ । କର୍ମ ବେନ୍ଦ୍ର ମହା ବହି ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟା ବ୍ୟତୀତ ଦୁନିଆରେ ଯାହା କିଛି କରାଯାଉଛି, ସାରା ଜଗତ୍ ଯେଉଁଥିରେ ରାତ୍ରଦିନ ବ୍ୟୟ, ତାହା ଏହି ଲୋକର ଏକ ବନ୍ଧନ ମାତ୍ର । ନା କି କର୍ମ । କର୍ମ ତ ମୋୟ ସେ ଶୁଭାତ୍ – ଅଶୁଭ ଅର୍ଥାତ୍ ସଂସାର ବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତି ଦେଇଥାଏ । ମାତ୍ର ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିଁ କର୍ମ । ତାହା କ୍ରିୟାତ୍ମକ କର୍ମ, ଯେଉଁଥିରେ ଯଜ୍ଞ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଥାଏ । ଅତଃ ହେ ଅର୍କୁନ ! ସେହି ଯଜ୍ଞ ପୂର୍ତ୍ତି ନିମନ୍ତେ ସଙ୍ଗ ଦୋଷରୁ ଅଲଗା ରହି ସମ୍ୟକ୍ ରୂପରେ କର୍ମ ଆଚରଣ କର । ସଙ୍ଗ ଦୋଷରୁ ଅଲଗା ନ ହୋଇ ଏହି କର୍ମ ହୋଇନଥାଏ ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ଆୟେ ବୁଝିଗଲେ ଯେ, ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିଁ କର୍ମ । କିନ୍ତୁ ଏଠାରେ ପୁନଃ ଗୋଟିଏ ନବୀନ ପ୍ରଶ୍ନ ଉତ୍ପନ୍ଧ ହେଉଛି ଯେ, ସେହି ଯଜ୍ଜ କ'ଣ ? ଯାହାକୁ ଆମେ କରିବା । ଏଠାରେ ପ୍ରଥମେ ଯଜ୍ଜକୁ ନ କହି, ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହୁଛତ୍ତି ଯେ, ଯଜ୍ଞ କେଉଁଠୁ ଆସିଲା ? ସେ କ'ଣ ଦେଉଥାଏ ? ତାହାର ବିଶେଷତା ଉପରେ କହୁଛତ୍ତି । ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯାଇ ସଷ୍ଟ କଲେ ଯେ, ଯଜ୍ଜ କ'ଶ ? ଯାହାକୁ ଆୟେ କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ଦେବା ଏବଂ ତାହା ଆୟର କର୍ମ ହେବାରେ ଲାଗିବ । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଶୈଳୀରୁ ସଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ ଯେ, ଯେଉଁ ବସ୍ତୁର ଚିତ୍ରଣ କରାଯିବ, ସେ ପ୍ରଥମେ ତାହାର ବିଶେଷତାକୁ ଚିତ୍ରଣ କରୁଛନ୍ତି । ଯାହାଦ୍ୱାରା ଶ୍ରଦ୍ଧା ଜାଗ୍ରତ ହେବ । ତତ୍ପଣ୍ଟାତ୍ ସେ ସେଥିରେ କ୍ରିୟାଶୀଳ ନିମନ୍ତେ ସାବଧାନୀ ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି ଏବଂ ପରିଶେଷରେ ମୁଖ୍ୟ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ପ୍ରତିପାଦିତ କରୁଛନ୍ତି ।

ସ୍ମରଣ ଥାଉ ଯେ, ଏଠାରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କର୍ମର ଅନ୍ୟ ଏକ ଅଙ୍ଗ ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି – କର୍ମ ଗୋଟିଏ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କ୍ରିୟା । ଅନ୍ୟ ଯାହା କିଛି କର୍ମ କରାଯାଏ, ତାହା କର୍ମ ନୁହେଁ । ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ପ୍ରଥମବାର କର୍ମର ନାମ ନେଲେ, ତାହାର ବିଶେଷଣ ବର୍ଣ୍ଣନା କଲେ । ସେଥିରେ କ୍ରୀୟାଶୀଳ ନିମନ୍ତେ ସାବଧାନୀ ଉପରେ କହିଲେ । କିହୁ ଏହା କହି ନାହାଁନ୍ତି, କର୍ମ କ'ଣ ? ଏଠାରେ ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ ରେ କହିଲେ ଯେ, କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି କର୍ମ ନକରି ରହିପାରି ନଥାଏ । ପ୍ରକୃତି ଦ୍ୱାରା ପରାଧିନ ହୋଇ ମନୁଷ୍ୟ କର୍ମ କରିଥାଏ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ହଠ ପୂର୍ବକ ନିରୋଧ କରି ମନଦ୍ୱାରା ବିଷୟ ଚିନ୍ତନ କରିଥାଏ । ସେ ଦନ୍ଧୀ ଅଟେ । ଦୟ ଆଚରଣ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମାତ୍ର । ତେଣୁ ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମନଦ୍ୱାରା ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ସାଉଁଟିକରି ତୁମେ କର୍ମ କର । କିନ୍ତୁ ପ୍ରଶ୍ନ ଯେମିତି ସେମିତି ରହିଲା ଯେ, କେଉଁ କର୍ମ କରିବା ? ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଲେ ହେ ଅନ୍ତୁର୍ନ ! ତୁମେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରାଯାଇଥିବା କର୍ମ କର ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠୁଛି ଯେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ କ'ଶ ? ଯାହାକୁ ଆୟେ କରିବା । ତେବେ କହୁଛନ୍ତି, ଯଜ୍ଜକୁ କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ଦେବା ହିଁ କର୍ମ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠୁଛି ଯେ, ସେହି ଯଜ୍ଜ କ'ଶ ? ଏଠାରେ ଯଜ୍ଜର ଉତ୍ପତ୍ତି ଏବଂ ବିଶେଷତାକୁ କହି ଶାନ୍ତ ହୋଇଯିବେ । ଆଗକୁ ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯଜ୍ଜର ପ୍ରଷ୍ଟୁଟିତ ହୋଇଥିବା ରୂପ ମିଳିବ । ଯାହାକୁ କରିବା ହେଉଛି କର୍ମ ।

କର୍ମର ଏହି ପରିଭାଷ। ଗୀତା ବୃଝିବା ନିମନ୍ତେ ଏକ ଚାବିକାଠି । ଯଜ୍ଞ ଅତିରିକ୍ତ ଦୁନିଆରେ ଲୋକେ କିଛି ନା କିଛି କର୍ମ କରିଥାନ୍ତି । କିଏ ଖେତି କରିଥାଏ ତ କିଏ ବ୍ୟାପାର । କିଏ ପଦାସୀନ ତ କିଏ ସେବକ । କିଏ ନିଜକୁ ବୁଦ୍ଧିଜୀବି କହିଥାଏ ତ କିଏ ଶ୍ରମଜୀବି । କିଏ ସମାଜ ସେବାକୁ କର୍ମ ମାନିଥାଏ ତ କିଏ ଦେଶ ସେବାକୁ । ଏହି କର୍ମମାନଙ୍କରେ ଲୋକେ ସକାମ ଏବଂ ନିଷ୍କାମ କର୍ମର ଭୂମିକା ମାନି ନେଇଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି – ଏହା କର୍ମ ନୁହେଁ । ଅନ୍ୟତ୍ର ଲୋକୋ ସନ୍ଦର୍ମ ବହନ୍ତ ଲୋକୋ ଅଟି କର୍ମ ପକ୍ରିୟା ବ୍ୟତୀତ ଯାହା କିଛି କରାଯାଉଛି, ତାହା ଏହି ଲୋକର ବନ୍ଧନକାରୀ କର୍ମ ଅଟେ, ନା କି ମୋକ୍ଷଦ କର୍ମ । ବସ୍ତୁତଃ ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିଁ କର୍ମ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯଜ୍ଜକୁ ନକହି ପ୍ରଥମେ ଏହା କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଯଜ୍ଞ କେଉଁଠୁ ଆସିଲା ?

ସହୟଜ୍ଞାଃ ପ୍ରଜାଃ ସୃଷ୍ଟ। ପୁରୋବାଚ ପ୍ରଜାପତିଃ । ଅନେନ ପ୍ରସବିଷ୍ୟଧ୍ୟମେଷ ବୋଽସ୍ତ୍ରିଷ୍ଟକାମଧୂକ୍ ॥୧୦॥ ପ୍ରଜାପତି ବୃହ୍ମା କଳ୍ପର ଆଦିରେ ଯଜ୍ଜ ସହିତ ପ୍ରଜାମାନଙ୍କ ସୃଷ୍ଟିକରି କହିଲେ ,'ଏହି ଯଜ୍ଞ ଦ୍ୱାରା ବୃଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଅ।' ଏହି ଯଜ୍ଞ ତୃୟମାନଙ୍କ 'ଇଷ୍ଟକାମଧୂକ୍'- ଯେଉଁଥିରେ ଅନିଷ୍ଟ ନ ହେବ, ବିନାଶ ରହିତ ଇଷ୍ଟ ସୟନ୍ଧି କାମନା ପୂର୍ତ୍ତ କରିବ । ଯଜ୍ଞ ସହିତ ପ୍ରଜାମାନଙ୍କୁ କିଏ ସୃଷ୍ଟିକଲେ ? ପ୍ରଜାପତି ବ୍ରହ୍ମା । ବ୍ରହ୍ମା କିଏ ? କ'ଶ ଚାରିମୁଖ, ଆଠ ଚକ୍ଷୁ ଯୁକ୍ତ ଦେବତା, ଯେପରି କି ପ୍ରଚଳିତ ରହିଛି ? ନାହିଁ ! ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ଦେବତା ନାମରେ କୌଣସି ଭିନ୍ନ ସଭା ନାହିଁ । ପୁଣି ଏହି ପ୍ରଜାପତି କିଏ ? ବସ୍ତୁତଃ ଯେଉଁମାନେ ପ୍ରଜାମାନଙ୍କ ମୂଳ ଉଦ୍ଗମ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଠାରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଗଲେ, ସେହି ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ପ୍ରଜପତି ଅଟନ୍ତି । ବୃଦ୍ଧି ହିଁ ବ୍ରହ୍ମା- 'ଅହଂକାର ଶିବ ବୃଦ୍ଧି ଅକ, ମନ ଶଶି ଚିଉ ମହାନ୍' (ରା.ମାନସ/ ୬/୧୫କ) ସେହି ସମୟରେ ବୃଦ୍ଧି ଯନ୍ତମାତ୍ର ହୋଇଥାଏ । ସେହି ପୁରୁଷଙ୍କ ବାଣୀରେ ପରମାତ୍ୟା ହିଁ କହୁଥାନ୍ତି ।

ଭଜନର ବାୟବିକ କ୍ରିୟା ପ୍ରାରୟ ହୋଇଗଲା ପରେ ବୃଦ୍ଧିର ଉତ୍ତରୋତ୍ତର ବିକାଶ ହୋଇଥାଏ । ପାରୟ ଅବସ୍ଥାରେ ସେହି ବୃଦ୍ଧି ବୃହୁବିଦ୍ୟାରେ ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇଥିବା ଯୋଗୁଁ 'ବୁହୁବିତ୍' କୁହାଯାଇଥାଏ । କୁମଶଃ ବିକାରମାନଙ୍କ ଶମନ ହୋଇ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟାରେ ଶ୍ରେଷ ହେବା ପରେ ସେହି ବୃଦ୍ଧିକୁ 'ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୱର' କୁହାଯାଏ । ଉତ୍ଥାନ ଆହୁରି ସ୍ୱକ୍ଷ୍ମ ହୋଇଗଲେ ବୁଦ୍ଧିର ଅବସ୍ଥା ବିକଶିତ ହୋଇଯାଏ । ତେବେ ସେହି ବୃଦ୍ଧିକ **'ବୃହୁବିଦ୍ବରୀୟାନ୍'** କୁହାଯାଏ । ସେହି ଅବସ୍ଥାରେ ବୃହୁବିଦ୍ବେଭା ପ୍ରଷ, ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟ ଉତ୍ଥାନ ମାର୍ଗରେ ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ କରାଇବା ଅଧିକାର ପାସ୍ତ କରି ନେଇଥାଏ । ବୃଦ୍ଧିର ପରାକାଷା-**'ବ୍ରହ୍ଲବିଦ୍ ବରିଷ'** ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ଙ ସେହି ଅବସ୍ଥା, ଯେଉଁଥିରେ ଇଷ୍ଟ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇଥାଏ । ଏପରି ସ୍ଥିତିଯୁକ୍ତ ମହାପୁରୁଷ ପ୍ରଜାମାନଙ୍କ ମୂଳ ଉଦ୍ଗମ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ଠାରେ ପ୍ରବିଷ୍ଟ ଏବଂ ସ୍ଥିତି ପାଇଥାନ୍ତି । ଏପରି ମହାପୁରୁଷମାନଙ୍କ ବୃଦ୍ଧି ଯନ୍ତ୍ରମାତ୍ର ଅଟେ । ତାହାଙ୍କୁ ହିଁ ପ୍ରଜାପତି କୁହାଯାଇଥାଏ । ସେ ପ୍ରକୃତିର ଦୃନ୍ଦ ବିଶ୍ଲେଷଣ କରି ଆରାଧନା ପ୍ରକ୍ରିୟା ରଚନା କରିଥାନ୍ତି । ଯଜ୍ଞ ଅନୁରୂପ ସଂସ୍କାରମାନଙ୍କ ପ୍ରେଶା କରିବା ହିଁ ପ୍ରଜାମାନଙ୍କ ରଚନା ଅଟେ । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ସମାଜ ଅଚେତ ଏବଂ ଅବ୍ୟବସ୍ଥି ରହିଥାଏ । ସୃଷ୍ଟି ଅନାଦି ଅଟେ । ସଂସ୍କାର ପ୍ରର୍ବରୁ ହିଁ ରହିଛି । କିନ୍ତୁ ଅୟବ୍ୟୟ ବିକୃତ ବୃପରେ ରହିଛି । ଯଜ୍ଞ ଅନୁବୃପ ତାହାକୁ କ୍ରିୟାରପ ଦେବା ହିଁ ରଚନା ଅର୍ଥାତ୍ ସୃଷ୍ଟି କରିବା ଅଟେ ।

ଏପରି ମହାପୁରୁଷ କଳ୍ପର ଆଦିରେ ଯଜ୍ଞ ସହିତ ପ୍ରଜାମାନଙ୍କ ରଚନା କରିଥିଲେ । କଳ୍ପ ନିରୋଗ କରିଥାଏ । ବୈଦ୍ୟ କଳ୍ପ ଦେଇଥାନ୍ତି, ଅନ୍ୟ କେହି କାୟାକଳ୍ପ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ସବ୍ତ ଶରୀରମାନଙ୍କ କ୍ଷଣିକ କଳ୍ପ ଅଟେ । ବାୟବିକ କଳ୍ପ ତାହା ଅଟେ, ଯେତେବେଳେ ଭବରୋଗରୁ ମୁକ୍ତି ମିଳିଯାଏ । ଆରାଧନାର ପ୍ରାରୟ ହିଁ ଏହି କଳ୍ପର ପ୍ରାରୟିକ ଅବସ୍ଥା ମାତ୍ର । ଆରାଧନା ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲେ ଆପଣଙ୍କ କଳ୍ପପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଏ । ଏହିପରି ପରମାତ୍ମା ସ୍ୱରୂପସ୍ଥ ମହାପୁରୁଷ, ଭକନର ପ୍ରାରୟରେ ଯଜ୍ଞ ସହିତ ସଂୟାରମାନଙ୍କୁ ସୁସଙ୍ଗଠିତ କରି କହିଲେ, ଏହି ଯଜ୍ଞ ଦ୍ୱାରା ତୁମେ ବୃଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଅ । କିପରି ବୃଦ୍ଧି ? କ'ଣ ଚାଳଘରରୁ ଛାତ ଘର ହୋଇଯିବ ? ଆୟ କ'ଣ ଅଧିକ ହେବ ? ନାହିଁ ! ଯଜ୍ଞ ଇଷ୍ଟକାମଧୂକ୍ ଇଷ୍ଟ ସୟନ୍ଧୀ କାମନାଗୁଡ଼ିକ ପୂର୍ତ୍ତି କରିବ । ଇଷ୍ଟ ଅଟନ୍ତି ପରମାତ୍ମା, ସେହି ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସହ ସୟନ୍ଧ ହିଁ କାମନାର ପୂର୍ତ୍ତିକାରକ ଅଟେ । ପ୍ରଶ୍ମ ସ୍ୱଭାବିକ ଯେ, ଯଜ୍ଞ ସିଧା ସେହି ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି କରାଇଦେବ ଅଥବା କ୍ମନୁସାରେ ପ୍ରାପ୍ତି କରାଇବ ।

## ଦେବାନ୍ ଭାବୟତାନେନ ତେ ଦେବା ଭାବୟନ୍ତୁ ବଃ । ପରସ୍କରଂ ଭାବୟତ୍ତଃ ଶ୍ରେୟଃ ପରମବାପ୍ସ୍ୟଥ ॥୧୧॥

ଏହି ଯଜ୍ଜଦ୍ୱାରା ଦେବତାମାନଙ୍କ ଉନ୍ନତି କର ଅର୍ଥାତ୍ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ବୃଦ୍ଧି କର । ସେହି ଦେବତାମାନେ ତୃୟମାନଙ୍କର ଉନ୍ନତି କରିବେ । ଏହିପରି ପରୟର ବୃଦ୍ଧି କରି ପରମଶ୍ରେୟ, ଯାହା ପରେ କିଛି ପାଇବା ମଧ୍ୟ ଶେଷ ନରହିବ, ସେହି ପରମ କଲ୍ୟାଣକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଅ, ଯେପରି ଆୟେ ଯଜ୍ଞରେ ପ୍ରବେଶ କରିବା । (ଆଗକୁ ଯଜ୍ଞର ଅର୍ଥ ହେବ, ଆରାଧନାର ବିଧି), ସେପରି ହୃଦ୍ୟ ଦେଶରେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ଅର୍କିତ ହୋଇଚାଲିଥିବ । ପରମଦେବ ଏକମାତ୍ର ପରମାମ୍ଭ ଅଟନ୍ତି । ସେହି ପରମଦେବଙ୍କ ଠାରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ଯେଉଁ ସମ୍ପଦ ରହିଛି, ଅନ୍ତଃକରଶର ଯେଉଁ ସଳାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତି ରହିଛି, ତାହାକୁ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ କୁହାଯାଏ । ସେ ପରମଦେବଙ୍କୁ ସୟବ କରାଇଥାଏ । ତେଣୁ କରି ତାକୁ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ କୁହାଯାଏ । ନା କି ବାହ୍ୟ ଦେବୀ ଦେବତା, ପାଣି, ପଥର ଇତ୍ୟାଦି ଲୋକେ କଳ୍ପନା କରିନେଇଥାନ୍ତି । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଶବ୍ଦରେ ସେମାନଙ୍କର କୌଣସି ଅନ୍ତିତ୍ୱ ହି ନାହିଁ । ଆଗକୁ କହୁଛନ୍ତି –

#### ଇଷ୍ଟାନ୍ଭୋଗାନ୍ ହି ବୋ ଦେବା ଦାସ୍ୟନ୍ତେ ୟଜ୍କଭାବିତାଃ । ତୈର୍ଦ୍ଦରାନପ୍ରଦାୟେଭ୍ୟୋ ୟୋ ଭୁଙ୍କେ ସ୍ତେନ ଏବ ସଃ॥ ୧ ୨ ॥

ଯଜ୍ଞଦ୍ୱାରା, ସୟର୍ଦ୍ଦିତ ଦେବତା ଅର୍ଥାତ୍ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ଆପଣଙ୍କୁ **ଇଷ୍ଟାଚ୍** ଭୋଗାନ୍ ହି ଦାସ୍ୟନ୍ତେ–ଇଷ୍ଟ ଅର୍ଥାତ୍ ଆରାଧ୍ୟ ସୟନ୍ଧି ଭୋଗକୁ ଦେବେ । ଅନ୍ୟ କିଛି ନୁହଁ । **ତୈଃ ଦତ୍ତାନ୍**– ସେ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ଦେଇପାରନ୍ତି । ଇଷ୍ଟଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବିକଳ୍ପ ହିଁ ନାହିଁ । ଏହି ଦୈବୀଗୁଣମାନଙ୍କ ବିନା ବୃଦ୍ଧିରେ ଯେ ଏହି ସ୍ଥିତିକୁ ଭୋଗ କରୁଥାଏ, ସେ ନିଷ୍ଟୟ ହିଁ ଚୋର ଅଟେ । ଯେବେ ସେ ପାଇନାହିଁ ତେବେ ଭୋଗିବ କ'ଣ ? କିନ୍ତୁ ଅବଶ୍ୟ କହୁଥାଏ, ମୁଁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଏବଂ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ଅଟେ । ଏପରି ତୁଳନାଯୁକ୍ତ ଭାଷଣ କରିବା ଲୋକ ଏହି ପଥରୁ ମୁହଁକୁ ଛୁପାଇବା ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ସେ ନିଷ୍ଟୟ ହିଁ ଚୋର ଅଟେ । ନା କି ପ୍ରାପ୍ତି ପୁରୁଷ । କିନ୍ତୁ ପାଇବା ବ୍ୟକ୍ତି କ'ଣ ପାଇଥାନ୍ତି ?

## ୟଜ୍କଶିଷ୍ଟାଶିନଃ ସନ୍ତୋ ମୁଚ୍ୟନ୍ତେ ସର୍ବକିଳ୍ବିଷୈଃ । ଭୁଞ୍ଜତେ ତେ ତ୍ୱଘଂ ପାପା ୟେ ପଚନ୍ତ୍ୟାତ୍ୟକାରଣାତ୍ ॥୧୩॥

ଯଜ୍ଜରୁ ବଞ୍ଚଥିବା ଅନ୍ନକୁ ଖାଉଥିବା ସଛମାନେ ସମ୍ପର୍ଭ ପାପରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ବୃଦ୍ଧି କରି ପରିଶାମରେ ପ୍ରାପ୍ତି କାଳ ହିଁ ପୂର୍ତ୍ତିକାଳ ଅଟେ । ଯେତେବେଳେ ଯଜ୍ଜ ପୂର୍ତ୍ତ ହୋଇଗଲା, ତେବେ ଶେଷ ବଞ୍ଚଥିବା ବ୍ରହ୍ମ ହିଁ ଅନ୍ନ ଅଟେ । ଏହାକୁ ଶ୍ରୀକୃଷ ଅନ୍ୟ ଶବ୍ଦରେ କହିଲେ - **ୟଜ୍କଶିଷ୍ଟାମୃତଭୁଜୋ ୟାନ୍ତି ବହୁ ସନାତନମ୍** ଅର୍ଥାତ୍ ଯଜ୍ଞ ଯାହାକୁ ସୃଷ୍ଟିକରି ଥାଏ, ସେହି 'ଅଶନ'କ ପାନ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ କରିଥାଏ । ଏଠାରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଯଜ୍ଜରୁ ଶେଷ ବଞ୍ଚଥିବା ଅଶନ ଅର୍ଥାତ୍ ବହୁ ପୀୟୃଷକୁ ପାନ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ମୁକ୍ତି ପାଇଯାଏ । ସଛମାନେ ତ ମୁକ୍ତି ନିର୍ଦ୍ଦିତ ପାଇଥାନ୍ତି କିନ୍ତୁ ପାପୀମାନେ ମୋହ ମାଧ୍ୟମରେ ଉତ୍ପନ୍ନ ଶରୀର ନିମନ୍ତେ ଜିର୍ଣ୍ଣ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ପାପକ ହିଁ ଖାଇଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ଭଜନ କଲେ, ଆରାଧନାକୁ ଜାଣିପାରିଲେ, ଅଗ୍ରସର ମଧ୍ୟ ହେଲେ କିନ୍ତୁ ବଦଳରେ ଗୋଟିଏ ମଧୁର ଇଛା ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଗଲା, 'ଆ**ମ୍କାରଣାତ୍'** ଅର୍ଥାତ୍ ଶରୀର ନିମନ୍ତେ ଏବଂ ଶରୀର ଗତ ସମ୍ଭନ୍ଧନେଇ କିଛି ମିଳୁ । ତାହା ମିଳି ତ ଯିବ କିନ୍ତ ସେତିକି ଭୋଗ ଭୋଗିବା ପରେ ସେ ନିଜକ ସେଠାରେ ହିଁ ଉପସ୍ଥିତ ପାଇବ, ଯେଉଁଠାରୁ ଚାଲିବ ପାରୟ କରିଥିଲା । ଏହାଠାରୁ ଅଧିକ ବଡ଼ କ୍ଷତି ଆଉ କ'ଶ ବା ହେବ ? ଯେବେ ଶରୀର ହିଁ ନଶ୍ୱର, ତେବେ ଏହାର ସୁଖଭୋଗ କେତେ ଦିନ ସାହାଯ୍ୟ କରିବ ? ସେମାନେ ଆରାଧନା ତ ନିର୍ଣ୍ଣିତର୍ପରେ କରୁଛନ୍ତି କିନ୍ତୁ ବଦଳରେ ପାପକୁ ହିଁ ଖାଆନ୍ତି । **ପଲଟି ସୁଧା ତେ ସଠ ବିଷ ଲେହୀ** । (ରା ମାନସ-୭/୪୩/୨) ସେ ନଷ୍ଟ ତ ହେବ ନାହିଁ କିନ୍ତୁ ଆଗକୁ ବଢିବ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଶୀକୃଷ ନିଷାମ ଭାବରେ କର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ଭଜନ କରିବା ନିମନ୍ତେ କହିଛନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ, ଯଜ୍ଞ ପରମଶ୍ରେୟ ଦେଇଥାଏ ଏବଂ ତାହାର ରଚନା ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ହୋଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ସେହି ମହାପୁରୁଷ ପ୍ରଜାମାନଙ୍କ ରଚନାରେ କାହିଁକି ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ? ଏହାର ବିଶ୍ଲେଷଣ କରି ଆଗକ କହୁଛନ୍ତି –

ଅନ୍ନାଦ୍ଭବନ୍ତି ଭୂତାନି ପର୍ଜନ୍ୟାଦନ୍ନସୟବଃ । ୟଜ୍ଞାଦ୍ଭବତି ପର୍ଜନ୍ୟୋ ୟଜ୍ଞଃ କର୍ମସମୁଦ୍ଭବଃ ॥୧୪॥ କର୍ମ ବ୍ରହ୍ମୋଦ୍ଭବଂ ବିଦ୍ଧି ବ୍ରହ୍ମାକ୍ଷରସମୁଦ୍ଭବମ୍ । ତସ୍ତାତ୍ସର୍ବଗତଂ ବ୍ରହ୍ମ ନିତ୍ୟଂ ୟଜ୍ଜେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତମ୍ ॥୧୫॥

ସମ୍ପୂର୍ଣ ପ୍ରାଣି ଅନରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଅନଂ ବ୍ରହ୍ମ ବ୍ୟକାନାତ୍ ଅର୍ଥାତ୍ ଅନ ପରମାତ୍ୟା ହିଁ ଅଟେ । ସେହି ବ୍ରହ୍ମ ପୀୟୃଷକୁ ହିଁ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟକରି ପ୍ରାଣୀ ଯଜ୍ଞ ଆଡ଼କୁ ଅଗ୍ରସର ହୋଇଥାନ୍ତି । ଅନର ଉତ୍ପଭି ବୃଷ୍ଟିରୁ ହୋଇଥାଏ । ମେଘ ଦ୍ୱାରା ହେଉଥିବା ବୃଷ୍ଟି ନୁହଁ, ଅପିତୁ କୃପାବୃଷ୍ଟି । ପୂର୍ବ ସଞ୍ଚତ ଯଜ୍ଞକର୍ମ ହିଁ ଏହି ଜନ୍ମରେ, ଯେଉଁଠାରୁ ସାଧନ ଅବରୋଧ ହୋଇଥିଲା, ସେଠାରୁ ଇଷ୍ଟ ହିଁ କୃପା ରୂପରେ ବର୍ଷା ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଆଜିର ଆରାଧନା ଆସନ୍ତାକାଲି କୃପା ରୂପରେ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ତେଣୁକରି ବୃଷ୍ଟି ଯଜ୍ଞରୁ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ସ୍ୱାହା କହି ଏବଂ ରାଶି, ଯବ ଦ୍ୱାରା ହବନ କଲେ ଯଦି ବୃଷ୍ଟି ହୋଇଥାନ୍ତା, ତେବେ ବିଶ୍ୱର ଅଧିକାଂଶ ମରୁଭୂମି ଉସର ରହିଥାଆନ୍ତା କାହିଁକି ? ଉର୍ବର ହୋଇଥିବାର ଥିଲା । ଏଠାରେ କୃପାବୃଷ୍ଟି ଯଜ୍ଞର ଅବଦାନ ଅଟେ । ଏହି ଯଜ୍ଞ କର୍ମରୁ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । କର୍ମ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଯଜ୍ଞ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଥାଏ ।

ସେହି କର୍ମକୁ ବେଦରୁ ଉତ୍ପନ ହୋଇଥିବା ଜାଣ । ବେଦ ବ୍ରହ୍ମସ୍ଥିତ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ବାଣୀ ଅଟେ । ଯେଉଁ ତତ୍ତ୍ୱ ବିଦ୍ୟମାନ ନହିଁ, ତାହାର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଅନୁଭୂତିର ନାମ ହିଁ ବେଦ । ନା କି କୌଣସି ଶ୍ଲୋକ ସଂଗ୍ରହ । ବେଦ ଅବିନାଶୀ । ପରମାତ୍ୟଙ୍କ ଠାରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଛି, ଏପରି ଜାଣିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଏହାକୁ ମହାତ୍ୟାମାନେ ହିଁ କହିଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ସେମାନେ ପରମାତ୍ୟା ସହିତ ତଦ୍ରୁପ ହୋଇଯାଇଛନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ଅବିନାଶୀ ପରମାତ୍ୟା ହିଁ କହିଥାନ୍ତି । ତେଣୁ ବେଦକୁ ଅପୌରୁଷେୟ କୁହାଯାଏ । ମହାପୁରୁଷ ବେଦକୁ କେଉଁଠାରୁ ପାଇଗଲେ ? ବେଦ ତ ଅବିନାଶୀ ପରମାତ୍ୟାଙ୍କ ଠାରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଲା । ଏହି ମହାପୁରୁଷ ପରାମାତ୍ୟଙ୍କ ତନ୍ଦୁପ ଅଟନ୍ତି । ସେମାନେ ଯନ୍ତ୍ର ମାତ୍ର । ତେଣୁକରି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପରମାତ୍ୟା ହିଁ କହିଥାନ୍ତି । କାରଣ ଯଜ୍ଞଦ୍ୱାରା ହିଁ ମନର ନିରୋଧ କାଳରେ ଅବିଦିତ ପରମାତ୍ୟା ବିଦିତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ସେଥିରୁ ସର୍ବବ୍ୟାପି ପରମ ଅକ୍ଷର ପରମାତ୍ୟ ସର୍ବଦା ଯଜ୍ଞରେ ହିଁ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ଥାଆନ୍ତି । ଯଜ୍ଞ ହିଁ ପରମାତ୍ୟାଙ୍କୁ ପାଇବା ଏକ ମାତ୍ର ଉପାୟ । ଏହା ଉପରେ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି –

ଏବଂ ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତଂ ଚକ୍ରଂ ନାନୁବର୍ତ୍ତୟତୀହ ୟଃ ।

#### ଅଘାୟୁରିନ୍ଦ୍ରିୟାରାମୋ ମୋଘଂ ପାର୍ଥ ସ କୀବତି ॥୧୬॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଏହି ଲୋକରେ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ପ୍ରାପ୍ତ କରି ଏହିପରି ଚଲାଉ ଥିବା ସାଧନ ଚକ୍ର ଅର୍ଥାତ୍ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ଉତ୍କର୍ଷ, ଦେବତାମାନଙ୍କ ବୃଦ୍ଧି ଏବଂ ପରୟର ବୃଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ଅକ୍ଷୟ ଧାମକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା, ଏହି କ୍ରମାନୁସାରେ ଯିଏ ଚାଲିନଥାଏ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ସୁଖ ଚାହୁଁଥିବା, ସେହି ପାପାୟୁ ପ୍ରଷ ବ୍ୟର୍ଥ ହିଁ ଜୀବନ ଧାରଣ କରିଥାଏ ।

ବନ୍ଧୁଗଣ ! ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ କର୍ମର ନାମ ମାତ୍ ନେଲେ ଏବଂ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ କହିଲେ ଯେ, ନିୟତ କର୍ମ ଆଚରଣ କର । ଯଜ୍ଞର ପକ୍ରିୟା ହିଁ କର୍ମ । ଏହା ଛଡା ଯାହାକିଛି କରାଯାଉଛି, ତାହା ଏହି ଲୋକର ବନ୍ଧନ ମାତ୍ର । ତେଣ୍ଡ କରି ସଙ୍ଗ ଦୋଷରୁ ଅଲଗା ରହି ଯଜ୍ଞ ପର୍ତ୍ତି ନିମନ୍ତେ କର୍ମାଚରଣ କର । ସେ ଯଜ୍ଞର ବିଶେଷତା ଉପରେ ପ୍ରକାଶ ଦେଇ କହିଲେ ଯେ, ଯଜ୍ଞ ଉପ୍ତି ବହାଙ୍କ ଠାର ହେଲା । ପଜାମାନେ ଅନ୍ନକ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ କରି ସେହି ଯଜ୍ଞରେ ପବର୍ତ୍ତି ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯଜ୍ଞ କର୍ମର୍, କର୍ମ ଅପୌର୍ଷେୟ ବେଦର୍ ଉପ୍ନ ହୋଇଥାଏ, ଯେତେବେଳେ କି ବେଦ ମନ୍ତ୍ରମାନଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟ। ମହାପୁରଷ ହିଁ ଥିଲେ । ତାଙ୍କର ପୁରୁଷ ତିରୋହିତ ହୋଇଯାଇଥିଲ । ପାପ୍ତି ସହିତ ଅବିନାଶୀ ପରାମାତ୍ମା ହିଁ ଶେଷ ରହିଥାଏ । ତେଣୁ ବେଦ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ଠାରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ । ସର୍ବବ୍ୟାପୀ ପରମାତ୍ସା ଯଞ୍ଜରେ ସର୍ବଦା ପ୍ରତିଷିତ । ଏହି ସାଧନ ଚକ୍ରାନୁସାରେ ଯିଏ ଚାଲିନଥାନ୍ତି, ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ସୁଖ ଚାହୁଁଥିବା ସେହି ପାପାୟୁ ପୁରୁଷ ବ୍ୟର୍ଥ ହିଁ ବଞ୍ଚ୍ ରହିଥାଆନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ ଯଜ୍ଞ ଏପରି ଏକ ବିଧି ବିଶେଷ , ଯେଉଁଥିରେ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ଆରାମ ନାହିଁ, ଅପିତ୍ ଅକ୍ଷୟ ସୁଖ ରହିଛି । ଇନ୍ଦିୟସଂଯମ ସହିତ ଯଜ୍ଞ କରିବା ବିଧାନ ରହିଛି । ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଆରାମ ଚାହୁଁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ପାପାୟ ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ୱୀକୃଷ କହିଲେ ନାହିଁ ଯେ, ଯଜ୍ଞ କ'ଶ ? କିନ୍ତ କ'ଶ ଯଜ୍ଞ ଏପରି କରି ଚାଲିଥିବା ନ। ଏଥିରେ ଶେଷ ମଧ୍ୟ କେବେ ହେବ ? ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି-

## ୟସ୍କ୍ଷାମ୍ବରତିରେବ ସ୍ୟାଦାମ୍ତୃପ୍ତଶ୍ଚ ମାନବଃ । ଆତ୍ମନ୍ୟେବ ଚ ସନ୍ତୁଷ୍ଟସ୍ତସ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟଂ ନ ବିଦ୍ୟତେ ॥୧୭॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଆତ୍ମାରେ ହିଁ ରତ ରହିଥାଏ, ଆତ୍ମତୃପ୍ତ ଏବଂ ଆତ୍ମାରେ ହିଁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ, ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ କୌଣସି କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଶେଷ ରହିନଥାଏ । ଏହା ହିଁ ଲକ୍ଷଥିଲା । ଯେବେ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସନାତନ, ଅବିନାଶୀ ଆତ୍ମତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଗଲା, ତେବେ ଆଗକୁ ଖୋଜିବ କାହାକୁ ? ଏପରି ପୁରୁଷ ନିମନ୍ତେ ନା କର୍ମର

ଆବଶ୍ୟକ ନା କୌଣସି ଆରାଧନାର ଆବଶ୍ୟକ ରହିଥାଏ । ଆତ୍ମା ଓ ପରମାତ୍ମା ପରୟ୍ବର ପର୍ଯ୍ୟାୟବାଚୀ ଶବ୍ଦ ଅଟେ । ଏହାର ପୁନଃ ଚିତ୍ରଣ କରୁଛନ୍ତି –

## ନୈବ ତସ୍ୟ କୃତେନାର୍ଥୋ ନାକୃତେନେହ କଣ୍ଟନ । ନ ଚାସ୍ୟ ସର୍ବଭୃତେଷ୍ଠୁ କଣ୍ଟିଦର୍ଥବ୍ୟପାଶ୍ରୟଃ ॥୧୮॥

ଏହି ସଂସାରରେ ସେହି ପୁରୁଷ କର୍ମ କରିବା ଦ୍ୱାରା କୌଣସି ଲାଭ ହୋଇନଥାଏ ଏବଂ ତ୍ୟାଗ କରି ଦେଲେ କୌଣସି ହାନି ମଧ୍ୟ ହୋଇନଥାଏ । ଯେତେବେଳେ କି ପ୍ରଥମେ ଆବଶ୍ୟକ ଥିଲା । ତାଙ୍କର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ସ୍ୱାର୍ଥ ସୟନ୍ଧ ରହିନଥାଏ । ଆତ୍ଯା ହିଁ ଶାଶ୍ୱତ, ସନାତନ, ଅବ୍ୟକ୍ତ, ଅପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଏବଂ ଅକ୍ଷୟ ଅଟେ । ଯଦି ତାହାକୁ ପାଇଗଲେ, ସେଥିରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ, ସେଥିରେ ତୃପ୍ତ, ସେଥିରେ ହିଁ ଓଡପ୍ରୋତ ଏବଂ ସ୍ଥିତ, ଆଗକୁ କୌଣସି ସଭା ହିଁ ନାହିଁ ତେବେ ସେ କାହାକୁ ଖୋକିବେ । ମିଳିବ ବା କ'ଶ ? ସେହି ପୁରୁଷ ନିମନ୍ତେ କର୍ମ ଛାଡ଼ିଦେଲେ କୌଣସି ହାନି ମଧ୍ୟ ନୁହଁ । କାରଣ ବିକାର ଯାହା ଉପରେ ଅଙ୍କିତ ହୋଇଥାଏ, ସେହି ଚିଉ ହିଁ ରହେ ନାହିଁ । ତାହାର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତରେ, ବାହ୍ୟ ଜଗତ ଏବଂ ଆନ୍ତରିକ ସଙ୍କଳ୍ପମାନଙ୍କ ପରଦାରେ ଲେଶ ମାତ୍ର ଅର୍ଥରିନଥାଏ । ସବୁଠାରୁ ବଡ଼ ଅର୍ଥ ଥିଲା ପରମାତ୍ମା । ଯେତେବେଳେ ସେ ଉପଲହ୍ଧ ହୋଇଗଲେ, ସେତେବେଳେ ଅନ୍ୟ ବୟୁରେ ତା'ର ପ୍ରୟୋଜନ କ'ଣ ବା ରହିବ ?

# ତଦ୍ମାଦ୍ସକ୍ତଃ ସତତଂ କାର୍ଯ୍ୟଂ କର୍ମ ସମାଚର । ଅସକ୍ତୋ ହ୍ୟାଚରତ୍ନ କର୍ମ ପରମାପ୍ନୋତି ପୂରୁଷଃ ॥୧୯॥

ଏହି ସ୍ଥିତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ନିମନ୍ତେ ତୁମେ ଅନାସକ୍ତ ହୋଇ ନିରନ୍ତର 'କାର୍ୟଂ କର୍ମ'– ଯାହା କରିବା ଯୋଗ୍ୟ କର୍ମ, ସେହି କର୍ମକୁ ଭଲ ଭାବରେ କର । କାରଣ ଅନାସକ୍ତ ପୁରଷ କର୍ମ ଆଚରଣ ଦ୍ୱାରା ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ନିୟତ କର୍ମ, କାର୍ୟଂ କର୍ମ ହିଁ ଅଟେ । କର୍ମର ପ୍ରେରଣା ଦେଇ ସେ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି –

## କର୍ମଣୈବ ହି ସଂସିଦ୍ଧିମାସ୍ଥିତା କନକାଦୟଃ । ଲୋକସଂଗ୍ରହମେବାପି ସଂପଶ୍ୟନ୍ କର୍ତ୍ତୂମହିସି ॥୨୦॥

ଜନକର ଅର୍ଥ ରାଜ ଜନକ ନୁହଁ । ଜନକ ଜନ୍ମଦାତାଙ୍କ କୁହାଯାଏ । ଯୋଗରୂପୀ ଜନକ, ଯିଏ କି ଆପଣଙ୍କ ସ୍ୱରୂପକୁ ଜନ୍ମ ଦେଇଥାଏ, ପ୍ରକଟ କରିଥାଏ । ଯୋଗରେ ସଂଯୁକ୍ତ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମହାପୁରୁଷ ଜନକ ଅଟନ୍ତି । ଏପରି ଯୋଗ ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇ ବହୁ ରଷି 'କନକାଦୟଃ' ଜନକାଦି ଜ୍ଞାନୀ ମହାପୁରୁଷମାନେ ମଧ୍ୟ 'କର୍ମଣାଏବହି ସଂସିଦ୍ଧିମ୍' କର୍ମ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ପରମ ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛନ୍ତି । ପରମ ସିଦ୍ଧିର ଅର୍ଥ ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ୟାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି । ଜନକ ଇତ୍ୟାଦି ଯେତେ ସବୁ ମହାପୁରୁଷ ପୂର୍ବରୁ ହୋଇଛନ୍ତି, ଏହି କାର୍ୟଂକର୍ମ ଦ୍ୱାରା ଯାହା ଯଜ୍ଞର ପ୍ରକ୍ରିୟା, ଏହିକର୍ମକୁ କରି ହିଁ ସଂସିଦ୍ଧିଂ – ପରମ ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ପ୍ରାପ୍ତି ପରେ ସେମାନେ ମଧ୍ୟ ଲୋକ ସଂଗ୍ରହ ବିଚାର କରି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେଇଥାନ୍ତି । ଲୋକହିତକୁ ଚାହିଁ କର୍ମ କରିଥାନ୍ତି । ଅତଃ ତୁମେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଏବଂ ପ୍ରାପ୍ତି ପଣ୍ଟାଡ୍ ଲୋକନାୟକ ହେବା ନିମନ୍ତେ କାର୍ୟଂ କର୍ମ କରିବା ହିଁ ଯୋଗ୍ୟ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଥିଲେ ଯେ, ପ୍ରାପ୍ତି ପଣ୍ଟାଡ୍ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ କର୍ମ କରିବାରେ ନା କୌଣସି ଲାଭ, ନା ତ୍ୟାଗ କରିଦେଲେ କୌଣସି ହାନି ହୋଇଥାଏ । ତଥାପି ଲୋକ ସଂଗ୍ରହ , ଲୋକହିତ ବ୍ୟବୟା ନିମନ୍ତେ ସେମାନେ ଭଲ ଭାବରେ ନିୟତକର୍ମ ଆଚରଣ କରିଥାନ୍ତି ।

## ୟଦ୍ଯଦାଚରତି ଶ୍ରେଷ୍ଠଅଉଦେବେତରୋ କନଃ । ସ ୟତ୍ ପ୍ରମାଣଂ କୁରୁତେ ଲୋକଥଦୁବର୍ତ୍ତତ ॥୨୧॥

ଶ୍ରେଷ ପୁରୁଷ ଯେଉଁପରି ଆଚରଣ କରିଥାନ୍ତି, ଅନ୍ୟମାନେ ମଧ୍ୟ ତଦନୁସାରେ ହିଁ ଆଚରଣ କରିଥାନ୍ତି । ସେହି ମହାପୁରୁଷ ଯାହା କିଛି ପ୍ରମାଶିତ କରନ୍ତି, ସଂସାର ତାହାଙ୍କ ଅନ୍ସରଣ କରେ।

ପ୍ରଥମେ ଶ୍ରୀକୃଷ ସ୍ୱରୂପରେିିିଛିତ, ଆତ୍ମତୃପ୍ତ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ରହଣି ଉପରେ କହିଲେ ଯେ, ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ କର୍ମ କରିବା ଦ୍ୱାରା ନା କୌଣସି ଲାଭ, ନା ତ୍ୟାଗ କରିଦେଲେ କୌଣସି ହାନି ହୋଇଥାଏ, ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଜନକ ଇତ୍ୟାଦି କର୍ମରେ ଉପଯୁକ୍ତ ଭାବେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେଉଥିଲେ । ଏଠାରେ ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସହିତ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କ୍ରମେ ନିଜର ତୃଳନା କରନ୍ତି ଯେ, ମୁଁ ମଧ୍ୟ ଏକ ମହାପୁରୁଷ ଅଟେ ।

## ନ ମେ ପାର୍ଥାଥି କର୍ତ୍ତବ୍ୟଂ ତ୍ରିଷୁ ଲୋକେଷୁ କିଞ୍ଚନ । ନାନବାପ୍ତମବାପ୍ତବ୍ୟଂ ବର୍ତ୍ତ ଏବ ଚ କର୍ମଣି ॥୨୨॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ମୋ ନିମନ୍ତେ ତିନି ଲୋକରେ କୌଣସି କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଶେଷ ନଥାଏ । ପୂର୍ବରୁ କହି ଆସିଛନ୍ତି ଯେ, ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସମୟ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ଠାରେ କୌଣସି କର୍ମ ନଥାଏ । ଏଠାରେ କହୁଛନ୍ତି– ତିନି ଲୋକରେ ମୋର କୌଣସି କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଶେଷ ନାହିଁ ତଥା କିଞ୍ଚତ ମାତ୍ର ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ଯୋଗ୍ୟ ବୟୁ ଅପ୍ରାପ୍ୟ ନାହାଁ । ତେବେ ମଧ୍ୟ ମୁଁ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଛି । କାହିଁକି ?

## ୟଦି ହ୍ୟହଂ ନ ବର୍ତ୍ତେୟଂ କାତୁ କର୍ମଶ୍ୟତନ୍ଦ୍ରିତଃ । ମମ ବର୍ମାନୁବର୍ତ୍ତିନ୍ତେ ମନୁଷ୍ୟାଃ ପାର୍ଥ ସର୍ବଶଃ ॥୨୩॥

କାରଣ ଯଦି ମୁଁ ସାବଧାନ ହୋଇ କଦାଚିତ୍ କର୍ମ ନ କରିବି, ତେବେ ମନୁଷ୍ୟ ମୋର ଆଚରଣ ଅନୁସାରେ ଅନୁସରଣ କରିଯିବେ । ତେବେ କ'ଣ ଆପଣଙ୍କର ଅନୁକରଣ ଖରାପ ? ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି –ହଁ ।

## ଉତ୍ସୀଦେୟୁରିମେ ଲୋକା ନ କୁର୍ଯ୍ୟାଂ କର୍ମ ଚେଦହମ୍ । ସଙ୍କରସ୍ୟ ଚ କର୍ତ୍ତା ସ୍ୟାମ୍ବପହନ୍ୟାମିମାଃ ପ୍ରକାଃ ॥୨୪॥

ଯଦି ମୁଁ ସାବଧାନ ହୋଇ କର୍ମ ନ କରିବି, ତେବେ ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଲୋକେ ଭ୍ରଷ୍ଟ ହୋଇଯିବେ ଏବଂ ମୁଁ 'ସଙ୍କରସ୍ୟ'–ବର୍ଣ୍ଣସଙ୍କର ଉତ୍ପନ୍ନ କରିବାରେ ଭାଗିଦାର ହୋଇଯିବି । ତଥା ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରଜାମାନଙ୍କ ହତ୍ୟାକାରୀ ଅର୍ଥାତ୍ ସମୟଙ୍କୁ ମାରିବାରେ କର୍ଭା ହୋରଇଯିବି ।

ସ୍ୱରୂପସ୍ଥିତମହାପୁରୁଷ ସତର୍କ ରହି ଯଦି ଆରାଧାନା କ୍ରମରେ ଲାଗି ନରହିବେ, ତେବେ ସମାଜ ତାହାଙ୍କୁ ନକଲ କରି ଭ୍ରଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । ମହାପୁରୁଷ ଆରାଧନା ପୂର୍ଣ୍ଣ କରି ପରମ ନୈଷର୍ନ୍ୟ ସ୍ଥିତି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛନ୍ତି । ସେ ଯଦି ନକରନ୍ତି, ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ କୌଣସି ହାନି ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ସମାଜ ତ ବର୍ତ୍ତମାନ ଆରାଧନା ପ୍ରାରୟ ହିଁ କରିନାହିଁ । ଅନୁୟାୟୀଙ୍କ ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ମହାପୁରୁଷ କର୍ମ କରୁଥାନ୍ତି । ମୁଁ ମଧ୍ୟ କରୁଅଛି ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ ଜଣେ ମହାପୁରୁଷ ଥିଲେ ନା କି ବୈକୁଶରୁ ଆସିଥିବା କୌଣସି ବିଶେଷ ଭଗବାନ । ସେ କହିଲେ ଯେ, ମହାପୁରୁଷ ଲୋକ ସଂଗ୍ରହ ନିମନ୍ତେ କର୍ମ କରିଥାନ୍ତି । ମୁଁ ମଧ୍ୟ କରୁଛି । ଯଦି ନକରିବି ତେବେ ଲୋକମାନଙ୍କ ପତନ ହୋଇଯିବ । ସମୟେ କର୍ମକୁ ତ୍ୟାଗକରି ବସିଯିବେ ।

ମନବଡ଼ ଚଞ୍ଚଳ । ଏହା ସବୁକିଛି ଚାହୁଁଥାଏ, କେବଳ ଭଜନ ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସର ନିରନ୍ତର ଚିନ୍ତନ କରିବା ଚାହୁଁ ନଥାଏ । ଏଠାରେ ଭଜନର ଅର୍ଥ ଗୀତା ଗାଇବା ନୁହଁ ବରଂ ନିରନ୍ତର ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସର ଚିନ୍ତନକୁ ହିଁ କୁହାଯାଏ । ଯଦି ସ୍ୱରୂପସ୍ଥିତ ମହାପୁରୁଷ କର୍ମ ନକରିବେ, ତେବେ ଦେଖି ଶୁଣି ପଛରେ ଥିବା ଜନତା ମଧ୍ୟ ତୂରତ୍ତ କର୍ମ ତ୍ୟାଗ କରିଦେବେ । ତାଙ୍କୁ ବାହାନା ମିଳିଯିବ ଯେ, ଏହି ମହାପୁରୁଷ ଭଜନ କରୁ ନାହାଁତ୍ତି, ପାନ ଖାଆନ୍ତି, ବାସନା ତୈଳ ଲାଗନ୍ତି, ସାମାନ୍ୟ କଥା କହୁଛନ୍ତି । ତଥାପି ମହାପୁରୁଷ ବୋଲାଉଛନ୍ତି – ଏପରି ବିଚାର କରି ଜନତା ମଧ୍ୟ ଆରଧନା ପଥରୁ ହଟିଯାଆନ୍ତି, ପତିତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଯଦି ମୁଁ କର୍ମ ନ କରିବି, ତେବେ ସମୟେ ଭୃଷ୍ଟ ହୋଇଯିବେ ଏବଂ ମୁଁ ବର୍ଣ୍ଣସଙ୍କର କର୍ଭା

ହୋଇଯିବି ।

ସ୍ତ୍ରୀମାନଙ୍କ ଦୂଷିତ ହେବାଦ୍ୱାରା ବର୍ଷସଙ୍କର ଦେଖିବାକୁ ଓ ଶୁଣିବାକୁ ମିଳେ । ଅର୍ଜୁନ ମଧ୍ୟ ଏହି ଭୟର ବିକଳ ଥିଲେ ଯେ, ସ୍ତ୍ରୀମାନେ ଦୂଷିତ ହୋଇଗଲେ ବର୍ଷସଙ୍କର ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଯିବେ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହନ୍ତି – ଯଦି ମୁଁ ସାବଧାନ ହୋଇ ଆରାଧନାରେ ଲଗି ନ ରହିବି, ତେବେ ବର୍ଷସଙ୍କରର କର୍ଭା ହେବି । ବସ୍ତୁତଃ ଆତ୍ପାର ଶୁଦ୍ଧ ବର୍ଷ ହେଉଛି – ପରମାତ୍ପା । ନିଜର ଶାଶ୍ୱତ ସ୍ୱରୂପ ପଥରୁ ଭ୍ରମିତ ହୋଇଯିବା ହିଁ ବର୍ଷସଙ୍କରତା ଅଟେ । ଯଦି ସ୍ୱରୂପଣ୍ଟ ମହାପୁରୁଷ କ୍ରିୟାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୁଅନ୍ତି, ତେବେ ଲୋକେ ତାହାଙ୍କ ଅନୁକରଣରେ କ୍ରିୟା ରହିତ ହୋଇଯିବେ, ଆତ୍ପ ପଥରୁ ଭ୍ରମିତ ହୋଇଯିବେ, ବର୍ଷସଙ୍କର ହୋଇଯିବେ । ସେମାନେ ପ୍ରକୃତିରେ ଲୀନ ହୋଇଯିବେ ।

ସ୍ୱୀମାନଙ୍କ ସତୀତ୍ୱ ଏବଂ ନାଡି ଶୁଦ୍ଧତା ଏକ ସାମାଜିକ ବ୍ୟବସ୍ଥା ମାତ୍ର, ଅଧିକାରର ପ୍ରଶ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ସମାଜ ନିମନ୍ତେ ତାହା ଉପଯୋଗୀ ମଧ୍ୟ ରହିଥାଏ କିନ୍ତୁ ମାତା-ପିତାଙ୍କ ଭୁଲ୍ ସନ୍ତାନଙ୍କ ସାଧନାରେ କୌଣସି ପ୍ରଭାବ ପଡ଼ିନଥାଏ । 'ଆପନ୍ କରନୀ ପାର ଉତରନୀ' – ହନୁମାନ, ବ୍ୟାସ, ବଶିଷ୍ଠ, ନାରଦ, ଶୁକଦେବ, କବୀର, ଯିଶୁଖ୍ରୀଷ୍ଟ ଇତ୍ୟାଦି ଶ୍ରେଷ ମହାପୁରୁଷ ଥିଲେ, ଯେତେବେଳେ କି ସାମାଜିକ କୁଳିନତା ଦ୍ୱାରା ଏମାନଙ୍କ ସମ୍ପର୍କ ନଥିଲା । ଆତ୍ଯା ନିଜର ପୂର୍ବ ଜନ୍ନର ଗୁଣ-ଧର୍ମ ନେଇ ଆସିଥାଏ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହିଥାନ୍ତି – 'ମନଃ ଷଷାନୀନ୍ଦିୟାଣି ପ୍ରକୃତି ୟାନି କର୍ଷତି '' (୧୫/୭) ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଦ୍ୱାର। ଯେଉଁକାର୍ଯ୍ୟ ଏହି ଜନ୍ନରେ ହୋଇଥାଏ । ତାହାର ସଂସ୍କାର ନେଇ ଜୀବାତ୍ଯା, ପୁରୁଣା ଶରୀରକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ନବୀନ ଶରୀରରେ ପ୍ରବେଶ କରିଥାଏ । ଏଥିରେ ଜନ୍ନ ଦାତାଙ୍କ କ'ଣ ଭୁଲ୍ ? ତାହାଙ୍କ ବିକାଶରେ କୌଣସି ଅନ୍ତର ଆସିନଥାଏ । ଅତଃ ସ୍ତ୍ରୀମାନେ ଦୁଷିତ ହୋଇଗଲେ ବର୍ଣ୍ଣ ସଙ୍କର ହୋଇନଥାନ୍ତି । ସ୍ତ୍ରୀମାନଙ୍କ ଦୁଷିତ ହେବା ଏବଂ ବର୍ଣ୍ଣସଙ୍କର ସହିତ କୌଣସି ସମ୍ଭନ୍ଧ ନାହିଁ । ଶୁଦ୍ଧ ସ୍ୱରୂପ ଆଡ଼ୁକୁ ଅଗ୍ରସର ନ ହୋଇ ପ୍ରକୃତିରେ ବିଲୀନ ହୋଇଯିବା ହୁଁ ବର୍ଣ୍ଣ ସଂକର ଅଟେ ।

ଯଦି ମହାପୁରୁଷ ସାବଧାନ ସହିତ କ୍ରିୟା ଅର୍ଥାତ୍ ନିୟତ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇ ଲୋକମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା କ୍ରିୟା ନ କରାଇବେ ତେବେ ସେ ସେହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରକାମାନଙ୍କ ହତ୍ୟାକାରୀ ହୋଇଥାନ୍ତି । ମାରିବାର କର୍ତ୍ତା ହୋଇଥାନ୍ତି । ସାଧନ – କ୍ରମରେ ଚାଲି ସେହି ମୂଳ ଅବିନାଶୀଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି ହିଁ ଜୀବନ ଏବଂ ପ୍ରକୃତିରେ ଚ୍ଛିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ହୋଇଯିବା, ଭ୍ରମିତ ହେବା ହିଁ ମୃତ୍ୟୁ ଅଟେ, କିନ୍ତୁ ସେହି ମହାପୁରୁଷ ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରଜାଙ୍କୁ ଯଦି କ୍ରିୟା ପଥରେ ଚାଲାନ୍ତି ନାହିଁ, ସେହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରଜାଙ୍କୁ ଛିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ହେବାରୁ ଅଟକାଇ ସତ୍ ପଥରେ ନ ଚଲାନ୍ତି, ତେବେ ସେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରଜାଙ୍କ ହିଂସକ ହୋଇଥାଏ, ହତ୍ୟାରୀ ହୋଇଥାଏ । କ୍ରମଶଃ କ୍ରିୟାଶୀଳ ରହି, ସେମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା କରାଇ ନେଇଥାନ୍ତି, ସେ ହିଁ ଶୁଦ୍ଧ ଅହିଂସକ ଅଟନ୍ତି । "ୟଂ ସ୍ୱୟଂ କରୋତି, ପରାନ୍ତ କାରୟତି ସ ଏବ ବେଦ ପୁରୁଷଃ" ଅର୍ଥାତ୍ ଯେ ସ୍ୱୟଂ କ୍ରିୟାଶୀଳ ହୋଇ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ସେହି କ୍ରିୟାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ କରାଇଥାନ୍ତି । ସେ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ପ୍ରାପ୍ତ ମହାପରୁଷ । ଗୀତାନୁସାରେ, ଶରୀରର ନିଧନ, ନଶ୍ୱର କଳେବରର ନିଧନ ମାତ୍ର ପରିବର୍ତ୍ତନ ଅଟେ, ହିଂସା ନୃହେଁ ।

# ସକ୍ତାଃ କର୍ମଣ୍ୟବିନ୍ଦାଂସୋ ୟଥା କୁର୍ବନ୍ତି ଭାରତ । କୁର୍ଯ୍ୟାଦ୍ ବିଦ୍ୱାଂୟଥାସକ୍ତଣ୍ଟିକୀ ର୍ଷୁଲୋକସଂଗ୍ରହମ୍ ॥୨୫॥

ହେ ଭାରତ ! କର୍ମରେ ଆସକ୍ତ ହୋଇଥିବା ଅଜ୍ଞାନୀ ଲୋକ ଯେପରି କର୍ମ କରିଥାନ୍ତି, ସେହିପରି ହିଁ ଅନାସକ୍ତ ବିଦ୍ୱାନ ପୂର୍ଣ୍ଣଜ୍ଞାତା ମଧ୍ୟ ଲୋକ ହୃଦୟରେ ପ୍ରେରଣା ଏବଂ କଲ୍ୟାଣ ସଂଗ୍ରହ ଇଚ୍ଛା ରଖି କର୍ମ କରିବା ଉଚିତ୍ । ଯଜ୍ଞ ବିଧିକୁ ଆୟେ ଜାଣୁଛେ ଏବଂ କରୁଛେ ମଧ୍ୟ । ତଥାପି ଆୟେ ଅଜ୍ଞାନୀ ହିଁ ରହୁଛେ । ଜ୍ଞାନର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ପ୍ରତ୍ୟେକ୍ଷ ଜାନକାରୀ । ଯେଉଁ ପର୍ଯନ୍ତ ଲେଶମାତ୍ର ମଧ୍ୟ ଆୟେ ଅଲଗା ଏବଂ ଆରାଧ୍ୟ ଅଲଗା, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅଜ୍ଞାନ ବିଦ୍ୟାମାନ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅଜ୍ଞାନ ରହିଛି, ସେହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କର୍ମରେ ଆସକ୍ତି ରହିଥାଏ । ଅଜ୍ଞାନୀ ଯେପରି ଆସକ୍ତି ସହିତ ଆରାଧନା କରିଥାଏ , ସେହିପରି ଅନାସକ୍ତ ପରୁଷ ମଧ୍ୟ ଲୋକ ଶିକ୍ଷଣ ନିମନ୍ତେ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଯାହାର କର୍ମରେ ପ୍ରୟୋଜନ ନାହିଁ, ସେ ଆସକ୍ତ କାହିଁକି ହେବ ? ଏପରି ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜ୍ଞାତା ମହାପୁରୁ ଷ ମଧ୍ୟ ଲୋକ ହିତ ନିମନ୍ତେ କର୍ମ କରିବା ଉଚିତ୍ । ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ଉକ୍ଷ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଯେମିତି ସମାଜ ସେହି ପଥରେ ଚାଲି ପାରିବ ।

# ନ ବୁଦ୍ଧିଭେଦଂ କନୟେଦଜ୍ଞାନାଂ କର୍ମସଙ୍ଗିନାମ୍ । ଜୋଷୟେତ୍ ସର୍ବକର୍ମାଣି ବିଦ୍ୱାନ ୟୁକ୍ତଃ ସମାଚରଚ୍ ॥୨୬॥

ଜ୍ଞାନୀ ପୁରୁଷ, କର୍ମରେ ଆସକ୍ତ ହୋଇଥିବା ଅଜ୍ଞାନୀମାନଙ୍କ ବୁଦ୍ଧିରେ ଭ୍ରମ ଉତ୍ପନ୍ନ ନକରିବା ଉଚିତ୍ । ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱରୂପସ୍ଥ ମହାପୁରୁଷ ଧ୍ୟାନ ଦେବା ଉଚିତ୍ ଯେ, ତାହାଙ୍କ କୌଣସି ଆଚରଣ ଦ୍ୱାରା ପଛରେ ଆସୁଥିବା ଅନୁଯାୟୀଙ୍କ ମନରେ କର୍ମପ୍ରତି ଅଶ୍ରଦ୍ଧା ଉତ୍ପନ୍ନ ନ ହେଉ । ପରମାମ୍ଭ ତତ୍ତ୍ୱରେ ସଂଯୁକ୍ତ ମହାପୁରୁଷ ସ୍ୱୟଂ ସମ୍ୟକ୍ ପ୍ରକାର ନିୟତ କର୍ମ କରି, ଜନତାଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଠିକ୍ ସେହିପରି ସେହି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ କରାଇବା ଉଚିତ୍ ।

ଏହି କାରଣ ଥିଲାଯେ, ପୂଜ୍ୟ ଗୁରୁ ମହାରାଜଜୀ ବୃଦ୍ଧାବସ୍ଥାରେ ମଧ୍ୟ ରାତ୍ର ଦୁଇଟାରୁ ଉଠି ବସିଯାଉଥିଲେ ଏବଂ କାସ୍ତଥିଲେ । ପ୍ରନଃ ରାତ୍ର ତିନିଟାରେ କହୁଥାନ୍ତି – 'ଉଠ, ମି**ଟ୍ଟାକେ ପୂତଲୋଁ,**' ଅର୍ଥାତ୍ ହେ ମାଟିର ଗଢା କଣ୍ଢେଇ ! ବର୍ତ୍ତମାନ ଉଠ ! ସମୟେ ଉଠି ଚିନ୍ତନରେ ଲାଗିଗଲେ, ସେ ସ୍ପୟଂ ଅକ୍ଥ ସମୟ ବିଶାମ କରି ନେଉଥିଲେ । କିଛି ସମୟ ପରେ ପ୍ରଣି ଉଠି ବସି କହୁଥିଲେ – ତୃମ୍ମେମାନେ ଭାବ୍ୟବ ଯେ, ମହାରାଜଜୀ ଶୋଇଯାଇଥିବେ । କିନ୍ତ ମଁ ଶୋଇନଥାଏ, ଶ୍ୱାସ-ପ୍ରଶ୍ୱାସ ଚିନ୍ତନରେ ଲାଗିଛି । ବୃଦ୍ଧାବସ୍ଥା ଶରୀର, ବସିବା ନିମନ୍ତେ କଷ୍ଟ ହେଉଛି, ତେଶୁ ମୁଁ ବିଶ୍ୱାମ ନେଉଛି । କିନ୍ତ ତୃୟେମାନେ ତ ସ୍ଥିର ଏବଂ ସିଧା ବସି ଚିନ୍ତନରେ ଲାଗିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତୈଳଧାର। ସଦୃଶ ଶ୍ୱାସରୁପୀ ଡ଼ୋରି ନ ଲାଗିଛି, କ୍ରମ ନ ତୃଟିଛ, ଅନ୍ୟ ସଙ୍କଳ୍ପ ମଧ୍ୟଦେଶରେ ବ୍ୟବଧାନ ନକରିପାରିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନିରନ୍ତର ଲାଗି ରହିବା ସାଧକର ଧର୍ମ । ମୋର ଶ୍ୱାସ ତ ବାଉଁଶ ପରି ସ୍ଥିର ହୋଇ ରହିଛି । କାରଣ ଏହା ଅଟେ ଯେ, ଅନୁୟାୟୀ ମାନଙ୍କୁ ପ୍ରବୃତ୍ତ କରାଇବା ନିମନ୍ତେ ସେହି ମହାପୁର୍ଷ ଭଲଭାବେ କର୍ମରେ ବିଚରଣ କରିଥାନ୍ତି । '<mark>କିସକୋ ଶିଖାବୈ, ଉସେ କରକେ ଦିଖାବୈ'</mark> ଅର୍ଥାତ୍ ମହାପୁରୁଷ ଯାହା ଶିଖାଇବା ନିମନ୍ତେ ଇଛା ରଖନ୍ତି, ସେ ନିଜେ ତାହାର ଆଚରଣ କରି ଦେଖାଇଥାନ୍ତି । ନା କି ବସି ବସି ଅଙ୍ଗଳି ହଲାଉଥାଆନ୍ତି।

ଏହି ପରି ସ୍ୱରୂପଣ୍ଟ ମହାପୁରୁଷ ସ୍ୱୟଂ କର୍ମକରି, ସାଧକମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଆରାଧନାରେ ଲଗାଇବା ଉଚିତ୍ । ସାଧକ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରଦ୍ଧା ପୂର୍ବକ ଆରାଧନାରେ ଲାଗି ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ । କିନ୍ତୁ ସେ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗୀ ହେଉ ଅଥବା ସମର୍ପଣ ଭାବଯୁକ୍ତ ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗୀ, ସାଧକଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସାଧନାର ଅହଙ୍କାର ନ ଆସିବା ଆବଶ୍ୟକ । କର୍ମ ଯାହା ଦ୍ୱାରା ହୋଇଥାଏ, ତାହା ହେବାରେ କାରଣ କିଏ ? ଏହା ଉପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହୁଛନ୍ତି –

#### ପ୍ରକୃତେଃ କ୍ରିୟମାଣାନି ଗୁଣୈଃ କର୍ମାଣି ସର୍ବଶଃ । ଅହଙ୍କାରବିମୃଢାତ୍ମା କର୍ତ୍ତାହମିତି ମନ୍ୟତେ ॥୨୭॥

ଆରୟରୁ ପୂର୍ତ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କର୍ମ ପ୍ରକୃତିର ଗୁଣ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପାଦିତ ହୋଇଥାଏ । ତଥାପି ଅହଂକାର ଯୁକ୍ତ ମୃତ୍ତ ପୁରୁଷ 'ମୁଁ କହୁଛି' ଏପରି ମାନି ନେଇଥାଏ । ଏହା କିପରି ବୁଝିବାକୁ ହେବ ଯେ, ଆରାଧନା ପ୍ରକୃତିର ଗୁଣ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପାଦିତ ହେଉଛି ? ଏହାକୁ କିଏ ଦେଖିଛି ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ–

# ତତ୍ତ୍ୱବିଜୁମହାବାହୋ ଗୁଣକର୍ମବିଭାଗୟୋଃ ।

#### ଗୁଣା ଗୁଣେଷୁ ବର୍ତ୍ତି ଇତି ମତ୍ୱା ନ ସଜତେ ॥୨୮॥

ହେ ମହାବାହୋ ! ଗୁଣ ଏବଂ କର୍ମର ବିଭାଗକୁ 'ତତ୍ତ୍ୱବିଦ୍' ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ପାଙ୍କୁ ଜାଣିଥିବା ମହାପୁରୁଷମାନେ ଦେଖିଥିଲେ ଏବଂ ସମୟ ଗୁଣ, ଗୁଣଦ୍ୱାରା ହିଁ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଏପରି ନିଷ୍ଟୟ କରି ସେମାନେ ଗୁଣ ଓ କର୍ମର କର୍ତ୍ତାପଣରେ ଆସକ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି ।

ଏଠାରେ ତତ୍ତ୍ୱର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ସା, ନା କି ପାଞ୍ଚ ଅଥବା ପଚିଶ ତତ୍ତ୍ୱ । ଯେପରି କି ଲୋକେ ଗଣନା କରିଥାନ୍ତି । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଶବ୍ଦରେ ତତ୍ତ୍ୱ ଏକ ମାତ୍ର ପରମାତ୍ଯା ଅଟେ । ଅନ୍ୟ କୌଣସି ତତ୍ତ୍ୱ ହିଁ ନାହିଁ । ଗୁଣମାନଙ୍କୁ ପାରକରି ପରମ ତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ପାସ୍ଥିତ ମହାପୁରୁଷ ଗୁଣମାନଙ୍କ ଅନୁସାରେ କର୍ମର ବିଭାଜନକ ଦେଖିପାରନ୍ତି । ତାମସିକ ଗୁଣ ରହିଲେ, ତା'ର କାର୍ଯ୍ୟ ହେଉଛି- ଆଳସ୍ୟ, ନିଦ୍ରା, ପ୍ରମାଦ, କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ନ ହେବା ସ୍ୱଭାବ ଇତ୍ୟାଦି । ରାଜସୀକ ଗୁଣ ରହିଲେ ଆରାଧନାର ପଛକ ନ ହଟିଯିବା ସୃଭାବ, ଶୌର୍ଯ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧନ ପଥରେ ବୀରତା, ସ୍ୱାମୀଭାବ ଦ୍ୱାରା କାର୍ଯ୍ୟ ହେବା ଏବଂ ସାଭ୍ୱିକ ଗୁଣ ରହିଲେ- ଧାନ, ସମାଧ୍, ଅନୁଭବ, ଉପଲହି, ଧାରାବାହୀ ଚିତ୍ତନ, ଏକାନ୍ତ ସେବନ, ସରଳତା ଇତ୍ୟାଦି ସୃଭାବରେ ରହିବ । ଗୁଣ ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଅଟେ । ପ୍ରତ୍ୟେକ୍ଷଦର୍ଶୀ ଜ୍ଞାନୀ ହିଁ ଦେଖିପାରି ଥାନ୍ତି ଯେ, ଗୁଣ ଅନୁରୂପ କର୍ମର ଉତ୍କର୍ଷ–ଅପକର୍ମ ହୋଇଥାଏ । ଗୁଣ ନିଜର କାର୍ଯ୍ୟ କରିନେଇଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ଗୁଣ ଗୁଣଦ୍ୱାରା ହିଁ ପୁବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଏପରି ବିଚାର କରି ସେହି ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦୃଷ୍ଟା କର୍ମରେ ଆସକ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଯେଉଁମାନେ ଗୁଣମାନଙ୍କ ଠାରୁ ପାର ପାଇନାହାଁନ୍ତି, ଯିଏ ବର୍ତ୍ତମାନ ସେହି ରାୟାର ପଥିକ ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧନ ପଥରେ ଚାଲୁଛନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କ ତ କର୍ମରେ ଆସକ୍ତ ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ । ତେଣ୍ଡ କରି କହୁଛନ୍ତି

# ପ୍ରକୃତେ ଗୁଁଣସମ୍ମୂଢାଃ ସଜତେ ଗୁଣକର୍ମସୁ । ତାନକୃସ୍ମବିଦୋ ମନ୍ଦାନ୍ କୃସ୍ମବିନ୍ନ ବିଚାଲୟେତ୍ ॥ ୨ ୯॥

ପ୍ରକୃତିର ଗୁଣଦ୍ୱାରା ମୋହିତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ ଗୁଣ ଏବଂ କର୍ମରେ କ୍ରମଶଃ ନିର୍ମଳ ଗୁଣର ଉନ୍ନତି ଦେଖି ସେଥିପ୍ରତି ଆସକ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଭଲ ରୂପେ ନ ବୁଝିଥିବା 'ମନ୍ଦାନ୍' ଶିଥିଳ ପ୍ରୟତ୍ନଯୁକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ଅନୁଭବୀ ଜ୍ଞାନୀ ବିଭ୍ରମ କରିବା ଅନୁଚିତ । ତାହାଙ୍କୁ ହତୋସାହିତ ନକରିବା ଉଚିତ୍ ବରଂ ପ୍ରୋସାହନ ଦେବା ଆବଶ୍ୟକ । କାରଣ କର୍ମ କରିବା ଦ୍ୱାରା ହିଁ ତାଙ୍କୁ ପରମ ନୈଷ୍ଟମ୍ୟ ସ୍ଥିତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବାକୁ ହେବ । ନିଜର ଶକ୍ତି ଏବଂ ସ୍ଥିତିକୁ ବୁଝି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥିବା

ଜ୍ଞାନମାର୍ଗୀ ସାଧକମାନଙ୍କୁ ମନ ରଖିବା ଉଚିତ୍ ଯେ, କର୍ମପ୍ରତି ଗୁଣମାନଙ୍କ ଅବଦାନ ଜାଣିବା ଆବଶ୍ୟକ । ନିଜକୁ କର୍ତ୍ତାମାନି ଅହଂକାରୀ ହେବା ଅନୁଚିତ୍ । ନିର୍ମଳ ଗୁଣ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବାପରେ ମଧ୍ୟ ସେଥିପ୍ରତି ଆସନ୍ତି ନହେବା ଆବଶ୍ୟକ । କିନ୍ତୁ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗୀଙ୍କୁ କର୍ମ ଏବଂ ଗୁଣର ବିଶ୍ଲେଷଣରେ ସମୟ ଦେବା କୌଣସି ଆବଶ୍ୟକ ନାହିଁ । ତାହାଙ୍କୁ ତ ସମର୍ପଣ ସହିତ କର୍ମ କରିବାକୁ ହେବ ଅର୍ଥାତ୍ ଗୁରୁ ମହରାଜ ଯାହା କିଛି କହିଲେ, ସେତିକି ହିଁ ସାଧନ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ନା ଅଧିକ ନା କମ୍ । କାରଣ ଆଜ୍ଞାନ ପାଳନ ହିଁ ଭଜନ । କେଉଁ ଗୁଣ କାର୍ଯ୍ୟରତ ହେଉଛି, କେଉଁ ଗୁଣ କାର୍ଯ୍ୟରତ ହେଉ ନାହିଁ, ତାହାକୁ ଦେଖିବା ଇଷ୍ଟ ଅର୍ଥାତ୍ ଗୁରୁଙ୍କ ଦାୟିତ୍ୱ ହୋଇଯାଏ । ଗୁଣମାନଙ୍କ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଏବଂ କ୍ରମ ଉତ୍ଥାନ, ତାହା ଇଷ୍ଟଙ୍କ ହିଁ ଅବଦାନ ମାନିବେ ଉଚ୍ଚିତ । ଅତଃ କର୍ତ୍ତାପଶର ଅହଂକାର ଏବଂ ଗୁଣରେ ଆସକ୍ତ ହେବା ସମସ୍ୟା ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ରହିନଥାଏ । ଯେତେବେଳେ କି ଅନବରତ ସାଧନରେ ଅର୍ଥାତ୍ ଚିତ୍ତନରେ ଲାଗି ରହିଥାଏ । ଏହା ଉପରେ ଯୁଦ୍ଧର ସ୍ୱରୂପକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରି ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି –

# ମୟି ସର୍ବାଣି କର୍ମାଣି ସଂନ୍ୟସ୍ୟାଧ୍ୟାତ୍ୟଚେତସା । ନିରାଶୀର୍ନିର୍ମମୋ ଭୂତ୍ୱା ୟୁଧ୍ୟସ୍କ ବିଗତକ୍କରଃ ॥୩୦॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! 'ଆଧାୟତେତସା'-ଡୁମେ ଅନ୍ତରାଯାରେ ଚିଉକୁ ନିରୋଧ କରି ଧାନସ୍ଥ ହୋଇ ସମ୍ପୂର୍ଣ କର୍ମକୁ ମୋତେ ସମର୍ପଣ କରି, ଆଶା ରହିତ, ମମତା ରହିତ ଏବଂ ସନ୍ତାପ ରହିତ ହୋଇ ଯୁଦ୍ଧ କର । ଯେତେବେଳେ ଚିଉ ଧାନରେ ସ୍ଥିତ ରହିଥାଏ, ଲେଶମାତ୍ର କେଉଁଥିରେ ଆଶା ନାହିଁ, କର୍ମରେ ମମତ୍ୱ ନାହିଁ, ଅସଫଳତାର ସନ୍ତାପ ନାହିଁ, ତେବେ ସେହି ପୁରୁଷ କେଉଁ ଯୁଦ୍ଧ କରିବ ? ଯେତେବେଳେ ଚାରିଆଡୁ ଚିଉକୁ ସାଉଁଟି ହୃଦୟ ଦେଶରେ ନିରୋଧ କରିଦିଏ, ତେବେ ସେ ଲଢିବ କହା ନିମନ୍ତେ ? କାହା ସହିତ ଏବଂ ସେଠାରେ କିଏ ଅଛି ? ବାୟବରେ ଯେତେବେଳେ ଆପଣ ଧାନରେ ପ୍ରବେଶ କରିବେ, ସେତେବେଳେ ଯୁଦ୍ଧର ନିର୍ଣ୍ଣିତ ସ୍ୱରୂପ ଉପସ୍ଥିତ ହେବ । ତେବେ କାମ-କ୍ରୋଧ, ରାଗ-ଦ୍ୱେଷ, ଆଶା-ତୃଷା ଇତ୍ୟାଦି ବିକାରମାନଙ୍କ ସମୂହ ବିଜାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତି ଗୁଡ଼ିକ ଯାହାକୁ 'କୁରୁ' କୁହାଯାଏ, ସଂସାରରେ ପ୍ରବୃତ୍ତି ହିଁ ଦେଇଥାଏ, ବାଧା ରୂପରେ ଭୟଙ୍କର ଆକ୍ରମଣ କରିଥାଏ , ବାସ୍ ଏମାନଙ୍କ ସହିତ ଲଢେଇ କରିବା ହିଁ ଯୁଦ୍ଧ ଅଟେ । ଏମାନଙ୍କ ହଟାଇ ଅନ୍ତରାତ୍ମାରେ ଓଡପ୍ରୋତ ହୋଇ ଧାନସ୍ଥ ହୋଇଯିବା ହିଁ

ହେ ଅଳୁନ୍ ! ଯେଉଁ ମନୁଷ୍ୟ ଦୋଷ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ରହିତ ହୋଇ ଶ୍ରଦ୍ଧାଭାବ, ସମର୍ପଣ ଦ୍ୱାରା ସଦା ମୋର ଏହି ମତାନୁସାରେ ଯୁଦ୍ଧରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି, ସେହି ପୁରୁଷ ମଧ୍ୟ ସମୟ କର୍ମରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇ ଥାଆନ୍ତି । ଯୋଗେଶ୍ୱରଙ୍କ ଏହି ଆଶ୍ୱାସନା କୌଣସି ହିନ୍ଦ , ମୁସଲିମ୍ ଅଥବା ଖୀଷ୍ଟିୟାତ୍ନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ନୁହଁ ଅପିତ ମାନବ ମାତ୍ର ନିମନ୍ତେ । ତାହାଙ୍କ ମତ ଏହି ଯେ, ଯୁଦ୍ଧ କର, ଏଥିରୁ ଏପରି ପ୍ରତୀତ ହୋଇଥାଏ ଯେ, ଏହି ଉପଦେଶ ଯୋଦ୍ଧାମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଥିଲା । ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସମକ୍ଷରେ ବିଶ୍ୱଯୁଦ୍ଧର ସଂରଚନା ସୌଭାଗ୍ୟ ଥିଲା । ଆପଣଙ୍କ ସାମନାରେ ତ କୌଣସି ଯୁଦ୍ଧ ନୁହଁ । ତେବେ ଆପଣ ଗୀତା ପଛରେ କାହିଁକି ପଡ଼ିଛନ୍ତି ? କାରଣ କର୍ମରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇବା ଉପାୟ ତ ଯୋଦ୍ଧାମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଅଟେ । କିନ୍ତ ଏପରି କିଛି ନୁହେଁ । ବସ୍ତୁତଃ ଏହା ଅନ୍ତର୍ଦ୍ଦେଶର ଲଢେଇ ମାତ୍ର । କ୍ଷେତ୍ର ଏବଂ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ, ବିଦ୍ୟା-ଅବିଦ୍ୟା ଧର୍ମକ୍ଷେତ୍ର ଏବଂ କୁରୁକ୍ଷେତ୍ରର ସଂଘର୍ଷ ଅଟେ । ଆପଣ ଯେପରି ଯେପରି ଧ୍ୟାନରେ ଚିତ୍ତ ନିରୋଧ କରିବେ, ବିଜାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତି କାମକ୍ରୋଧାଦି ବାଧା ରୂପରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ୍ଷ ରୂପେ ପାଇବେ । ଭୟଙ୍କର ଆକ୍ରମଣ କରିବେ । ତାହାର ଶମନ କରି ଚିତ୍ତ ନିରୋଧ କରିବା ହିଁ ଯୁଦ୍ଧ ଅଟେ । ଯିଏ ଦୋଷ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ରହିତ ହୋଇ, ଶଦ୍ଧାୟକ୍ତ ହୋଇ ଏହି ଯୁଦ୍ଧରେ ଲାଗିଥାଏ, ସେ କର୍ମ ବନ୍ଧନରୁ, ଆବାଗମନରୁ ଭଲ ରୂପେ ମୁକ୍ତି ପାଇଯାଇଥାଏ । ଯିଏ ଏହି ଯୁଦ୍ଧରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୁଏ ନାହିଁ, ତାହାର କେଉଁ ଗତି ହେଉଛି ? ଏହି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି-

# ୟେ ତ୍ୱେତଦଭ୍ୟସୂୟତ୍ତୋ ନାନୁତିଷନ୍ତି ମେ ମତମ୍ । ସର୍ବଜ୍ଞାନବିମୂଢାଂଞ୍ଚାନ୍ ବିଭିନଷ୍ଟାନଚେତସଃ ॥୩୨॥

ଯିଏ ଦୋଷ-ଦୃଷ୍ଟିଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ 'ଅଚେତସଃ' ମୋହ ନିଶାରେ ଅଚେତ ବ୍ୟକ୍ତି ମୋର ଏହି ମତାନୁସାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ, ଅର୍ଥାତ୍ ଧ୍ୟାନୟ ହୋଇ ଆଶା, ମମତା ଏବଂ ସନ୍ତାପ ରହିତ ହୋଇ ସମର୍ପଣ ସହିତ ଯୁଦ୍ଧ କରିନଥାନ୍ତି । 'ସର୍ବଜ୍ଞାନ ବିମୂଢାନ୍' – ଜ୍ଞାନପଥରେ ସର୍ବଦା ମୋହିତ ହୋଇଥିବା ଲୋକଙ୍କୁ ତୁମେ କଲ୍ୟାଣ ପଥରୁ ଭ୍ରଷ୍ଟ ହୋଇଥିବା ହିଁ ଜାଣ । ଯେତେବେଳେ ଏହା ହିଁ ସଠିକ୍, ତେବେ ଲୋକେ କାହିଁକି କରୁନାହାଁନ୍ତି ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି ।

ସଦୃଶଂ ଚେଷ୍ଟତେ ସ୍ୱସ୍ୟାଃ ପ୍ରକୃତେର୍ଜ୍ଜାନବାନପି ।

#### ପ୍ରକୃତିଂ ୟାନ୍ତି ଭୂତାନି ନିଗ୍ରହଃ କିଂ କରିଷ୍ୟତି ॥୩୩॥

ସମୟ ପ୍ରାଣୀ ନିକର ପ୍ରକୃତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି, ନିକ ସ୍ୱଭାବର ପରବଶ ହୋଇ କର୍ମରେ ଭାଗ ନେଇଥାନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେଷଦର୍ଶୀ ଜ୍ଞାନୀ ମଧ୍ୟ ନିଜ ପ୍ରକୃତି ଅନୁସାରେ ତେଷ୍ଟା କରିଥାଏ । ପ୍ରାଣୀ ନିଜ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ଜ୍ଞାନୀ ନିଜ ସ୍ୱରୂପରେ ଯେପରି ଯାହାର ପ୍ରକୃତିର ଦବାବ୍ ରହିଥାଏ । ସେ ସେହିପରି ହିଁ କାର୍ଯ୍ୟରତ ରହିଥାଏ । ଏହା ସ୍ୱୟଂ ସିଦ୍ଧ ଅଟେ । ଏଥିରେ ନିରାକରଣ କିଏ କ'ଣ କରିବ ? ଏହା ହିଁ କାରଣ ଯେ, ସମୟେ ମୋର ମତାନୁସାରେ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ ହୋଇପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ସେମାନେ ଆଶା, ମମତା, ସଂଞ୍ଜମତାକୁ ଅନ୍ୟ ଶବ୍ଦରେ ରାଗ ଦ୍ୱେଷ ତ୍ୟାଗ କରିପାରି ନଥାନ୍ତି । ଯାହାଦ୍ୱାରା ସମ୍ୟକ୍ ଆଚରଣ ହୋଇପାରିନଥାଏ । ଏହାକୁ ଆହୁରି ସଷ୍ଟ କରି କହୁଛନ୍ତି ଏବଂ ଅନ୍ୟ କାରଣ କୁ ମଧ୍ୟ ପ୍ରତିପାଦନ କରୁଛନ୍ତି ।

#### ଇନ୍ଦ୍ରିୟସ୍ୟେନ୍ଦ୍ରିୟସ୍ୟାର୍ଥେ ରାଗଦ୍ୱେଷୌ ବ୍ୟବସ୍ଥିତୌ । ତୟୋର୍ନ ବଶମାଗଚ୍ଛେତ୍ତୌ ହ୍ୟସ୍ୟ ପରିପଛିନୌ ॥୩୪॥

ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଏବଂ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଭୋଗରେ ରାଗ ଏବଂ ଦ୍ୱେଷ ଅବସ୍ଥିତ । ଏହି ଉଭୟଙ୍କ ବଶରେ ହେବା ଅନୁଚିତ୍ । କାରଣ ଏହି କଲ୍ୟାଣ ମାର୍ଗରେ କର୍ମରୁ ମୁକ୍ତ ହେଉଥିବା ପ୍ରଣାଳୀରେ ଏହି ରାଗ ଓ ଦ୍ୱେଷ ଦୁର୍ଦ୍ଧର୍ଷ ଶତ୍ରୁ ଅଟନ୍ତି । ଆରାଧନାକୁ ଅପହରଣ କରିନେଇଯାନ୍ତି । ଯେତେବେଳେ ଶତ୍ରୁ ଭିତରେ ହିଁ ଅଛନ୍ତି, ତେବେ ବାହାରେ କିଏ କାହିଁକ ଲଢିବ ? ଶତ୍ରୁ ତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଏବଂ ଭୋଗର ସଂସର୍ଗରେ ରହିଛି, ଅନ୍ତଃକରଣରେ ରହିଛି । ତେଣୁ ଏହି ଯୁଦ୍ଧ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତକରଣର ଯୁଦ୍ଧ ଅଟେ । କାରଣ ଶରୀର ହିଁ କ୍ଷେତ୍ର ଅଟେ । ଯେଉଁଥିରେ ସଜାତୀୟ ଏବଂ ବିଜାତୀୟ ଦୁଇଟି ପ୍ରବୃତ୍ତି ବିଦ୍ୟା ଏବଂ ଅବିଦ୍ୟା ରହିଥାଏ । ଯାହାକି ମାୟାର ଦୁଇଟି ଅଙ୍ଗ । ଏହି ପ୍ରବୃତ୍ତି ବିଦ୍ୟା ଏବଂ ଅବିଦ୍ୟା ରହିଥାଏ । ଯାହାକି ମାୟାର ଦୁଇଟି ଅଙ୍ଗ । ଏହି ପ୍ରବୃତ୍ତି ମାନଙ୍କୁ ଜିଣିବା, ସଜାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତିକୁ ଜୟକରି ବିଜାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତିର ଅନ୍ତ କରିବ । ହିଁ ଯୁଦ୍ଧ ଅଟେ । ବିଜାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତି ସମାସ୍ତ ହେବା ପରେ ସଜାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତିର ଉପଯୋଗ ସମାସ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ସ୍ୱରୂପର ସ୍ୱର୍ଶ କରି ସଜାତୀୟ ମଧ୍ୟ ତାହାଙ୍କ ଅନ୍ତରାଳରେ ବିଲୟ ହୋଇଯାଏ । ଏହିପରି ପ୍ରକୃତିର ପାର ପାଇଯିବା ହିଁ, ଯୁଦ୍ଧ ଅଟେ । ଯାହାକି ଧାନ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ସୟବ । ରାଗ, ଦ୍ୱେଷର ଶମନ କରିବାରେ ସମୟ ଲାଗିଥାଏ, ତେଣୁ ବହୁତ ସାଧକ କ୍ରିୟାକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ତୁରନ୍ତ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ନକଲ କରିବାରେ ଲାଗି ଯାଆନ୍ତି । ଶୀକୃଷ୍ଠ ଏହାକୁ ସାବଧାନ କରୁଛନ୍ତି-

#### ଶେୟାନ୍ ସ୍ୱଧର୍ମୋ ବିଗୁଣଃ ପରଧର୍ମାତ୍ ସ୍କୃନ୍ଷିତାତ୍ ।

#### ସ୍ବଧର୍ମେ ନିଧନଂ ଶେୟଂ ପରଧର୍ମୋ ଭୟାବହଃ ॥୩୫॥

କଣେ ସାଧକ ଦଶ ବର୍ଷ ଧରି ସାଧନା କରୁଛନ୍ତି ଏବଂ ଅନ୍ୟ କଣେ ସାଧକ ଆଜି ସାଧନାରେ ପ୍ରବେଶ କଲେ । ଉଭୟଙ୍କ କ୍ଷମତା ଗୋଟିଏ ପରି ହେବ ନହିଁ । ପ୍ରାରୟିକ ସାଧକ ଯଦି ତାହାର ନକଲ କରୁଥାଏ, ତେବେ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । ଏହା ଉପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ ଭଲ ରୂପରେ ଆରଚଣ କରାଯାଉଥିବା ଅନ୍ୟର ଧର୍ମଠାରୁ ଗୁଣ ରହିତ ହେଲେମଧ୍ୟ ନିକର ଧର୍ମ ଅତି ଉଉମ ହୋଇଥାଏ । ସ୍ୱଭାବରୁ ଉପ୍ନ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବାର କ୍ଷମତା ହିଁ ସ୍ୱଧର୍ମ । ନିକର କ୍ଷମତାନୁସାରେ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବାର କ୍ଷମତା ହିଁ ସ୍ୱଧର୍ମ । ନିକର କ୍ଷମତାନୁସାରେ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବାର କ୍ଷମତା ହିଁ ସ୍ୱଧର୍ମ । ନିକର କ୍ଷମତାନୁସାରେ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେଲେ ସାଧକ ଦିନେ ନା ଦିନେ ପାର ହୋଇଯାଏ । ଅତଃ ସ୍ୱଧର୍ମ ଆଚରଣରେ ମରିଯିବା ମଧ୍ୟ ପରମ କଲ୍ୟାଣ କାରକ । ଯେଉଁଠାରୁ ସାଧନ ଛୁଟିଯିବ, ନୂତନ ଶରୀର ମିଳିବା ପରେ ପୁନଃ ସେହି ଠାରୁ ହିଁ ପ୍ରାରୟ ହେବ । ଆତ୍ଯା ତ ମରେ ନାହିଁ । ଶରୀର ଅର୍ଥାତ ବସ୍ତ ବଦଳିଗଲେ ଆପଣଙ୍କର ବୁଦ୍ଧି ବିଚାର ତ ବଦଳି ଯାଇନଥାଏ । ଉତ୍କୃଷ୍ଟ ସାଧକମାନଙ୍କ ଭଳି ନକଲ କଲେ ସାଧକ ଭୟକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଭୟ ପ୍ରକୃତିରେ ହୋଇଥାଏ, ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଠାରେ ନାହିଁ । ପ୍ରକୃତ୍ତିର ଆବରଣ ଆହୁରି ଘନିଭୃତ ହୋଇଯିବ ।

ଭଗବତ୍ ପଥରେ ନକଲର ବାହୁଲ୍ୟ ରହିଥାଏ । ପୂକ୍ୟ ଗୁରୁ ମହାରାଚ୍ଚକୀ ଙ୍କୁ ଥରେ ଆକାଶ ବାଣୀ ହୋଇଥିଲା ଯେ ଅନୁସୂୟିୟା ଯାଇ ରହନ୍ତୁ, ସେ ଜନ୍ଧୁଠାରୁ ଚିତ୍ରକୂଟ ଆସିଲେ ଏବଂ ଅନୁସୂୟାର ଘୋର ଜଙ୍ଗଲରେ ନିବାସ କରି ରହିଲେ । ଅନେକ ମହାତ୍ମା ସେହି ରାୟାରେ ଯିବା ଆସିବା କରୁଥିଲେ ।

ଜଣେ ମହାତ୍ଯା ଦେଖିଲେ ଯେ ପରମ ହଂସଜୀ ଦିଗୟର, ନଙ୍ଗଧଡ଼ଙ୍ଗ ହୋଇ ନିବାସ କରୁଛନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ସମ୍ମାନ ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ଏହା ଦେଖି ସେ ତୁରତ୍ତ ନିଜର କୌପିନକୁ ଫିଙ୍ଗି ଦେଲେ । ଦଣ୍ଡ କମଣ୍ଡଳୁ ଅନ୍ୟ ଏକ ମହାତ୍ଯାଙ୍କୁ ଦେଇଦେଲେ ଏବଂ ଦିଗୟର ହୋଇଗଲେ । ଏହିପରି କିଛି ସମୟ ଉପରାତ୍ତେ ସେ ଆସି ଦେଖିଲେ ଯେ, ପରମହଂସଜୀ ଲୋକମାନଙ୍କ ସହିତ କଥାବାର୍ତ୍ତା ହେଉଛନ୍ତି, ଗାଳିଗୁଲଜ ମଧ୍ୟ କରୁଛନ୍ତି । ମହାରାଜଙ୍କୁ ଆଦେଶ ହୋଇଥିଲା ଯେ, ଭକ୍ତଙ୍କ କଲ୍ୟାଣ ନିମନ୍ତେ କିଛି ତାଡ଼ନା ଦେବେ । ଏହି ପଥର ପଥିକ ଉପରେ ନିରନ୍ତର ଦୃଷ୍ଟି ରଖିବେ । ମହାରାଜଙ୍କ ନକଲ କରି ସେହି ମହାତ୍ଯା ମଧ୍ୟ ଗାଲି ଗୁଲଜ ଦେବାରେ ଲାଗିଲେ । କିନ୍ତୁ ଓଲଟାରେ ଲୋକେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କୁ କିଛି ନା କିଛି କହି ଦେଉଥିଲେ । ମହାତ୍ଯା ଭାବିଲେ ଯେ ସେଠାରେ ତ କେହି କିଛି କହୁନାହାଁନ୍ତି । ଏଠାରେ ତ ଲୋକେ କବାବ ଦେଉଛନ୍ତି ।

ପୁନଃ କିଛି କାଳପରେ ସେ ଫେରି ଆସି ଦେଖିଲେ ଯେ ପରମହଂସଜୀ ଗଦି ଉପରେ ବସିଛନ୍ତି, ଲୋକେ ପଞ୍ଜୀ କରୁଛନ୍ତି । ଚାମର ଚଳାଉଥାନ୍ତି । ସେ ମଧ୍ୟ ଜଙ୍ଗଲର ଗୋଟିଏ ଜାଗାରୋ ବସି ଖଟ ମଗାଇଲେ, ଗଦି ବିଛାଇଲେ, ଦୁଇଜଣ ଲୋକଙ୍କୁ ଚାମର, ପଞ୍ଜୀ ଚଲାଇବାରେ ନିଯୁକ୍ତି କରିଦେଲେ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ସୋମବାରକୁ ଭିଡ଼ ମଧ୍ୟ ଜମିଲା ଯେ ପୁତ୍ର ଇଛାକଲେ ପଚାଷ ଟଙ୍କା, ପୁତ୍ରୀ ଇଛାକଲେ ପଚିଶ ଟଙ୍କା ଇତ୍ୟାଦି ପାଉଣା ରଖିଥିଲେ । କିନ୍ତୁ 'ଉଘରେ ଅନ୍ତ ନ ହୋଇ ନିବାହୁ' ଅର୍ଥାତ୍ ଗୋଟିଏ ମାସରେ ହିଁ ତାଙ୍କର ସମୟ ଦେଖାଣିଆ ଧରାପଡ଼ିଗଲା । ତେଣୁ ସେଠାରେ ତାଙ୍କର ନିର୍ବାହ ହୋଇ ନପାରିବାରୁ ସେ ସେଠାରୁ ପଳାଇଗଲେ । ଭଗବତ୍ ପଥରେ ନକଲ ସାହାର୍ଯ୍ୟ କରିନଥାଏ । ସାଧକ ସ୍ୱଧର୍ମ ଆଚରଣ ହିଁ କରିବା ଉଚ୍ଚିତ ।

ସ୍ୱଧର୍ମ କ'ଶ ? ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ସ୍ୱଧର୍ମର ନାମ ନେଇଥିଲେ ଯେ ସ୍ୱଧର୍ମକୁ ମଧ୍ୟ ଦେଖି ତୁମେ ଯୁଦ୍ଧ କରିବା ହିଁ ଯୋଗ୍ୟ । କ୍ଷତ୍ରୀୟ ନିମନ୍ତେ ଏଥିରୁ ବଡ଼ କଲ୍ୟାଣକାରୀ ମାର୍ଗ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ନାହିଁ । ସ୍ୱଧର୍ମରେ ଅର୍ଜୁନ କ୍ଷତ୍ରୀୟ ଥିଲେ । ସଙ୍କେତ କଲେ ଯେ, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଯିଏ ବ୍ରାହ୍ମଣ, ବେଦର ଉପଦେଶ ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ କ୍ଷୁଦ୍ର କଳାଶୟ ତୁଲ୍ୟ ଅଟେ । ତେଣୁ ତୁମେ ବେଦରୁ ଉପରକୁ ଉଠି ବ୍ରାହ୍ମଣ ହୁଅ । ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱଧର୍ମର ପରିବର୍ତ୍ତନ ସନ୍ୟବ ଅଟେ । ସେଠାରେ ପୁନଃ କହିଲେ ଯେ, ରାଗ ଦ୍ୱେଷର ବଶରେ ନ ହୋଇ ସେମାନଙ୍କୁ ଦମନ କର । ସ୍ୱଧର୍ମ ଶ୍ରେୟୟର ଅଟେ – ଅର୍ଥ ଏହା ନୁହଁ ଯେ ଅର୍ଜୁନ କୌଣସି ବ୍ରହ୍ମଶର ନକଲ କରି ବ୍ରାହ୍ମଣଙ୍କ ପରି ବେଶଭୂଷା କରିନେବେ ।

ଗୋଟିଏ ହିଁ କର୍ମ ପଥକୁ ମହାପୁରୁଷ ମାନେ ଚାରି ଶ୍ରେଣୀରେ ବାଞ୍ଚିଛନ୍ତି । - 'ନିକୃଷ୍ଟ, ମଧ୍ୟମ, ଉଉମ ଏବଂ ଅତି ଉଉମ ଏହି ଶ୍ରେଣୀର ସାଧକମାନଙ୍କୁ କ୍ରମଶଃ - 'ଶୁଦ୍ର, ବୈଶ୍ୟ, କ୍ଷତ୍ରୀୟ ଏବଂ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଅଥବା କଳିଯୁଗ, ଦ୍ୱାପର ଯୁଗ, ତ୍ରେତୟା ଏବଂ ସତ୍ୟଯୁଗ'ର ସଂଜ୍ଞା ଦେଲେ । ଶୁଦ୍ର ଶ୍ରେଣୀ କ୍ଷମତାରୁ ହିଁ କର୍ମର ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ସାଧନା କ୍ରମରେ ସେହି ସାଧକ ବ୍ରାହ୍ମଣ ହୋଇଯାଏ । ଏହାଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଆଗକୁଯାଇ ଯେତେବେଳେ ସେ ପରମାମ୍ୟାରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯାଏ । ତେବେ ''ନ ବ୍ରାହ୍ମାଣୋ ନକ୍ଷତ୍ରୀୟଃ, ନ ବୈଶ୍ୟୋ ନ ଶୂଦ୍ରଃ, ଜିଦାନନ୍ଦ ରୂପଃ ଶିବୋ କେବଲୋ ୧ ମ୍ ସେ ବର୍ଣ୍ଣମାନଙ୍କ ଠାରୁ ଉର୍ଦ୍ଧକୁ ଚାଲିଯାଏ । ଏହା ହିଁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, 'ଚାତୁର୍ବଶ୍ୟୀ ମୟାସୃଷ୍ଟମ୍' ଚାରିବର୍ଣ୍ଣର ରଚନା ମୁଁ କଲି । ତେବେ କ'ଣ ଜନ୍ମର ଆଧାରରେ ମନୁଷ୍ୟକୁ ବାଣ୍ଟିଲେ ? ନାହିଁ ! 'ଗୁଣ କର୍ମ ବିଭାଗଶଃ' –

ଗୁଣମାନଙ୍କ ଆଧାରରେ କର୍ମକୁ ବାଞ୍ଜିଲେ । କେଉଁ କର୍ମ ? କ'ଣ ସାଂସାରିକ କର୍ମ ? ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ – ନହିଁ ! ନିୟତ କର୍ମ, ତେବେ ନିୟତ କର୍ମ କ'ଶ ? ତାହା ହେଉଛି ଯଜ୍ଞର ପ୍ରକ୍ରିୟା । ଯଥା, ଶ୍ୱାସରେ ପ୍ରଶ୍ୱାସର ହବନ, ପ୍ରଶ୍ୱାସରେ ଶ୍ୱାସର ହବନ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସଂଯମ ଇତ୍ୟାଦି ହୋଇଥାଏ । ଯାହାର ଶୁଦ୍ଧ ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଯୋଗ,ସାଧନା, ଆରାଧନା, ଆରାଧ ଦେବ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପହଞ୍ଚାଇବା ବିଧି ବିଶେଷ ହିଁ ଆରାଧନା ଅଟେ । ଏହି ଆରାଧନା କର୍ମକୁ ହିଁ ଚାରି ଶ୍ରେଶୀରେ ବିଭକ୍ତ କରିଥିଲେ । ଯିଏ ଯେତିକ କ୍ଷମତା ସଂପନ୍ନ ପୁରୁଷ ହେବେ, ତାହାଙ୍କୁ ସେହି ଶ୍ରେଶୀରୁ ହିଁ ଆରୟ କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ଏହା ହିଁ ସମୟଙ୍କ ନିଜ ନିଜର ସ୍ୱଧର୍ମ ଅଟେ । ଯଦି ସେ ଉଚ୍ଚକୋଟିର ସାଧକଙ୍କ ନକଲ କରିବ, ତେବେ ସେ ଉୟକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ସର୍ବଥା ନଷ୍ଟ ତ ହେବନାହିଁ । କାରଣ ଏଥିରେ ବୀଜର ନାଶ ହୋଇନଥାଏ । ହିଁ, ସେ ପ୍ରକୃତିର ଦବାବ୍ ଦ୍ୱାରା ଭୟାକ୍ରାନ୍ତ ଦୀନ –ହୀନ ଅବଶ୍ୟ ହୋଇଯିବ । ଶିଶୁ କକ୍ଷାର ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀ ଯଦି ସ୍ନାତକ କକ୍ଷାରେ ଯାଇ ବସିଯିବ, ତେବେ ସେହି ଶିଶୁ ସ୍ନାତକ କ'ଣ ହେବ ? ସେ ପ୍ରାରୟିକ ବର୍ଣ୍ଣମାଳାରୁ ମଧ୍ୟ ବଞ୍ଚତ ରହିଯିବ । ଅର୍କୁନ ପ୍ରଶ୍ମ ରଖିଲେ ଯେ, ମନ୍ଷ୍ୟ ସ୍ୱଧର୍ମର ଆଚରଣ କାହିଁକି କରି ପାରେନି ?

#### ଅର୍ଜୁନ ଉବାଚ

#### ଅଥକେନ ପ୍ରଯୁକ୍ତୋଽୟଂ ପାପଂ ଚରତି ପୂରୁଷଃ । ଅନିଚ୍ଛନ୍ତପି ବାର୍ଷେୟ ବଳାଦିବ ନିୟୋକିତଃ ॥୩୬॥

ହେ ବାର୍ଷ୍ୱେୟ ! ଏହି ପୁରୁଷ ବାଧ୍ୟହୋଇ ଘୋଷାଡ଼ି ଜବରଦଞ୍ଚ ଳଗାଇବା ସଦୃଶ ଅନିଚ୍ଛା ସତ୍ତ୍ୱେ କାହାର ପ୍ରେରଣାରେ ପାପ କର୍ମ ଆଚରଣ କରିଥାଏ ? ଆପଣଙ୍କ ମତାନୁସାରେ କାହିଁକି ଚାଲିପାରେ ନାହିଁ ? ଏହା ଉପରେ ପୁନଃ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି–

#### ଶ୍ରୀ ଭଗବାନ୍ ଉବାଚ

#### କାମ ଏଷ କ୍ରୋଧ ଏଷ ରଜୋଗୁଣସମୁଦ୍ଧବଃ । ମହାଶନୋ ମହାପାପ୍ତା ବିଦ୍ଧ୍ୟେନମିହ ବୈରିଣମ୍ ॥୩୭॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ରଜଗୁଣରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ଏହି କାମ ଓ କ୍ରୋଧ ଅଗ୍ନି ସମାନ ଭୋଗ ଭୋଗିବା ଦ୍ୱାରା କେବେ ତୃପ୍ତ ନ ହୋଇଥିବା ବଡ଼ ପାପୀ ଅଟନ୍ତି । କାମ– କ୍ରୋଧ ଏବଂ ରାଗ–ଦ୍ୱେଷର ପରିପୂରକ ଅଟନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯାହାର ଚର୍ଚ୍ଚା କରିଥିଲି, ଏହି ବିଷୟରେ ତୁମେ ତାହାକୁ ହିଁ ଦୁର୍ଦ୍ଧର୍ଷ ଶତ୍ରୁ ଜାଣ । ଏଠାରେ ଏହାର ପ୍ରଭାବକୁ ବର୍ଣ୍ଣନା କରୁଛନ୍ତି–

# ଧୂମେନାବ୍ରିୟତେ ବହ୍ନିର୍ଯଥାଦର୍ଶୋ ମଳେନ ଚ । ୟଥୋଲବେନାବୃତୋ ଗର୍ଭିଞ୍ଚଥା ତେନେଦମାବୃତମ୍ ॥୩୮॥

ଯେପରି ଧୂଆଁ ଦ୍ୱାରା ଅଗ୍ନିଏବଂ ଧୂଳି ଦ୍ୱାରା ଦର୍ପଣ ଢାଙ୍କି ଯାଇଥାଏ, ଯେପରି ଝିଲ୍ଲିଦ୍ୱାରା ଗର୍ଭ ଢାଙ୍କି ହୋଇରହିଥାଏ, ଠିକ୍ ସେହିପରି କାମ, କ୍ରୋଧାଦି ବିକାରମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏହି ଜ୍ଞାନ ଢାଙ୍କି ହୋଇ ରହିଛି । ଓଦାକାଠ ଜଳାଇବା ଦ୍ୱାରା ଧୂଆଁ ହୋଇଥାଏ । ଅଗ୍ନିରହି ମଧ୍ୟ ପ୍ରକ୍ୱଳିତ ରୂପ ନେଇ ପାରିନଥାଏ । ଧୂଳିଦ୍ୱାରା ଢାଙ୍କି ହୋଇଥିବା ଦର୍ପଣରେ ଯେପରି ପ୍ରତିବିନ୍ଦ ଷଷ୍ଟ ହୋଇନଥାଏ, ଝିଲ୍ଲି ଦ୍ୱାରା ଗର୍ଭ ଢାଙ୍କି ହୋଇ ରହିଥାଏ । ସେହିପରି ବିକାରମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ହୋଇନଥାଏ ।

#### ଆବୃତଂ ଜ୍ଞାନମେତେନ ଜ୍ଞାନିନୋ ନିତ୍ୟବୈରିଶା । କାମରୂପେଣ କୌନ୍ତେୟ ଦୃଷ୍ଠରେଶାନଲେନ ଚ ॥୩୯॥

ହେ କୌତ୍ତୟ ! ଅଗ୍ନି ସମାନ ଭୋଗ ଦ୍ୱାରା ତୃପ୍ତ ନ ହେଉଥିବା, ଜ୍ଞାନୀମାନଙ୍କ ନିରନ୍ତର ବୈରୀ ଏହି କାମ ଦ୍ୱାରା ଜ୍ଞାନ ଢାଙ୍କି ହୋଇ ରହିଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ତ ଶ୍ରୀକୃଷ କାମ ଓ କ୍ରୋଧ ଦୁଇଟି ଶତ୍ରୁ କହିଲେ । ପ୍ରସ୍ତୁତ ଶ୍ଲୋକରେ ସେ କେବଳ ଗୋଟିଏ ଶତ୍ରୁ କାମର ନାମ ହିଁ ନେଇଛନ୍ତି । ବସ୍ତୁତଃ କାମରେ କ୍ରୋଧ ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ରହିଛି । କାର୍ଯ୍ୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେବାପରେ କ୍ରୋଧ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ କିନ୍ତୁ କାମନା ଅର୍ଥାତ୍ ବାସନା ସମାପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ । କାମନା ପୂର୍ତ୍ତିରେ ବ୍ୟବଧାନ ଆସିଲେ କ୍ରୋଧ ପୁନଃ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଯାଏ । କାମର ଅନ୍ତରାଳରେ କ୍ରୋଧ ମଧ୍ୟ ନିହିତ ରହିଛି । ଏହି ଦୁର୍ଦ୍ଧର୍ଷ ଶତ୍ରୁର ନିବାସ କେଉଁଠି ? ତାହାକୁ କେଉଁଠି ଖୋଜିବା, ଏହାର ନିବାସ ଜାଣିନେବା ପରେ ଏହାକୁ ସମୂଳେ ନଷ୍ଟ କରିବାରେ ସୁବିଧା ରହିବ । ଏହା ଉପରେ ପ୍ରନଃ ଶୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି –

#### ଇନ୍ଦ୍ରିୟାଣି ମନୋ ବୃଦ୍ଧିରସ୍ୟାଧିଷ୍ଠାନମୂଚ୍ୟତେ । ଏତୈର୍ବିମୋହୟତ୍ୟେଷ ଜ୍ଞାନମାବୃତ୍ୟ ଦେହିନମ୍ ॥୪୦॥

ଇନ୍ଦ୍ରିୟ, ମନ ଏବଂ ବୃଦ୍ଧି ଏହାର(କାମ–କ୍ରୋଧାଦିର) ବାସସ୍ଥାନ ଅଟେ । ଏହି କାମ, ମନ ବୃଦ୍ଧି ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଜ୍ଞାନକୁ ଆହ୍ଥାଦିତ କରି ଜୀବାତ୍ମାକୁ ମୋହରେ ପକାଇଥାଏ ।

# ତସ୍ମାତ୍ତ୍ୱମିନ୍ଦ୍ରିଶ୍ୟାଦୌ ନିୟମ୍ୟ ଭରତର୍ଷିଭ । ପାପ୍ମାନଂ ପ୍ରକହି ହ୍ୟେନଂ ଜ୍ଞାନବିଜ୍ଞାନନାଶନମ୍ ॥୪୧॥

ତେଶୁକରି ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମେ ପ୍ରଥମେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ 'ନିୟମ୍ୟ'- ସଂଯମ

କର । କାରଣ ଶତ୍ରୁ ତ ଏହାର ଅନ୍ତରାଳରେ ଛୁପି ରହିଛି । ସେ ତୁମ ମନ ଭିତରେ ଛିତ ରହିଛି । ବାହାରେ ଖୋଜିଲେ ସେ କେଉଁଠିବି ମଳିବ ନାହିଁ । ଏହା ହୃଦୟ ଦେଶର, ଅନ୍ତର୍ଜଗତର ଲଢେଇ ଅଟେ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ବଶରେ କରି ଜ୍ଞାନ ଓ ବିଜ୍ଞାନକୁ ନାଶ କରୁଥିବା ଏହି ପାପୀ କାମକୁ ତୁମେ ମାର । ଏହି କାମ ଅତି ସହକରେ ନିଜ ଆୟଉକୁ ଆସିନଥାଏ । ଅତଃ ବିକାରମାନଙ୍କ ନିବାସ ઘାନକୁହିଁ ଘେରାଉ କର । ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ହିଁ ସଂଯତ କର । କିନ୍ତୁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଏବଂ ମନକୁ ସଂଯମ କରିବା ତ ଅତ୍ୟଧିକ କଠିନ । କ'ଣ ଏହା ଆୟେମାନେ କରିପାରିବା ? ଏହା ଉପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ଆପଣଙ୍କ ସାମର୍ଥ୍ୟକୁ କହି ପ୍ରୋହାହିତ କରୁଛନ୍ତି –

# ଇନ୍ଦ୍ରିୟାଶି ପରାଶ୍ୟାହୁରିନ୍ଦ୍ରିୟେଭ୍ୟଃ ପରଂ ମନଃ । ମନସସ୍କୁ ପରା ବୃଦ୍ଧିର୍ୟୋ ବୃଦ୍ଧଃ ପରତସ୍କୁ ସଃ ॥୪୨॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଏହି ଶରୀର ଠାରୁ ତୁମେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ଅତି ସୂକ୍ଷ୍ମ ଏବଂ ବଳବାନ୍ ଜାଣ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଠାରୁ ସୂକ୍ଷ୍ମ ମନ ଅଟେ । ମନ ଠାରୁ ମଧ୍ୟ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଅଟେ ବୁଦ୍ଧି । ଯାହା ବୁଦ୍ଧି ଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଅତ୍ୟନ୍ତ ସୁକ୍ଷ୍ମ ଅଟେ, ତାହା ହେଉଚ୍ଚି ତୁୟର ଆତ୍ମା । ସେ ହିଁ ତୁମେ ଅଟ ଅର୍ଥାତ୍ ତୁମେ ହିଁ ଆତ୍ମା । ତୁମେ ସେହି ଆତ୍ମାରୁ ହିଁ ପ୍ରେରିତ । ତେଣୁ କରି ଇନ୍ଦ୍ରିୟ, ମନ ଓ ବୁଦ୍ଧିର ନିରୋଧ କରିବାରେ ତୁମେ ସକ୍ଷମ ହେବ ।

## ଏବଂ ବୁଦ୍ଧେଃ ପରଂ ବୁଦ୍ଧା ସଂସ୍ତଭ୍ୟାତ୍ୟନମାତ୍ପନା । କହି ଶତ୍ରୁଂ ମହାବାହୋ କାମରୂପଂ ଦୁରାସଦମ୍ ॥୪୩॥

ଏହିପରି ବୁଦ୍ଧିଠାରୁ ସୂଷ୍ଣ ଏବଂ ବଳବାନ ନିଜର ଆତ୍ପାକୁ ଜାଣି, ଆତ୍ପବଳକୁ ବୁଝି, ବୁଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ନିଜର ମନକୁ ବଶକରି, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଏହି କାମ ରୂପୀ ଦୁର୍ଜୟ ଶତ୍ରୁକୁ ବଦ୍ଧକର । ନିଜ ଶକ୍ତିକୁ ହୃଦବୋଧ କରି ଏହି ଦୁର୍ଜୟ ଶତ୍ରୁକୁ ମାର ! କାମ ଏକ ଦୁର୍ଜୟ ଶତ୍ରୁ ଅଟେ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏହା ଆତ୍ପାକୁ ମୋହିତ କରିଥାଏ ।ତୁମେ ନିଜର ଶକ୍ତିକୁ ବୁଝବିଚାରି, ଆତ୍ପାକୁ ବଳବାନ ମନେ କରି, କାମରୂପୀ ଦୁର୍ଜୟ ଶତ୍ରୁକୁ ବିନାଶ କର । କହିବା ଆବଶ୍ୟକ ନାହିଁ ଯେ, ଏହି ଶତ୍ରୁ ଆନ୍ତରିକ ଅଟେ ଏବଂ ତାହା ସହିତ ଯୁଦ୍ଧ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତଦେଶର ହିଁ ଅଟେ ।

#### ନିଷ୍କର୍ଷ

ବହୁଧା ଗୀତା ପ୍ରେମୀ ବ୍ୟାଖ୍ୟାକାର ମାନେ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟକୁ କର୍ମଯୋଗ ନାମ ଦେଇଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଏହା ସଙ୍ଗତ ନୁହଁ । ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କର୍ମର ନାମ ନେଇଥିଲେ । ସେ କର୍ମର ମହତ୍ୱ ପ୍ରତିପାଦନ କରି ସେଥିରେ କର୍ମ ଜିଜ୍ଞାସା ଜାଗୃତ କଲେ ଏବଂ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କର୍ମକୁ ପରିଭାଷିତ କଲେ ଯେ, ଯଜ୍ଞର ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିଁ କର୍ମ ଅଟେ । ସିଦ୍ଧ ହେଉଛି ଯେ, ଯଜ୍ଜ କୌଣସି ଏକ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଦିଶା ଅଟେ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଯାହା କିଛି କରାଯାଉଛି, ତାହା ଏହିଲୋକର ବନ୍ଧନ ମାତ୍ର । ଶ୍ରୀକୃଷ ଯାହା କହିବେ, ସେହି କର୍ମ **ମୋକ୍ଷ ସେ ଶୁଭାତ୍** ସଂସାର ବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତ କରାଉଥିବା କର୍ମ ।

ଶ୍ରୀକୃଷ ଯଜ୍ଜର ଉତ୍ପତ୍ତି ବିଷୟରେ କହିଲେ । ଏହା କ'ଶ ଦେଇଥାଏ ? ତାହାର ବିଶେଷତା ଉପରେ ଚିତ୍ରଣ କଲେ । ଯଜ୍ଞ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଲେ । ସେ କହିଲେ ଏହି ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିଁ କର୍ମ । ଯିଏ କରନ୍ତି ନାହିଁ ସେ ପାପାୟୁ ଅଟନ୍ତି, ଆରାମ ଚାହୁଁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ବ୍ୟର୍ଥ ହିଁ କୀବନ ଧାରଣ କରିଛନ୍ତି । ପୂର୍ବର ମହର୍ଷିମାନେ ମଧ୍ୟ ଏହାକୁ କରି ହିଁ ପରମ ନୈଷର୍ନ୍ୟ ସିଦ୍ଧିକୁ ପାଇଛନ୍ତି । ସେ ଆମ୍ ତୃପ୍ତି ଅଟନ୍ତି, ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ କର୍ମ ଅନାବଶ୍ୟକ, ହେଲେ ମଧ୍ୟ ପଛରେ ଆସୁଥିବା ଅନୁୟାୟୀଙ୍କ ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ ନିମନ୍ତେ ସେ ମଧ୍ୟ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେଉଥିଲେ । ସେହି ମହାପୁରୁଷମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ ନିଜର ତୁଳନା କଲେ – ମୋର ବର୍ତ୍ତମାନ କର୍ମ କରିବାର ପ୍ରୟୋଜନ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ମୁଁ ମଧ୍ୟ ଅନୁୟାୟୀଙ୍କ ହିତ ନିମନ୍ତେ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେଉଛି । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଡ ସ୍ପଷ୍ଟ କରି ପରିଚୟ ଦେଲେ ଯେ ସେ କଣେ ଯୋଗୀ ।

ସେ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ସାଧକମାନଙ୍କୁ ବିଚଳିତ ନକରିବାକୁ କହିଲେ କାରଣ କର୍ମ କରିବା ଦ୍ୱାରା ହିଁ ସେହି ସାଧକଙ୍କୁ ସ୍ଥିତି ପ୍ରାପ୍ତ କରିବାକୁ ହେବ । ଯଦି କର୍ମ ନକରିବେ, ତେବେ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବେ । ଏହି କର୍ମ ନିମନ୍ତେ ଧ୍ୟାନସ୍ଥ ହୋଇ ଯୁଦ୍ଧ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଚକ୍ଷୁ ବନ୍ଦ ଅଛି, ଯଦି ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସହିତ ଚିତ୍ତର ନିରୋଧ ହୋଇଗଲା, ତେବେ ଯୁଦ୍ଧ କିପରି ? ସେହି ସମୟ କାମକ୍ରୋଧ, ରାଗ ଦ୍ୱେଷ ବାଧକ ରୂପରେ ଉପସ୍ଥିତ ରହନ୍ତି । ଏହି ବିଜାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତିମାନଙ୍କୁ ବିଜୟ କରିବା ହିଁ ଯୁଦ୍ଧ ଅଟେ । ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ କୁରୁକ୍ଷେତ୍ର, ବିଜାତୀୟ ପ୍ରବୃତ୍ତିକୁ ଧିରେ ଧିରେ ବାଛିକରି ଧ୍ୟାନସ୍ଥ ହେଉଥିବା ହିଁ ଯୁଦ୍ଧ ଅଟେ । ବସ୍ତୁତଃ ଧ୍ୟାନରେ ହିଁ ଯୁଦ୍ଧ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ହିଁ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ସାରାଂଶ ଅଟେ । ସେଉଁଥିରେ ନା କର୍ମକୁ ପ୍ରତିପାଦିତ କଲେ ନା ଯଜ୍ଞକୁ । ଯଦି ଯଜ୍ଞକୁ ଭଲ ରୂପେ ବୁଝିପାରିବେ, ତେବେ କର୍ମ ବୁଝିବା ସହଜ ହେବ । ବର୍ତ୍ତମାନ ତ କର୍ମକୁ ବୁଝାଇ ନାହାଁ ।

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ କେବଳ ସ୍ଥିତପ୍ରଜ୍ଞ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ପ୍ରଶିକ୍ଷଣାତ୍ପକ ଦିଗ ଉପରେ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଇଛନ୍ତି । ଏହାତ ଗୁରୁଜନମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ । ସେମାନେ ନକଲେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର କୌଣସି କ୍ଷତି ନାହିଁ ଏବଂ ନା କର୍ମ କରିବା ଦ୍ୱାରା ହିଁ ତାଙ୍କ ନିଜର କୌଣସି ଲାଭ ହୁଏ । କିନ୍ତୁ ଯେଉଁ ସାଧକଙ୍କୁ ପରମ ଗତି ଅଭିଷ୍ଟ ରହିଛି ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ବିଶେଷ କିଛି କହି ନାହାଁନ୍ତି । ତେବେ ଏହା କର୍ମ ଯୋଗ କିପରି ? କର୍ମର ସ୍ୱରୂପ ମଧ୍ୟ ସ୍ପଷ୍ଟ ନାହିଁ, ଯାହାକୁ କରାଯିବ । କାରଣ ଯଜ୍ଜର ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିଁ କର୍ମ – ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ଏତିକି ହିଁ କହିଲେ । ଯଜ୍ଜ ତ କହି ନାହାଁନ୍ତି ! କର୍ମର ସ୍ୱରୂପ ସ୍ପଷ୍ଟ କେତେବେଳେ ହେଲା ? ହାଁ, ଯୁଦ୍ଧର ଯଥାର୍ଥ ଚିତ୍ରଣ ଏଠାରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ।

ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଗୀତା ଉପରେ ଦୃଷ୍ଟିପାତ କରାଗଲେ, ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ କହିଲେ ଯେ ଶରୀର ନାଶବାନ । ଅତଃ ଯୁଦ୍ଧକର । ଗୀତାରେ ଏହା ହିଁ ନିଷ୍ଟିତ କାରଣ କୁହାଗଲା । ଆଗକୁ ଜ୍ଞାନଯୋଗର ସନ୍ଧର୍ଭରେ କ୍ଷତ୍ରିୟ ନିମନ୍ତେ ଯୁଦ୍ଧ ହିଁ ଏକମାତ୍ର କଲ୍ୟାଣ ସାଧନ କୁହାଗଲା ଏବଂ କହିଲେ ଯେ ଏହି ବୁଦ୍ଧି ତୂମ ନିମନ୍ତେ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ବିଷୟରେ କୁହାଗଲା । କେଉଁ ବୁଦ୍ଧି ? ଏହାକି ହାରିବା ଏବଂ ଜିଶିବା ଉଭୟ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଲାଭ ହିଁ ରହିଛି, ଏପରି ବିଚାର କରି ତୁମେ ଯୁଦ୍ଧକର । ପୁଣି ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟର କହିଲେ ଯେ, ଯୋଗରେ ଛିତ ରହି ହୃଦ୍ୟଛିତ ନିଜର ଏହି ସଂଶୟକୁ ଜ୍ଞାନରୂପୀ ଖଡ୍ଗ ଦ୍ୱାରା ଛେଦନ କର । ସେହି ଖଡ୍ଗ ହିଁ ଗୋଟିଏ ଯୋଗ । ପଞ୍ଚମ ଅଧ୍ୟାୟରୁ ଦଶମ ଅଧ୍ୟାୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୁଦ୍ଧର ଚର୍ଚ୍ଚା ମଧ୍ୟ ନାହିଁ । ଏଗାର ଅଧ୍ୟାୟର କେବଳ ଏତିକି କହିଲେ ଯେ ଏହି ଶତ୍ରୁ ମୋ ଦ୍ୱାରା ଆଗରୁ ହିଁ ମରିଯାଇଛନ୍ତି । ତୁମେ ନିମିଉ ଭାବରେ ଉପଛିତ ହୁଅ, ଯଶକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କର । ଏମାନେ ତୁମ ବିନା ମଧ୍ୟ ମରାଯାଇଛନ୍ତି । ପ୍ରେରକ କରାଇନେବେ । ତୁମେ ଏହି ଶବମାନଙ୍କୁ ମାର । ପନ୍ଦର ଅଧ୍ୟାୟରେ ସଂସାର ସୁଦୃତ୍ୱମୂଲ ଯୁକ୍ତ ଅଶ୍ୱତ୍ଥ ବୃକ୍ଷ କୁହାଗଲା । ଯାହାକୁ ଅସଙ୍ଗ ରୂପୀ ଶସ୍ତ ଦ୍ୱାରା କାଟି ସେହି ପରମ ପଦକୁ ଖୋକିବାର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ମିଳିଲା ।

ଆଗକୁ ଅଧ୍ୟାୟମାନଙ୍କରେ ଯୁଦ୍ଧର ଉଲ୍ଲେଖ ନାହଁ । ହାଁ, ଶୋହଳ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଅସୁରମାନଙ୍କ ଚିତ୍ରଶ ଅବଶ୍ୟ ରହିଛି, ଯିଏ କି ନରକଗାମୀ ଅଟନ୍ତି । ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ହିଁ ଯୁଦ୍ଧର ବିଷଦ ଚିତ୍ରଶ ରହିଛି । ଶ୍ଲୋକ ୩୦ରୁ ୪୩ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୁଦ୍ଧର ସ୍ୱରୂପ ଏବଂ ତାହାର ଅନିବାର୍ଯ୍ୟତା, ଯୁଦ୍ଧ ନକରିବା ବ୍ୟକ୍ତିର ବିନାଶ, ଯୁଦ୍ଧରେ ମରାଯାଉଥିବା ଶତ୍ରୁମାନଙ୍କ ନାମ, ତାଙ୍କୁ ମାରିବା ନିମନ୍ତେ ନିଜଶକ୍ତିର ଆହ୍ୱାନ ଏବଂ ନିଷ୍ଟୟ ହିଁ ସେମାନଙ୍କୁ ଛେଦନକରି ଫିଙ୍ଗି ଦେବା ନିମନ୍ତେ କୋର୍ ଦେଇଛନ୍ତି । ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ଶତ୍ରୁ ଏବଂ ଶତ୍ରୁର ଆନ୍ତରିକ ସ୍ୱରୂପ ଷଷ୍ଟ ରହିଛି, ଯାହାର ବିନାଶ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରେରଣା ଦିଆଯାଇଛି । ଅତଃ-

उँ<sup>ନ</sup> ତ୍ୟଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାସୂପନିସ୍ତୁ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟାୟାଂ ୟୋଗଶାସ୍ତେ ଶ୍ରୀ କୃଷାର୍ଜୁନ ସୟାଦେ 'ଶତ୍ରୁ ବିନାଶ –ପ୍ରେରଣା 'ନାମ ତୃତୀୟୋଽଧାୟଃ ॥୩॥

ଏହି ପ୍ରକାର ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତ ଗୀତାରୂପୀ ଉପନିଷଦ୍ ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସମ୍ଭାଦରେ ଶତ୍ରୁ ବିନାଶ ପ୍ରେରଣା ନାମକ ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ।

ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ପରହଂସ ପରମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା ଭାଷ୍ୟେ ଶତ୍ରୁ ବିନାଶ ପ୍ରେରଣା ନାମ ତୃତୀୟୋ ଧ୍ୟାୟଃ ।।୩।।।।

॥ ହରି ॐ ତତ୍ସତ୍ ॥

# ଶ୍ରୀ ପରମାସନେ ନମଃ ଅଥ ଚତୁର୍ଥୋଽଧ୍ୟାୟଃ

ୃତୀୟ ଅଧ୍ୟୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଆଶ୍ୱୟ କଲେ ଯେ ଦୋଷ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ରହିତ ହୋଇ ଯେଉଁ ମନୁଷ୍ୟ ଶ୍ରଦ୍ଧାଯୁକ୍ତ ହୋଇ ମୋର ମତାନୁସାରେ ଚାଲିବ, ସେ କର୍ମବନ୍ଧନରୁ ଉତ୍ତମ ରୂପେ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବ । କର୍ମବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତି ଦେବା କ୍ଷମତା ଯୋଗ (ଜ୍ଞାନଯୋଗ ଓ କର୍ମଯୋଗ ଉଭୟ) ରେ ନିହିତ ରହିଛି । ଯୋଗରେ ହିଁ ଯୁଦ୍ଧ ସଞ୍ଚାର ନିହିତ ରହିଛି । ପ୍ରସ୍ତୁତ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କହିଛନ୍ତି ଯେ, ଏହି ଯୋଗର ପ୍ରଣେତା କିଏ ? ଏହାର କ୍ରମିକ ବିକାଶ କିପରି ହୋଇଥାଏ ?

#### ଶୀ ଭଗବାନୁବାଚ

# ଇମଂ ବିବସ୍ୱତେ ୟୋଗଂ ପ୍ରୋକ୍ତବାନହମବ୍ୟୟମ୍ । ବିବସ୍ୱାତ୍ନ ମନବେ ପ୍ରାହ ମନ୍ତୁରିକ୍ଷ୍ୱାକବେଽବ୍ରବୀତ୍ ॥୧॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ମୁଁ ଏହି ଅବିନାଶୀ ଯୋଗକୁ କଳ୍ପର ଆଦିରେ 'ବିବସ୍ୱାନ୍' ଅର୍ଥାତ୍ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ପ୍ରତି କହିଲି, ବିବସ୍ୱାନ୍ ମନୁଙ୍କୁ ଏବଂ ମନୁ ଈକ୍ଷ୍ୱାକୁଙ୍କୁ କହିଲେ । କିଏ କହିଲେ ? ମୁଁ ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ । ଶ୍ରୀକୃଷ କିଏ ? ଜଣେ ଯୋଗୀ । ତତ୍ତ୍ୱସ୍ଥିତ ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ଏହି ଅବିନାଶୀ ଯୋଗକୁ କଳ୍ପର ଆଦିରେ ଅର୍ଥାତ୍ ଭଜନର ପ୍ରାରୟରେ 'ବିବସ୍ୱାନ୍' ଅର୍ଥାତ୍ ଯିଏ ବିବଶ ଅଟେ ଅର୍ଥାତ୍ ଉପାୟଶୂନ୍ୟ ପ୍ରାଣୀଙ୍କୁ କହିଥାନ୍ତି । ସୁରା ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ୱାସରେ ସଞ୍ଚାର କରି ଦେଇଥାଆନ୍ତି । ଏଠାରେ ସୂର୍ଯ୍ୟଗୋଟିଏ ପ୍ରତୀକ ମାତ୍ର, କାରଣ ସୁରାରେ ହିଁ ସେହି ପରମ ପ୍ରକାଶ ସ୍ୱରୂପ ରହିଥାଏ ଏବଂ ସୁରାଠାରେ ହିଁ ତାହାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତିର ବିଧାନ ରହିଛି । ବାଞ୍ଚବିକ ପ୍ରକାଶ ଦାତା(ସୂର୍ଯ୍ୟ) ସେହିଁ ଅଟନ୍ତି ।

ଏହି ଯୋଗ ଅବିନାଶୀ ଅଟେ । ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଥିଲେ ଯେ, ଏଥିରେ ଆରୟର ବିନାଶ ହୁଏ ନାହିଁ । ଏହିଯୋଗ ଆରୟ ମାତ୍ର କରିଦେଲେ, ଏହା ପୂର୍ଣ୍ଣତ୍ୱ ଦେଲା ପରେ ହିଁ ଶାନ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଶରୀରର କଳ୍ପ ଔଷଧି ଦ୍ୱାରା ହୋଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଆତ୍ପାର କଳ୍ପ ଭଜନ ଚିନ୍ତନ ଦ୍ୱାରା ହୋଇଥାଏ । ଭଜନର ପ୍ରାରୟ ହିଁ ଆତ୍ପ କଳ୍ପର ଆଦି ଅଟେ । ଏହା ସାଧନ ଭଜନ ମଧ୍ୟ କୌଣସି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ହିଁ ଦାନ ଅଟେ । ମୋହ ନିଶାରେ ଅଚେତ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ମାନବ ଯାହାଙ୍କ ଠାରେ ଭଜନର

କୌଣସି ସଂସ୍କାର ନାହିଁ, ଯୋଗ ବିଷୟରେ ଯିଏ କେବେ ବିଚାର ମଧ୍ୟ କରିନାହିଁ ଏପରି ମନୁଷ୍ୟ କୌଣସି ମହାପୁରୁଷଙ୍କୁ ଯଦି ଦେଖିଥାଏ, ତେବେ ତାଙ୍କର ଦର୍ଶନ ମାତ୍ରକେ, ତାହାଙ୍କ ବାଣୀଦ୍ୱାରା , ଛୋଟ ବଡ଼ ସେବା ଦ୍ୱାରା ଏବଂ ତାଙ୍କର ସାନ୍ନିଧ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ଯୋଗର ସଂସ୍କାର ତାହାଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଞ୍ଚାରିତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଗୋସ୍ୱାମୀ ତୁଳସୀ ଦାସଜୀ ଏହାକୁ କହୁଛନ୍ତି – 'ଜେ ଚିତୟେ ପ୍ରଭୁ କିହ୍ନ ପ୍ରଭୁ ହେରେ, ତେ ସବ ଭୟେ ପରମପଦ ଯୋଗଁ '' ।।

ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି – ଏହି ଯୋଗ ମୁଁ ପ୍ରଥମେ ସୂର୍ଯ୍ୟକୁ କହିଲି । "ଚକ୍ଷୋଃ ସୂର୍ୟୋ ଅଳାୟତ" – ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟି ନିକ୍ଷେପ ମାତ୍ରକେ ଯୋଗର ସଂୟାର ସୁରା ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ୱାସରେ ପ୍ରସାରିତ ହୋଇଯାଏ । ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରକାଶ ସ୍ୱବଶ ପରମେଶ୍ୱରଙ୍କ ନିବାସ ସମଞ୍ଚଙ୍କ ହୃଦୟରେ ରହିଛି । ସୁରା ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ୱାସ ନିରୋଧରେ ହିଁ ତାହାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତିର ବିଧାନ । ସୁରାରେ ସଂୟାରମାନଙ୍କ ସୃଚ୍ଚନ ହିଁ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ପ୍ରତି କହିବା ଅର୍ଥ ହୋଇଥାଏ । ସମୟ ଆସିଲେ ଏହି ସଂୟାର ମନରେ ୱୁରିତ ହୋଇଯିବ । ଏହା ହିଁ ସୂର୍ଯ୍ୟ ମନୁକୁ କହିବାର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ । ମନରେ ସ୍ମୁରିତ ହେବା ପରେ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସେହି ବାକ୍ୟ ପ୍ରତି ଇଛା ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯିବ । ଯଦ ମନରେ କୌଣସି ଇଛା ରହେ, ତେବେ ତା'ର ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଆକାଂକ୍ଷା ଅବଶ୍ୟ ହେବ । ଏହା ହିଁ ମନୁ ଇକ୍ଷ୍ୱାକୁଙ୍କୁ ଦେଇଥିବା ଉପଦେଶ ଅଟେ । ଲାଳସା ରହିବ ଯେ, ସେହି ନିୟତ କର୍ମ କରିବା, ଯାହା ଅବିନାଶୀ ଅଟେ । ଯାହାକି କର୍ମ ବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତି ଦେଇଥାଏ । ଯଦି ଏପରି ହିଁ ଅଟେ, ତେବେ କର୍ମ ତାଲୁକରିବା ଆବଶ୍ୟକ ଏବଂ ଆରାଧନା ଏହାର ଗତି ବାଛି ନେଇଥାଏ । ଗତି ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରି ଏହିଯୋଗ କେଉଁ ୟାନକୁ ପହୁଞ୍ଚାଇଥାଏ । ଏହା ଉପରେ ସେ କହୁଛନ୍ତି –

#### ଏବଂ ପରମ୍ପର। ପ୍ରାସ୍ତମିମଂ ରାଜର୍ଷୟୋ ବିଦୁଃ । ସ କାଲେନେହ ମହତା ୟୋଗୋ ନଷ୍ଟଃ ପରନ୍ତପ ॥**୨**॥

ଏହି ପ୍ରକାର କୌଣସି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସଂସ୍କାର ରହିତ ପୁରୁଷଙ୍କ ସୁରା ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ୱାସରେ, ସୁରାଠାରୁ ମନରେ, ମନଠାରୁ ଇଛାରେ ଏବଂ ଇଛା ତୀବ୍ର ହୋଇ କ୍ରିୟାତ୍ପକ ଆଚରଣରେ ଢଳିଯାଇ ଏହି ଯୋଗ କ୍ରମଶଃ ଉତ୍ଥାନ କରିକରି ରାଜର୍ଷି ଶ୍ରେଣୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପହଞ୍ଚୁଯାଇଥାଏ । ସେହି ଅବସ୍ଥାରେ ଯାଇ ତତ୍ତ୍ୱ ବିଦିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ୟରର ସାଧକଙ୍କ ନିକଟରେ ରଦ୍ଦି–ସିଦ୍ଦିର ସଞ୍ଚାର ହୋଇଥାଏ । ସେହି ଯୋଗ ଏହି ମହତ୍ତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣକାଳରେ ଏହି ଲୋକ ଅର୍ଥାତ୍ ଶରୀରରେ ପ୍ରାୟଃ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ସୀମାରେଖାକୁ କିପରି ପାର କରିପାରିବା । କ'ଶ ଏହିବିଶେଷ ସ୍ଥଳକୁ ପହୁଞ୍ଚ୍ ସମୟେ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଇଥାନ୍ତି ? ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି – ନାହିଁ, ଯିଏ ମୋର ଆଶ୍ରିତ, ମୋର ପ୍ରିୟ ଭକ୍ତ, ଅନନ୍ୟ ସଖା, ସେମାନେ ନଷ୍ଟ ହୋଇନଥାନ୍ତି ।

#### ସ ଏବାୟଂ ମୟା ତେ ହ୍ୟ ୟୋଗଃ ପ୍ରୋକ୍ତଃ ପୁରାତନଃ । ଭକ୍ତୋ ହସି ମେ ସଖା ଚେତି ରହସ୍ୟଂ ହ୍ୟେତଦୃତ୍ତମମ୍ ॥ ୩ ॥

ସେହି ପୁରାତନ ଯୋଗକୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ମୁଁ ବର୍ତ୍ତନା କଲି । କାରଣ ତୁମେ ମୋର ଭକ୍ତ ଏବଂ ସଖା ମଧ୍ୟ । ଏହି ଯୋଗ ଅତି ଉତ୍ତମ ଏବଂ ରହସ୍ୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଟେ । ଅର୍କୁନ କ୍ଷତ୍ରୀୟ ଶ୍ରେଶୀର ସାଧକ ଥିଲେ । ରାଜର୍ଷି ଅବସ୍ଥାଯୁକ୍ତ ଥିଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ମଧ୍ୟ ଯୋଗ କଲ୍ୟାଣ ମୁଦ୍ରାରେ ହିଁ ରହିଛି କିନ୍ତୁ ପ୍ରାୟଃ ସାଧକ ଏଠାକୁ ପହୁଞ୍ଚଯାଇ ବିଚଳିତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଏପରି ଅବିନାଶୀ ଏବଂ ରହସ୍ୟମୟ ଯୋଗକୁ ଶ୍ରୀକୃଷୀ ଅର୍କୁନଙ୍କୁ କହିଲେ, କାରଣ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବା ଅବସ୍ଥାରେ ଅର୍କୁନ ଥିଲେ । ଯୋଗ କାହିଁକି କହିଲେ ? କାରଣ ଏହି ଯେ ତୁମେ ମୋର ଭକ୍ତ ଓ ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ମୋର ଆଣ୍ଡ୍ରିତ ଏବଂ ପ୍ରିୟ ସଖା ମଧ୍ୟ ।

ଯେଉଁ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ପ୍ରତି ଆୟର ଆଗ୍ରହ ରହିଛି, ସେହି ପରମାତ୍ଯା ଅର୍ଥାତ୍ ସଦ୍ଗୁରୁ ଆତ୍ମାଠାରୁ ଅଭିନ୍ନ ହୋଇ ଯେତେବେଳେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶନ ଦେବାରେ ଲାଗିଥାନ୍ତି, ସେତେବେଳେ ବାଞ୍ଚବିକ ଭଜନ ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ । ଏଠାରେ ପ୍ରେରକ ଅବଣ୍ଡାରେ ପରମାତ୍ଯା ଏବଂ ସଦ୍ଗୁରୁ ପରୟର ଏକ ପର୍ଯ୍ୟାୟବାଚୀ । ଯେଉଁ ଷରରେ ଆୟେମାନେ ଠିଆ ହୋଇଛନ୍ତି, ସେହି ସ୍ତରକୁ ଯେତେବେଳେ ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରଭୁ ଅବତରିତ ହେବେ ଏବଂ ସୁରକ୍ଷା କରିବେ, ବିଚଳିତ ଅବସ୍ଥାରେ ସୟାଳିବେ, ତେବେ ମନ ବଶରେ ହୋଇଥାଏ । 'ମନ ବଶ ହୋଇ ତବହିୀ, ଜବ ପ୍ରେରକ ପ୍ରଭୁ ବରଳେ''– ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଇଷ୍ଟଦେବ ରଥୀ ହୋଇ ଆତ୍ମାଠାରୁ ଅଭିନ୍ନ ହୋଇ ପ୍ରେରକ ରୂପେ ଉପଣ୍ଡିତ ନହୁଅନ୍ତି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସଠିକ୍ ରୂପରେ ପ୍ରବେଶ ହିଁ ହୋଇ ନଥାଏ । ସାଧକ ପ୍ରତ୍ୟାଶି ଅବଶ୍ୟ ଅଟେ କିନ୍ତୁ ଭଜନ ତାହା ନିକଟରେ କାହିଁ ?

ପୂଜ୍ୟ ଗୁରୁଭଗବାନ କହୁଥିଲେ - ''ହୋ ! ମୁଁ ବହୁତ ବାର ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଉଥିବା ଅବସ୍ଥାରୁ ବଞ୍ଚଗଲି । ଭଗବାନ ହିଁ ବଞ୍ଚାଇ ଦେଲେ । ଭଗବାନ ଏପରି ବୁଝାଇଦେଲେ, ଏହା କହିଲେ ଇତ୍ୟାଦି '' । ମୁଁ ପଚାରିଲି -'ମହାରାଜଜୀ, କ'ଣ ଭଗବାନ ମଧ୍ୟ କଥା କହୁଛନ୍ତି ? କଥାବାର୍ତ୍ତା ହେଉଛନ୍ତି ? ତେବେ ସେ କହିଲେ 'ହାଁ ! ହୋ ! ଭଗବାନ ଐସେ ବତିୟାବତ ହେଁ, ଜୈସେ ହମ୍ଡୁମ

ବିତିୟାଇ, ଘଞ୍ଜୋଁ ବତିୟାଇଁ ଔର୍ କ୍ରମ ନ ଟୁଟେ ।'' ଅର୍ଥାତ୍ ଏପରି କଥାବାର୍ତ୍ତା ହୁଅନ୍ତି, ଯେପରି ତୁମେ ଓ ମୁଁ କଥାବାର୍ତ୍ତା ହେଉଛନ୍ତି । ଘଣ୍ଟାଘଣ୍ଟା ଧରି କହି ଚାଲନ୍ତି, ଯାହାର କ୍ରମ ହିଁ ତୁଟେ ନାହିଁ । ତେବେ ମୋତେ ଉଦାସ ଏବଂ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଲାଗିଲା ଯେ, ଭଗବାନ କିପରି କହୁଥିବେ ? ଏହା ତ ଏକ ନୂଆ କଥା । କିଛିକ୍ଷଣ ପରେ ମହାରାଜଜୀ ପୁନଃ କହିଲେ – କାହେ ଘବଡ଼ାତ ହୈ, ତୋ ହୁଁ ସେ ବତିୟେ ହୈ '' । ଅର୍ଥାତ୍ କାହିଁକି ଘବଡ଼ାଉଛୁ, ତୋତେ ମଧ୍ୟ କହିବେ । ତାହାଙ୍କ କଥନ ଅକ୍ଷରଶଃ ସତ୍ୟଥିଲା । ଏହା ହିଁ ସଖ୍ୟଭାବ ଅଟେ । ସଖାଙ୍କ ପରି ସେ ନିରାକରଣ କରି ଚାଲିଥାନ୍ତି । ତେବେ ସାଧକ ଏହି ନଷ୍ଟ ପାଇଯାଉଥିବା ଛିତିରୁ ପାର ହୋଇଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ କୌଣସି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଯୋଗର ଆରୟ, ଏଥିରେ ଆସୁଥିବା ବ୍ୟବଧାନ, ସେଥିରୁ ପାର ପାଇବା ନିମନ୍ତେ ରାୟାକୁ ବୁଝାଇଥିଲେ । ଏହା ଉପରେ ଅର୍ଜୁନ ପ୍ରଶ୍ମ କଲେ –

#### ଅଜୁନ୍ ଉବାଚ

#### ଅପରଂ ଭବତୋ କନ୍କ ପରଂ କନ୍କ ବିବସ୍ୱତଃ । କଥମେତଦ୍ ବିକନୀୟାଂ ତ୍ୱମାଦୌ ପ୍ରୋକ୍ତବାନିତି ॥୪॥

ଭଗବାନ୍ ! ଆପଣଙ୍କ ଜନ୍ମତ 'ଅପରଂ'–ବର୍ତ୍ତମାନ ହୋଇଛି ଏବଂ ମୋର ଭିତରେ ସୁରା ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ୱାସର ସଞ୍ଚାର ବହୁତ ପୁରୁଣା । ତେବେ ମୁଁ କିପରି ମାନିନେବି ଯେ ଏହି ଯୋଗକୁ ଭଜନର ଆରୟରେ ଆପଣ ହିଁ କହିଥିଲେ । ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି–

#### ଶ୍ରୀ ଭଗବାନ୍ ଉବାଚ

# ବହୂନି ମେ ବ୍ୟତୀତାନି ଜନ୍ମାନି ତବ ଚାର୍ଜୁନ । ତାନ୍ୟହଂ ବେଦ ସର୍ବାଣି ନ ତ୍ୱଂ ବେତଥ ପରନ୍ତପ ॥୫॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ମୋର ଏବଂ ତୁମର ଅନେକ ଜନ୍ମ ହୋଇସାରିଛି । ପରନ୍ତୁ ସେ ସବୁକୁ ତୁମେ ଜାଣିନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ମୁଁ ଜାଣିଛି । ସାଧକ ଜାଣିନଥାଏ, ସ୍ୱରୂପଣ୍ଟ ମହାପୁରୁଷ ଜାଣିଥାନ୍ତି । ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ଥିତିଯୁକ୍ତ ମହାପୁରୁଷ ଜାଣିଥାନ୍ତି । କ'ଶ ଆପଣ ସମୟଙ୍କ ପରି ଜନ୍ନ ନିଅନ୍ତି ? ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି – ନାହିଁ, ସ୍ୱରୂପ ପ୍ରାପ୍ତି, ଶରୀର ପ୍ରାପ୍ତି ଠାରୁ ଭିନ୍ନ ଅଟେ । ମୋର ଜନ୍ନ ଏହି ଚକ୍ଷୁ ଦ୍ୱାରା ଦେଖି ହେବ ନାହିଁ । ମୁଁ ଅଜନ୍ମା, ଅବ୍ୟକ୍ତ, ଶାଶ୍ୱତ ହୋଇଥିବା ସତ୍ତ୍ୱେ ମଧ୍ୟ ଶରୀର ଧାରୀ ଅଟେ । )'' ଅବଧ୍ୟ । ଜୀବତ ମେଁ କର ଆସା । ମୁଏ ମୁକ୍ତି ଗୁରୁ 'କହେ ସ୍ୱାର୍ଥୀ, ଝୁଠା ଦେ ବଶ୍ୱାସା ॥' ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱାର୍ଥପର ଗୁରୁମାନେ ହିଁ କହିଥାନ୍ତି ଯେ, ସେବା, ଦାନ,

ଧର୍ମ ଇତ୍ୟାଦି କରି ଚାଲିଲେ, ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ମୁକ୍ତି ମିଳିବ । କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କ ସେହି ବିଶ୍ୱାସ ମିଥ୍ୟା ଓ ପ୍ରଲୋଭନ ମାତ୍ର । ହେ ବନ୍ଧୁଗଣ ! ବସ୍ତୁତଃ ଜୀବିତ ଅବସ୍ଥାରେ ହିଁ ସ୍ୱର୍ଗ, ମୁକ୍ତି ଏବଂ ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଆଶା ରଖିବା ଉଚିତ୍ । ପୂର୍ବରୁ ଯଦି କେହି ପ୍ରବେଶ ପାଇଛନ୍ତି ତ ଏହି ଶରୀର ଜୀବିତ ଅବସ୍ଥାରେ ହିଁ ପାଇଛନ୍ତି, ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ନୁହଁ । ଲେଶମାତ୍ର କମ୍ ହେଲେ ପୁନଃ ଜନ୍ମ ନେବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅର୍କୁନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଙ୍କୁ ନିଜ ପରି ଗୋଟିଏ ଦେହଧାରୀ ହିଁ ଭାବିଛନ୍ତି । ସେ ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ପ୍ରଶ୍ନ କରୁଥାନ୍ତି । କ'ଶ ଆପଣଙ୍କ ଜନ୍ମ ସେପରି ଅଟେ କି ? ଯେପରି ସମୟଙ୍କର ଜନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । କ'ଶ ଆପଣ ମଧ୍ୟ ଶରୀର ରୂପରେ ଜନ୍ମ ନେଇଥାନ୍ତି ? ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହୁଛନ୍ତି –

#### ଅକୋଽପି ସନ୍ନବ୍ୟୟାତ୍ମା ଭୂତାନାମୀଶ୍ୱରୋଽପି ସନ୍ । ପ୍ରକୃତିଂ ସ୍ୱାମଧିଷ୍ଟାୟ ସନ୍ତବାମ୍ୟାତ୍ମମାୟୟା ॥ ୬ ॥

ମୁଁ ବିନାଶ ରହିତ ପୁନଃ ଜନ୍ମ ରହିତ ଏବଂ ସମୟ ପ୍ରାଣମାନଙ୍କ ସ୍ୱରରେ ସଞ୍ଚାରିତ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ନିଜର ପ୍ରକୃତିକୁ ଅଧିନ କରି ମୁଁ ଆତ୍ମ ମାୟାଦ୍ୱାରା ପ୍ରକଟ ହୋଇଥାଏ । ଗୋଟିଏ ମାୟାତ ଅବିଦ୍ୟା ଅଟେ । ଯାହାକି ପ୍ରକୃତିରେ ବିଶ୍ୱାସ କରାଇଥାଏ । ନୀଚ ଏବଂ ଅଧମ ଯୋନୀର କାରଣ ହୋଇଥାଏ । ଅନ୍ୟ ମାୟା ହେଉଛି ଆତ୍ମମାୟା ଯାହାକି ଆତ୍ମାରେ ପ୍ରବେଶ କରାଇଥାଏ । ସ୍ୱରୂପ ଜନ୍ମର କାରଣ ହୋଇଥାଏ । ଏହାକୁ ଯୋଗମାୟା ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ଯାହାଠାରୁ ଆୟେମାନେ ଅଲଗା ହୋଇଥାଉଁ, ସେ ହିଁ ଶାଶ୍ୱତ ସ୍ୱରୂପରେ ଯୋଡ଼ିଥାଏ, ମିଳନ କରାଇଥାଏ । ସେ ହିଁ ଆତ୍ମିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା ନିଜର ତ୍ରିଗୁଣମୟୀ ପ୍ରକୃତିକୁ ଅଧିନ କରି ପ୍ରକଟ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ପ୍ରାୟ ଲୋକେ କହୁଥାନ୍ତି ଯେ, ଭଗବାନଙ୍କ ଅବତାର ହେବ, ତେବେ ଦର୍ଶନ କରିନେବା । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଏପରି କୌଣସି ଅବତାର ହେଉନାହିଁ । ଯାହାକି ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ଦେଖି ପାରିବ । ସ୍ୱରୂପର ଜନ୍ନ ପିଣ୍ଡ ରୂପରେ ହୋଇନଥାଏ । ଯୋଗସାଧନା ଦ୍ୱାରା ଅର୍ଥାତ୍ ଆତ୍ମମାୟା ଦ୍ୱାରା ନିଜର ତ୍ରିଗୁଣ ମୟୀ ପ୍ରକୃତିକୁ ସ୍ୱବଶ କରି ମୁଁ କ୍ରମଶଃ ପ୍ରକଟ ହେଉଛି । କିନ୍ତୁ କେଉଁ ପରିସ୍ଥିତିରେ ?

ୟଦାୟଦା ହି ଧର୍ମସ୍ୟ ଗ୍ଲାନିର୍ଭବତି ଭାରତ । ଅଭ୍ୟୁତ୍ଥାନମଧର୍ମସ୍ୟ ତଦାତ୍ପାନଂ ସୃକାମ୍ୟହମ୍ ॥୭॥ ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଯେତେବେଳେ ପରମଧର୍ମ ପରମାତ୍ସା ନିମନ୍ତେ ହୃଦୟ ଗ୍ଲାନିରେ ଭରିଯାଏ, ଅଧର୍ମ ବୃଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ଭାବୁକ ସାଧକ ପାର ପାଇପାରୁ ନଥାଏ । ତେବେ ମୁଁ ଆତ୍ମାକୁ ରଚନା କରିଥାଏ । ଏପରି ହିଁ ଗ୍ଲାନି ମନୁ ଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ହୋଇଥିଲା । 'ହୃଦୟ ବହୁତ ଦୁଃଖ ଲାଗ, ଜନମ ଗୟଉ ହରି ଭଗତି ବିନୁ ।' ଯେତେବେଳେ ଆପଣଙ୍କ ହୃଦୟ ଅନୁରାଗରେ ପରିପୂରିତ ହୋଇଯାଏ, ସେହି ଶାଶ୍ୱତ ଧର୍ମ ନିମନ୍ତେ 'ଗଦଗଦ ଗିରା ନୟନ ବହନୀରା' – ଅର୍ଥାତ୍ ଗତ୍ବପ୍ ଅଶ୍ରୁ ନୟନରୁ ବହିବାରେ ଲାଗିବ୍ନ ପ୍ରୟତ୍ନ କରି ମଧ୍ୟ ଅନୁରାଗୀ ଅଧର୍ମର ପାର ପାଇନଥାଏ । ଏପରି ପରିଛିତିରେ ମୁଁ ନିଜର ସ୍ୱରୂପକୁ ରଚନା କରିଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ଭଗବାନଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ କେବଳ ଅନୁରାଗୀଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଅଟେ । ''ସେ। କେବଳ ଭଗତନ ହିତଲାଗୀ'' ଏହି ଅବତାର କୌଣସି ଭାଗ୍ୟବାନ ସାଧକଙ୍କ ଅନ୍ତରାଳରେ ହୋଇଥାଏ । ଭଗବାନ ପ୍ରକଟ ହୋଇ କ'ଣ କରିଥାନ୍ତି ?

# ପରିତ୍ରାଣାୟ ସାଧୂନାଂ ବିନାଶାୟ ଚ ଦୁଷ୍ଟତାମ୍ । ଧର୍ମ ସଂସ୍ଥାପନାର୍ଥାୟ ସନ୍ତବାମି ଯୁଗେ ଯୁଗେ ॥୮॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! 'ସାଧୂନାଂପରିତ୍ରାଣାୟ' ପରମ ସାଧ୍ୟ ଏକ ମାତ୍ର ପରମାତ୍ସା, ଯାହାକୁ ସାଧନ କରିବା ପରେ କୌଣସି ସାଧନା ଶେଷ ରହିନଥାଏ । ସେହି ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ବିବେକ, ବୈରାଗ୍ୟ, ଶମ, ଦମ ଇତ୍ୟାଦି ଦୈବୀ ସମ୍ପଦକୁ ନିର୍ବିଘ୍ନ ପ୍ରବାହିତ କରିବା ନିମନ୍ତେ ତଥା 'ଦୁଷ୍ଟତାମ୍'– ଯାହା ଦୁଷିତ କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ନେଇଥାଏ । ସେହି କାମ, କ୍ରୋଧ, ରାଗ, ଦ୍ୱେଷ ଇତ୍ୟାଦି ବିଜାତୀୟ ପ୍ରବୃତିମାନଙ୍କୁ ସମୂଳେ ନଷ୍ଟ କରିବା ନିମନ୍ତେ ତଥା ଧର୍ମକୁ ଉତ୍ତମ ଭାବେ ସ୍ଥାପନ କରିବା ନିମନ୍ତେ ମୁଁ ଯୁଗେଯୁଗେ ପ୍ରକଟ ହୋଇଥାଏ ।

ଯୁଗର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ସତ୍ୟ, ତ୍ରେତୟା, ଦ୍ୱାପର, ଇତ୍ୟାଦି ନୁହଁ, ଯୁଗଧର୍ମର ହ୍ରାସ ବୃଦ୍ଧି ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ସ୍ୱଭାବରେ ରହିଥାଏ । ଯୁଗଧର୍ମ ସଦୈବ ରହିଛି, ମାନସରେ ସଙ୍କେତ ରହିଛି ଯେ, ନିତ ଯୁଗ ଧର୍ମ ହୋହଁ ସବ କେରେ । ହୃଦୟ ରାମ ମାୟା କେ ପ୍ରେରେ ॥(ରା.ମାନସ-୭/୧୦/୧) ଯୁଗଧର୍ମ ସମଞ୍ଚଙ୍କ ହୃଦୟରେ ନିତ୍ୟ ହେଉଥାଏ । ଅବିଦ୍ୟାରୁ ନୁହଁ ବରଂ ବିଦ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ହୋଇଥାଏ । ରାମମାୟା ପ୍ରେରଣାରୁ ତାହା ହୃଦୟରେ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ଯାହାକୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ଶ୍ଲୋକରେ ଆମ୍ବମାୟା କୁହାଯାଇଛି । ତାହା ହିଁ ରାମମାୟା ଅଟେ । ହୃଦୟରେ ରାମଙ୍କ ସ୍ଥିତି ପ୍ରଦାନ କରାଉଥିବା, ସେହି ବିଦ୍ୟା ରାମଙ୍କ ଠାରୁ ହିଁ ପ୍ରେରିତ ହୋଇଥାଏ । କିପରି ବୁଝିପାରିବା ଯେ ବର୍ତ୍ତମାନ କେଉଁ ଯୁଗ କାର୍ଯ୍ୟ କରୁଛି ? ତେବେ "ସୁଦ୍ଧ ସତ୍ତ ସମତା ବିଜ୍ଞାନା । କୃତ ପ୍ରଭାବ ପ୍ରସନ୍ଦ ମନ ଜାନ ॥(ରା.ମାନସ-୭/୧୦୩/୨)ଯେତେବେଳେ

ହୃଦୟରେ ଶୁଦ୍ଧ ସାତ୍ୱିକ ଗୁଣ କାର୍ଯ୍ୟ କରୁଥିବ, ରାଜସିକ ଓ ତାମସିକ ଗୁଣ ଶୀନ୍ତ ହୋଇଥିବ, ବିଷମତା ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥିବ, ଯାହାର କାହାପ୍ରତି ଦ୍ୱେଷଭାବ ନଥିବ, ବିଜ୍ଞାନୀ ହୋଇଥିବେ ଅର୍ଥାତ୍ ଇଷ୍ଟଙ୍କଠାରୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ନେଇ ପାରୁଥିବ ଓ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଠାରେ ମନ ସ୍ଥିର ରହିବା କ୍ଷମତା ହୋଇଥିବ, ମନରେ ପ୍ରସନ୍ନତାର ପୂର୍ଣ୍ଣ ସଞ୍ଚାର ହୋଇଥିବ । ଯେତେବେଳେ ଏପରି ଯୋଗ୍ୟତା ଆସିଯିବ, ତେବେ ସତ୍ୟ ଯୁଗରେ ପ୍ରବେଶ ମିଳିଗଲା ବୋଲି ଜାଣିଯିବେ । ଏହିପରି ଅନ୍ୟ ଦୁଇଗୁଣର ମଧ୍ୟ ବର୍ଣ୍ଣନା କଲେ । ପରିଶେଷରେ-

#### ''ତାମସ ବହୁତ ରକଗୁଣ ଥୋରା । କଳି ପ୍ରଭାବ ବିରୋଧ ଚହୁଁ ଓର''॥

ତାମସଗୁଣ ପରିପ୍ରରିତ ଥିବ, କିଞ୍ଚତ ରାଜସଗୁଣ ମଧ୍ୟ ସେଥିରେ ଥିବ, ଚାରିଆଡ଼ ବୈରୀ ଏବଂ ବିରୋଧ ଥିବ, ତେବେ ଏହିପରି ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ଭିତରେ କଳିଯଗ ପ୍ରବେଶ ପାଇଥିବା ଜାଣିବାକୁ ହେବ । ଯଦି ତାମସ ଗୁଣ କାର୍ଯ୍ୟକରୁଥାଏ, ତେବେ ମନୁଷ୍ୟଙ୍କଠାରେ ଆଳସ୍ୟ, ନିଦ୍ରା, ପ୍ରମାଦ ଇତ୍ୟାଦିର ବାହୁଲ୍ୟ ରହିଥାଏ । ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି କର୍ଭ ବ୍ୟ ଜାଣି ମଧ୍ୟ ସେଥିରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇପାରିନଥାଏ । ନିଷିଦ୍ଧ କର୍ମ ଜାଶିପାରି ମଧ୍ୟ ସେଥିରୁ ନିବୃତ୍ତି ହୋଇପାରିନଥାଏ । ଏହିପରି ଯୁଗଧର୍ମର ହ୍ରାସ ବୃଦ୍ଧି ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ଆନ୍ତରିକ ଯୋଗ୍ୟତା ଉପରେ ନର୍ଭର କରିଥାଏ । କେହି କେହି ଏହି ଯୋଗ୍ୟତାକ ଚାରି ଯୁଗ କହିଲେ ତ ଆଉ କେହି ଚାରି ବର୍ତ୍ତର ନାମଦେଲେ ତ କିଏ ଏହାକୁ ଅତି ଉତ୍ତମ, ଉତ୍ତମ, ମଧ୍ୟମ ଏବଂ ନିକୃଷ୍ଟ ଚାରି ଶ୍ରେଣୀର ସାଧକ କହି ସୟୋଧିତ କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଯୁଗରେ ଇଷ୍ଟ ସାହାଯ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି । ହାଁ ଉଚ୍ଚ ଶ୍ରେଶୀରେ ଅନୁକୂଳତାର ଭରପୂରତ। ପ୍ରତୀତ ହୋଇଥାଏ । ନିମ୍ନ ଯୁଗମାନଙ୍କରେ ସହଯୋଗ କ୍ଷୀଣ ପ୍ତୀତ ହୋଇଥାଏ । ସଂକ୍ଷେପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ସାଧ୍ୟବସ୍ତ ଦେଇପାରଥିବା ବିବେକ, ବୈରାଗ୍ୟ ଇତ୍ୟାଦିକ ନିର୍ବିଘ୍ନ ପ୍ରବାହିତ କରିବା ନିମନ୍ତେ ତଥା ଦୃଷଣର କାରଣ କାମ, କ୍ୱୋଧ, ରାଗ, ଦ୍ୱେଷ ଇତ୍ୟାଦିଙ୍କ ପୂର୍ଣ ବିନାଶ କରିବା ନିମନ୍ତେ, ପରମଧର୍ମ ପରମାତ୍ପାରେ ସ୍ଥିର କରାଇବା ନିମନ୍ତେ, ମୁଁ ଯୁଗ ଯୁଗରେ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରତ୍ୟେକ ପରିସ୍ଥିତିରେ, ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶ୍ରେଣୀରେ ପ୍ରକଟ ହେଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ମୋର ପ୍ରକଟ ହେବା ନିମନ୍ତେ ଆପଣଙ୍କର ମନରେ ଗ୍ଲାନି ହେବା ଆବଶ୍ୟକ ।ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସମର୍ଥନ ନଦେବ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆପଣ ବୃଝି ପାରିବନାହିଁ ଯେ ବିକାର ମାନଙ୍କ ବିନାଶ ହେଲା ଅଥବା ବର୍ତ୍ତମାନ କେତେ ବାକି ରହିଛି ? ପବେଶର ପରାକାଷା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଇଷ୍ଟ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶ୍ରେଣୀରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଯୋଗ୍ୟତାର ସହିତ

ରହିଥାନ୍ତି । ଭଗବାନଙ୍କ ପ୍ରାକଟ୍ୟ ଅନୁରାଗୀଙ୍କ ହୃଦୟରେ ହୋଇଥାଏ । ଭଗବାନ ତ ପ୍ରକଟ ହୋଇଥାନ୍ତି , ତେବେ ତ ସମୟେ ଦର୍ଶନ କରିପାରୁଥିବେ ?

#### କନ୍ନ କର୍ମ ଚ ମେ ଦିବ୍ୟମେବଂ ୟୋ ବେଉି ତତ୍ତ୍ୱତଃ । ତ୍ୟକ୍ତା ଦେହଂ ପୁନର୍କନ୍ସନୈତି ମାମେତି ସୋଽର୍କୁନ ॥ ୯॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ମୋର ଏହି ଜନ୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ଗ୍ଲାନି ସହିତ ସ୍ୱରୂପ ରଚନା ତଥା ମୋର କର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ଦୁଷ୍ଟତି କାରଣର ବିନାଶ, ସାଧ୍ୟ ବୟୁକୁ ଦେଇପାରୁଥିବା କ୍ଷମତାମାନଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦୋଷ ସଞ୍ଚାର, ଧର୍ମର ିିୟରତା ଏହି କର୍ମ ଏବଂ ଜନ୍ନ ଦିବ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ ଅଲୌକିକ ଅଟେ । ଲୌକିକ ନୁହେଁ । ଏହି ଚର୍ମ ଚକ୍ଷୁ ଦ୍ୱାରା ତାହା ଦୃଷ୍ଟିଗୋଚର ହେବ ନହିଁ । ମନବୁଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ତାର ପରିମାପ କରି ହେବ ନହିଁ । ଯଦି ଏତେ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଏବଂ ଗୂଢ, ତେବେ ତାକୁ କିଏ ଦେଖିଛନ୍ତି ? "ୟୋ ବେରି ତତ୍ତ୍ୱତଃ" କେବଳ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ହିଁ ମୋର ଏହି ଜନ୍ନ ଏବଂ କର୍ମକୁ ଦେଖିପାରିଥାନ୍ତି । ତଥା ମୋର ସାକ୍ଷାତ କରି ସେମାନେ ପୁନର୍ଜନ୍ମ ପ୍ରାପ୍ତ ନହୋଇ ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ଯେବେ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀହିଁ ଭଗବାନଙ୍କ ଜନ୍ମ ଓ କର୍ମକୁ ଦେଖିପାରୁଥାନ୍ତି, ତେବେ ଲୋକେ ଲକ୍ଷଲକ୍ଷ ସଂଖ୍ୟାରେ ଭିଡ଼ ଜମାଇ କାହିଁକି ଠିଆ ରହିଛନ୍ତି ଯେ, ଭଗବାନ କେଉଁଠି ଅବତାର ନେବେ ତ ଦର୍ଶନ କରିବା ? କ'ଶ ଆପଣ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ? ସାଧୁ ପ୍ରଚାର କରିଚାଲିଛନ୍ତି, ସେ ଅବତାର ଅଟନ୍ତି । ଅଥବା ସେମାନଙ୍କ ଦଲାଲ୍ ପ୍ରଚାର କରିନେଇଥାନ୍ତି । ଲୋକେ ମେଣ୍ଟାମାନଙ୍କ ପରି ଅବତାରକୁ ଦେଖିବା ନିମନ୍ତେ ଦୌଡ଼ି ଯାଆନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି – କେବଳ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ହିଁ ଦେଖିପାରିଥାନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରଶ୍ମ ହେଉଛି ଯେ, ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ କାହାକୁ କୁହାଯାଏ ?

ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସତ୍ ଏବଂ ଅସତ୍ର ବର୍ଣ୍ଣନା କରି ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଥିଲେ, 'ହେ ଅକୁର୍ନ ! ଅସତ୍ ବୟୁର ଅନ୍ତିତ୍ୱ ନାହିଁ ଏବଂ ସତ୍ ବୟୁର ତିନି କାଳରେ ଅଭାବ ନାହଁ ।' ତେବେ ଅର୍କୁନ ପଚାରିଲେ,' କ'ଣ ଆପଣ ଭଗବାନ ବୋଲି ଏପରି କହୁଛନ୍ତି ?' ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଲେ, ନାହିଁ, ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀମାନେ ଏହି ଅବତାରକୁ ଦେଖିଛନ୍ତି । ନା କୌଣସି ଭାଷାବିଦ୍ ମାନେ ଦେଖିଛନ୍ତି, ନା କୌଣସି ସମୃଦ୍ଧିଶାଳୀ ହିଁ ଦେଖିଛନ୍ତି । ଏଠାରେ ପୁଣି କହୁଛନ୍ତି, ' ମୋର ଆବିର୍ଭାବ ତ ହୋଇଥାଏ, କିନ୍ତୁ ତାହାକୁ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀହିଁ ଦେଖିପାରେ ।' ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ଏକ ପ୍ରଶ୍ମ ଅଟେ । ଏପରି କିଛି ନୁହଁ ଯେ, ପାଞ୍ଚ ତତ୍ତ୍ୱ, ପଚିଶି ତତ୍ତ୍ୱ ରହିଛି, ଏତିକି ଗଣନା ଶିଖି ଗଲେ, ହୋଇଲେ ତତ୍ତ୍ୱଦାର୍ଶୀ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଆଗକୁ କହିଲେ ଯେ, ଆତ୍ମା ହିଁ ପରମତତ୍ତ୍ୱ

ଅଟେ । ଆତ୍ମା ପରମଠାରେ ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇ ପରମାତ୍ମା ହୋଇଯାଏ । ଆତ୍ମ ସାକ୍ଷାତ୍କାର କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ଏହି ଆବିର୍ଭାବକୁ ବୁଝିପାରିଥାଏ । ସିଦ୍ଧି ହେଲା ଯେ, ଅବତାର କୌଣସି ବିରହି, ଅନୁରାଗୀଙ୍କ ହୁଦୟରେ ହୋଇଥାଏ । ପାରୟରେ ସେ ତାହା ବ୍ଝିପାରିନଥାଏ ଯେ, ଆମକ୍ କିଏ ସଙ୍କେତ ଦିଅନ୍ତି ? କିଏ ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରାଉଥାନ୍ତି ? କିନ୍ତ ପରମ ତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଦର୍ଶନ ସହିତ ହିଁ ସେ ଦେଖି ପାରିଥାଏ, ବଝି ପାରିଥାଏ ଏବଂ ପଣି ଶରୀରକ ତ୍ୟାଗକରି ପ୍ରନର୍ଜନୁକ ପ୍ରାପ୍ତ କରିନଥାଏ । ଶୀକୃଷ କହିଲେ, 'ମୋର ଜନ୍ମ ଦିବ୍ୟ । ଏହାକ ଦେଖିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମୋତେ ହିଁ ପାପ୍ତ ୍ର ହୋଇଥାଏ । ତେବେ ଲୋକମାନେ ତାହାଙ୍କ ମୂର୍ତ୍ତି ଗଠନ କରି ପୂଜା କରିବାରେ ଲାଗିଲେ । ଆକାଶରେ କେଉଁଠି ତାଙ୍କରି ନିବାସ କଳ୍ପନା କରିଦେଲେ,ଏପରି କିଛି ନହଁ । ସେହି ମହାପ୍ରରଷଙ୍କ ଉଦ୍ଦ୍ୟେଶ କେବଳ ଏତିକି ଥିଲା ଯଦି ଆପଣ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ କରିବେ, ତେବେ ପାଇପାରିବେ ଯେ ଆପଣ ମଧ୍ୟ ଦିବ୍ୟ । ଏହି କର୍ମକରି ଆପଣ ଯହା ହୋଇପାରିବେ, ତାହା ମୁଁ ହୋଇ।ସାରିଛି । ମୁଁ ଆପଣଙ୍କର ସୟାବନା ଅଟେ । ଆପଣଙ୍କର ଭବିଷ୍ୟ ଅଟେ । ନିଜ ଭିତରେ ଯେଉଁ ଦିନ ଏପରି ପର୍ଣ୍ଣତା ପାଇଯିବେ, ଆପଣ ମଧ୍ୟ ତାହା ହିଁ ହେବେ, ଯାହା ଶ୍ରୀକୃଷ ହୋଇଥିଲେ । ଯାହା ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ, ସେହି ସ୍ୱରୂପ ଆପଣଙ୍କର ମଧ୍ୟ ହୋଇପାରିବ । ଅବତାର ବାହାରେ କେଉଁଠି ହୋଇନଥାଏ । ହଁ, ଯଦି ଆପଣଙ୍କ ହୃଦୟରେ ଅନୁରାଗ ପ୍ରରିତ ରହିଛି, ତେବେ ଆପଣଙ୍କ ଭିତରେ ମଧ୍ୟ ଅବତାର ଅନୁଭୃତି ସୟବ । ଶ୍ରୀକୃଷ ଆପଣଙ୍କ ପ୍ରୋସାହିତ କରୁଛନ୍ତି ଯେ, ବହୁତ ଲୋକେ ଏହି ମାର୍ଗରେ ଚାଲି ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ପାପ ହୋଇଯାଇଛନ୍ତି ।

#### ବୀତରାଗଭୟକ୍ରୋଧା ମନ୍କୟା ମାମୁପାଶ୍ରିତାଃ । ବହବୋ ଜ୍ଞାନତପସା ପୃତା ମଦ୍ଭାବମାଗତାଃ ॥୧୦॥

ରାଗ ଏବଂ ବିରାଗ ଉଭୟଙ୍କ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ହେଉଛି ବିଡରାଗ । ତଥା ଏହି ପ୍ରକାର ଭୟ-ଅଭୟ, କ୍ରୋଧ-ଅକ୍ରୋଧ, ଉଭୟଙ୍କ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ, ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ଅର୍ଥାତ୍ ଅହଂକାର ରହିତ ମୋର ଶରଣ ହୋଇ ବହୁ ଲୋକ ଜ୍ଞାନ-ତପ ଦ୍ୱାରା ପବିତ୍ର ହୋଇ ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇସାରିଛନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହିମାନେ ହିଁ ହୋଇଗଲେ ଏପରି କିଛି ନୁହେଁ । ଏହି ବିଧାନ ସଦୈବ ରହିଛି । ଆଜି ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ବହୁ ପୁରୁଷ ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ଏହି ପ୍ରକାରେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛନ୍ତି । କେଉଁ ପ୍ରକାରେ ? ଯେଉଁ ଯେଉଁମାନଙ୍କ ହୃଦୟରେ ଅଧର୍ମର ବୃଦ୍ଧିକୁ ଦେଖି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଗ୍ଲାନିରେ ଭରିଗଲା, ସେହି ଷ୍ଟଳରେ ମୁଁ ନିଜର ସ୍ୱରୂପ ରଚନା କରେ । ସେମାନେ ମୋର

ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛନ୍ତି । ଯହାକୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶନ କହିଥିଲେ, ତାହାକୁ ହିଁ ବର୍ତ୍ତମାନ 'ଜ୍ଞାନ' କୁହଛନ୍ତି । ପରମତତ୍ତ୍ୱ ହେଉଛି ପରମାତ୍ପା, ତାହାର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନ ସହିତ କାଣିବା ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଏହିପରି କାଣିପାରୁଥିବା ଜ୍ଞାନୀ ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାନ୍ତି । ଏଠାରେ ଏହି ପ୍ରଶ୍ନ ସମାପ୍ତ ହୋଇଗଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ସେ ଯୋଗ୍ୟତା ଆଧାରରେ ଭଜନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ଶ୍ରେଣୀକୁ ବିଭାଜନ କରୁଛନ୍ତି ।

## ୟେ ୟଥା ମାଂ ପ୍ରପଦ୍ୟନ୍ତେ ତାଂୟଥେବ ଭକାମ୍ୟହମ୍ । ମମ ବର୍ମାନୁବର୍ତ୍ତନ୍ତେ ମନୁଷ୍ୟାଃ ପାର୍ଥ ସର୍ବଶଃ ॥୧୧॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ଯିଏ ମୋତେ ଯେତିକି ଲଗନରେ ଭକନ କରନ୍ତି, ମୁଁ ମଧ୍ୟ ସେମାନଙ୍କୁ ସେପରି ଭକନ କରୁଥାଏ, ସେତିକି ହିଁ ମାତ୍ରାରେ ସହଯୋଗ ଦେଇଥାଏ । ସାଧକଙ୍କ ଶ୍ରଦ୍ଧା ହିଁ କୃପା ରୂପରେ ତାକୁ ମିଳିଥାଏ । ଏହି ରହସ୍ୟକୁ ଜାଣି ସୁଦ୍ଧିକନ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ମୋର ମାର୍ଗ ଅନୁସାରେ ହିଁ ଚାଲିଥାନ୍ତି । ଯେପରି ମୁଁ ଚାଲୁଥାଏ, ଯାହା ମୋତେ ପ୍ରିୟ, ସେପରି ହୁଁ ଆଚରଣ କରନ୍ତି । ଯାହା ମୁଁ କରିବାକୁ ଚାହୁଁଛି, ସେପରି ହିଁ କରନ୍ତି ।

ଭଗବାନ କିପରି ଭଜନ କରୁଛନ୍ତି ? ସେ ହୃଦୟରେ ରଥୀହୋଇ ଉପିଛିତ ରହନ୍ତି । ସାଥିରେ ଚାଲିଥାନ୍ତି, ଏହା ହିଁ ତାହାଙ୍କ ଭଜନ ଅଟେ ଦୁଷିତ ଯାହା ଠାରୁ ଉପ୍ନ ହୋଇଥାଏ, ତାହାର ବିନାଶ କରିବା ନିମନ୍ତେ ସେଉପଛିତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ସତ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଇପାରୁଥିବା ସଦ୍ଗୁଣଙ୍କୁ ପରିତ୍ର କରିବା ନିମନ୍ତେ ସେ ଆବିର୍ଭୁତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଇଷ୍ଟ ଦେବ, ହୃଦୟରେ ପୂର୍ଣ୍ଣତଃ ରଥୀ ହୋଇ ନାହାଁନ୍ତି ଏବଂ ଆମ୍ପେ ପ୍ରତି ପାଦରେ ସାବଧାନ ନ ହେବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ, କିଏ କେତେବଡ ଭଜନାନନ୍ଦୀ ହୋଇଥାଉ ନା କାହିଁକି, ଯଦି ସେ ଲକ୍ଷେ ଆଖି ବନ୍ଦ କରେ, ଲକ୍ଷେ ପ୍ରୟତ୍କ କରେ, ତେବେ ମଧ୍ୟ ସେ ଏହି ପ୍ରକୃତିର ଦ୍ୱନ୍ଦରୁ ପାର ହୋଇପାରିନଥାଏ । ସେ କିପରି ବୁଝିପାରିବ, 'ମୁଁ କେତେ ଦୂର ସାଧନ ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହୋଇଛି ଏବଂ କେତେ ଶେଷ ରହିଛି ।' ଇଷ୍ଟ ହିଁ ଆମ୍ବାଠାରୁ ଅଭିନ ହୋଇ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହୋଇଯାନ୍ତି ଏବଂ ସାଧକର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରିଥାନ୍ତି ଯେ, ତୁମେ ଏଠାରେ ରହିଛ, ଏପରି କର, ଏପରି ଚାଲ । ଏହିପରି ପ୍ରକୃତିର ଗର୍ଭରୁ ପାର କରି ଧିରେ ଧିରେ ଆଗକୁ ବଢାଇ ନିଜ ସ୍ୱରୂପରେ ପ୍ରବେଶ କରାଇ ଦେବେ । ଭଜନ ତ ସାଧକମାନଙ୍କୁ ହିଁ କରିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ କିନ୍ତୁ ତାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏହି ପଥରେ ଯେଉଁ ଚାଲିବା ହୋଇଥାଏ, ତାହା ଇଷ୍ଟ ଦେବଙ୍କ ଦାନ ମାତ୍ର । ଏହିପରି ଜାଣି ସମୟେ ସର୍ବୋଉମଭାବେନ ମୋର

ଅନୁଶରଣ କରିଥାନ୍ତି । କେଉଁ ପ୍ରକାରେ ସେ ଚାଲୁଥାନ୍ତି – କାଙ୍କ୍ଷତ୍ତଃ କର୍ମଣାଂ ସିଦ୍ଧିଂ ୟକନ୍ତ ଇହ ଦେବତାଃ । କ୍ଷିପ୍ରଂ ହି ମାନୁଷେ ଲୋକେ ସିଦ୍ଧିର୍ଭ୍ବତି କର୍ମଳା ॥୧୨॥

ସେହି ପୁରୁଷ ଏହି ଶରୀରରେ କର୍ମର ସିଦ୍ଧି ପାଇଁ ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ପୁଜିଥାଏ । କେଉଁ କର୍ମ ? ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ, ହେ ଅକୁର୍ନ ! ତୁମେ ନିୟତକର୍ମ କର । ନିୟତ କର୍ମ କ'ଶ ? ଯଜ୍ଞର ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିଁ କର୍ମ । ଯଜ୍ଞ କ'ଶ ? ସାଧନାର ବିଧି ବିଶେଷ । ଯେଉଁଥିରେ ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସରେ ହବନ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ବହର୍ମୁଖ୍ ପ୍ରବାହକୁ ସଂୟମାଗ୍ନିରେ ହବନ କରାଯାଏ, ଯାହାର ପରିଶାମ ହେଉଛି ପରମାତ୍ମା । କର୍ମର ଶୁଦ୍ଧ ଅଧ୍ୟୟରେ ହିଁ ମିଳିବ । ଏହି ଆରାଧନାର ପରିଶାମ କ'ଶ ? ସଂସିଦ୍ଧିଂ –ପରମ ସିଦ୍ଧି ପରମାତ୍ମା, "ୟାତ୍ତି ବ୍ରହ୍ମ ସନାତନମ୍" – ଶାଶ୍ୱତ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ, ପରମ ନୈଷର୍ମ୍ୟ ହିତି । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହନ୍ତି–ମୋର ମତାକୁସାରେ ଚାଲୁଥିବା ଲୋକେ ଏହି ମନୁଷ୍ୟ ଲୋକରେ କର୍ମର ପରିଶାମ ପରମ ନୈଷର୍ମ ସିଦ୍ଧି ନିମନ୍ତେ ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ପୂଜିଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ଦୈବୀ ସମ୍ପରିକୁ ବଳବାନ କରିଥାନ୍ତି ।

ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କହିଥିଲେ ଯେ, ଏହି ଯଜ୍ଞ ଦ୍ୱାର। ତୁମେ ଦେବତାମାନଙ୍କ ବୃଦ୍ଧିକର, ଦୈବୀ ସମ୍ପଦକୁ ବଳବାନ କର । ଯେପରି ଯେପରି ହୃଦୟ ଦେଶରେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ବିକାଶ ହେବ, ସେପରି ସେପରି ତୃୟର ମଧ୍ୟ ଉନ୍ନତି ହେବ । ଏହିପରି ପରୟର, ଉନ୍ନତି କରି ପରମଶ୍ରେୟକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଅ । ଅନ୍ତ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଉନ୍ନତିକରି ଯିବାପାଇଁ ଏହା ଅନ୍ତଃକ୍ରିୟା ଅଟେ । ଏହା ଉପରେ ଦୃଢ ଦେଇ ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ମୋର ଅନୁକୂଳରେ ଚାଲୁଥିବା ଲୋକେ ଏହି ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରରେ କର୍ମର ସିଦ୍ଧିକୁ ଚାହିଁ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦକୁ ବଳବାନ କରିଥାନ୍ତି । ଯାହା ଦ୍ୱାରା ସେ ନୈଷର୍ମ୍ୟ ସିଦ୍ଧି ଶିଘ୍ର ହୋଇଥାଏ । ସେ ଅସଫଳ ହୋଇନଥାନ୍ତି, ସଫଳ ହିଁ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଶିଘ୍ରର ଅର୍ଥ, କ'ଣ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇ ଯିବାକ୍ଷଣି ତକ୍ଷଣ ଏହି ପରମ ସିଦ୍ଧି ମିଳିଯାଇଥାଏ ? ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହନ୍ତି, ନାହିଁ, ଏହି ସୋପାନରେ କ୍ରମଶଃ ଚାଲିବାର ବିଧାନ ରହିଛି । କୌଣସି କୁଦିମାରିବା ଭଳି ଭାବାତୀତ ଧ୍ୟାନ ଭଳି ଚମକାର ଏଠାରେ ନଥାଏ । ଏହାଉପରେ ପୁଣି ବିଚାର କରିବା –

ଚାତୁର୍ବର୍ତ୍ତ୍ୟଂ ମୟା ସୃଷ୍ଟଂ ଗୁଣକର୍ମବିଭାଗଶଃ ତସ୍ୟ କର୍ତ୍ତାରମପି ମାଂ ବିଦ୍ଧ୍ୟକର୍ତ୍ତାରମବ୍ୟୟମ୍ ।।୧୩।। ହେ ଅର୍ଜୁନ ! 'ଚାତୁର୍ବଶ୍ୟଂ ମୟା ସୃଷ୍ଟ'- ଅର୍ଥାତ୍ ଚାରିବର୍ଣ୍ଡକୁ ରଚନା ମୁଁ କଲି । ତ କ'ଣ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଚାରି ଭାଗରେ ବାଞ୍ଚି ଦେଲେ ? ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି – ନାହିଁ, 'ଗୁଣକର୍ମ ବିଭାଗଶଃ' ଗୁଣ ମାଧ୍ୟମରେ କର୍ମକୁ ଚାରି ଭାଗରେ ବାଞ୍ଚିଲି । ଗୁଣ ଗୋଟିଏ ମାପଦଣ । ତାମସ ଗୁଣ ବୃଦ୍ଧି ହେଲେ, ଆଳସ୍ୟ, ନିଦ୍ରା, ପ୍ରମାଦ, କର୍ମରେ ପ୍ରବୃଦ୍ଧ ନ ହେବାର ସ୍ୱାଭାବ, ଜାଣିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଅକର୍ଭବ୍ୟରୁ ନିବୃତ୍ତି ନ ହୋଇ ପାରୁଥିବା ବିବଶତା ରହିବ । ଏପରି ଅବସ୍ଥାରେ ସାଧନ ପ୍ରାରୟ କିପରି କରିବା ? ଦୁଇଘଣ୍ଟା ଆପଣ ଆରାଧନାରେ ବସୁଛନ୍ତି । ଏହି କର୍ମରେ ପ୍ରୟତ୍ନଶୀଳ ହେବାକୁ ଚାହୁଁଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଦଶମିନିଟ୍ ମଧ୍ୟ ନିଜ ପକ୍ଷରେ ରହୁ ନାହାଁନ୍ତି । ଅବଶ୍ୟ ଶରୀର ବସିଥାଏ କିନ୍ତୁ ଯେଉଁ ମନକୁ ବସିବା ଦରକାର , ସେ ବିଚଳିତ ହୋଇ ବୁଲୁଛି, କୁତର୍କର କଳ୍ପନାରେ ବୁଲୁଛି । ବିଚାର ତରଙ୍ଗମାନଙ୍କ ପରି ଉଠିଥାଏ । ତେବେ ଆପଣ କାହିଁକି ବସିଛନ୍ତି ? ସମୟ କାହିଁକି ନଷ୍ଟ କରୁଛନ୍ତି ? ସେହି ସମୟ କେବଳ ''ପରିଚର୍ଯ୍ୟାତ୍ଯାକଂ କର୍ମ ଶୁଦ୍ରସ୍ୟାପି ସ୍ୱଭାବକମ୍ ।'' ଅର୍ଥାତ୍ ଯେଉଁ ମହାପୁରୁଷ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ଥିତିରେ ଥିବେ, ଅବିନାଶୀ ତତ୍ତ୍ୱରେ ସିତ, ତାଙ୍କର ତଥା ଏହି ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ନିକଠାରୁ ଉନ୍ନତ ଧରଣର ସାଧକଙ୍କ ସେବାରେ ଲାଗିଯାଅ । ଏଥିରୁ ଦୃଷିତ ସଂସ୍କାର ଶମନ ହୋଇଯିବ, ସାଧନାରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଇପାରୁଥିବା ସଂସ୍କାର ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଚାଲିବ ।

କ୍ରମଶଃ ତାମସିଗୁଣ ଶୂନ୍ୟ ହେଲେ ରାଜସିଗୁଣର ବୃଦ୍ଧି ତଥା ସାଭ୍ୱିକ ଗୁଣ ସ୍ୱଳ୍ପ ସଞ୍ଚାର ସହିତ ସାଧକର କ୍ଷମତା ବୈଶ୍ୟ ଶ୍ରେଣୀର ହୋଇଥାଏ । ସେହି ସମୟରେ ସେହି ସାଧକ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସଂଯମ, ଆତ୍ମିକ ସମ୍ପଭି ସଂଗ୍ରହ ସ୍ୱଭାବରେ କରିପାରିବ । କର୍ମ କରିକରି ସେହି ସାଧକ ଠାରେ ସାଭ୍ୱିକଗୁଣ ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଯିବ । ରାଜସିକ ଗୁଣ କମ୍ ରହିବ । ତାମସିକ ଗୁଣ ଶାନ୍ତି ରହିବ । ସେହି ସମୟରେ ସେହି ସାଧକ କ୍ଷତ୍ରିୟ ଶ୍ରେଣୀରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯିବ । ତେବେ ଶ୍ରୋର୍ଯ୍ୟ, କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ରହିବା କ୍ଷମତା, ପଛକୁ ନହଟିବାର ସ୍ୱଭାବ, ସମୟ ଭାବନାମାନଙ୍କରେ ସ୍ୱାମୀତ୍ୱ, ପ୍ରକୃତିର ଉତ୍ପନ୍ଧ ତିନିଗୁଣକୁ କାଟିବାରେ କ୍ଷମତା, ତାହାର ସ୍ୱଭାବରେ ଢଳିଯିବ । ସେହି କର୍ମ ଆହୁରି ସୂକ୍ଷ୍ମ ହେଇଗଲେ ମାତ୍ର ସାଭ୍ସିକଗୁଣ କାର୍ଯ୍ୟରତ ରହିଲେ, ମନର ଶମନ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟଦମନ, ଏକାଗ୍ରତା, ସରଳତା, ଧ୍ୟାନ, ସମାଧି, ଈଶ୍ୱରୀୟ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ , ଆସ୍ତିକତା ଇତ୍ୟାଦି ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଉଥିବା ସ୍ୱାଭାବିକ କ୍ଷମତା ସହିତ ସେହି ସାଧକକୁ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଶ୍ରେଣୀର କୁହାଯାଏ । ଏହା ବ୍ରାହ୍ମଣ ଶ୍ରେଣୀକର୍ମର ନିମ୍ନତମ ସୀମା ଅଟେ । ଯେତେବେଳେ ସେହି ସାଧକ ବ୍ରହ୍ମରେ ସିତ ହୋଇଯାଏ, ସେହି ଅନ୍ତିମ ସୀମାରେ ସେ ସ୍ୱୟଂ ନାବ୍ରାହ୍ମଣ ରହିଥାଏ, ନା କ୍ଷତ୍ରୀୟ, ନା ବୈଶ୍ୟ,

ନା ଶୁଦ୍ର କିନ୍ତୁ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ ହେତୁ ସେ ବ୍ରାହ୍ମଣ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । କର୍ମ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ନିୟତ କର୍ମ, ଆରାଧନା । ଆବସ୍ତା ଭେଦରେ ଏହି କର୍ମକୁ ଉଚ୍ଚନୀଚ ଚାରି ସୋପାନରେ ବାଞ୍ଜିଲେ । କିଏ ବାଞ୍ଜିଲେ ? କୌଣସି ଯୋଗେଶ୍ୱର ବାଞ୍ଜିଲେ, ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ଥିତିଯୁକ୍ତ ମହାପୁରୁଷ ବାଞ୍ଜିଲେ, ତାହାର କର୍ଭା, ମୋ ପରି ଅବିନାଶୀକୁ ଅକର୍ଭା ହିଁ ଜାଣ । କାହିଁକି ?

#### ନ ମାଂ କର୍ମାଣି ଲିମ୍ପନ୍ତି ନ ମେ କର୍ମଫଳେ ସ୍କୃହା । ଇତି ମାଂ ୟୋଽଭିକାନାତି କର୍ମଭିନି ସ ବଧ୍ୟତେ ॥୧୪॥

କାରଣ କର୍ମ ଫଳରେ ମୋର ଷୃହା ନାହିଁ । କର୍ମଫଳ କ'ଣ ? ଶ୍ରୀକୃଷ ପୂର୍ବରୁ କହିଥିଲେ ଯେ, ଯଜ୍ଞ ଯାହାଦ୍ୱାରା ପୁରା ହୋଇଥାଏ, ସେହି କ୍ରିୟାର ନାମ କର୍ମ ଅଟେ ଏବଂ ପୂର୍ତ୍ତି କାଳରେ ଯଜ୍ଞ ଯାହା ରଚନା କରିଥାଏ, ସେହି ଜ୍ଞାନାମୃତ ପାନ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଶାଶ୍ୱତ, ସନାତନ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଥାଏ । କର୍ମର ପରିଶାମ ହେଉଛି ପରମାତ୍ମା । ସେହି ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି ଇଛା ମଧ୍ୟ ବର୍ତ୍ତମାନ ମୋର ନାହିଁ । କାରଣ ସେ ମୋଠାରୁ ଭିନ୍ନ ନୁହିଁ । ମୁଁ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ୱରୂପ ଅଟେ । ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସ୍ଥିତିଯୁକ୍ତ ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଆଗକୁ କୌଣସି ସଭାନାହିଁ । ଯାହା ନିମନ୍ତେ ଏହି କାର୍ଯ୍ୟରେ ସ୍ନେହ ରଖିବି । ତେଣୁ କର୍ମ ମୋତେ ଲିପ୍ତ କରିପାରେ ନାହିଁ । ସେହି ୟରରେ ଯିଏ ମୋତେ କାଣିଥାଏ ଅର୍ଥାତ୍ ଯିଏ କର୍ମର ପରିଶାମ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ, ତାହାଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ କର୍ମ ବନ୍ଧନରେ ପକାଇନଥାଏ । ଯେପରି ଶ୍ରୀକୃଷ, ସେପରି ସେହି ୟରକୁ ଜାଣିଥିବା ମହାପୁରୁଷ ।

# ଏବଂ ଜ୍ଞାତ୍ୱା କୃତଂ କର୍ମ ପୂର୍ବେରପି ମୁମୁକ୍ଷୁଭିଃ କୁରୁ କର୍ମେବ ତସ୍କାତ୍ତ୍ୱଂ ପୂର୍ବେ ପୂର୍ବତରଂ କୃତମ୍ ॥୧୫॥

ହେ ଅକୁର୍ନ ! ପୂର୍ବରୁ ମୋକ୍ଷ ପାଇଥିବା ମହାପୁରୁଷମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏହା ହିଁ ଜାଣି କର୍ମ କରାଇଥିଲା । କ'ଣ ଜାଣି ? ଏହା ଯେ ଯେବେ କର୍ମର ପରିଣାମ ପାରମାତ୍ଯା ଭିନ୍ନ ନରହିଯାଉ, କର୍ମର ପରିଣାମ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଷ୍ଟହା ନ ରହିଲେ ସେହି ପୁରୁଷଙ୍କୁ କର୍ମ ବାନ୍ଧି ନଥାଏ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏହି ଛିତିର ଥିଲେ । ତେଣୁକରି ସେ କର୍ମରେ ଲିପ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି ଏବଂ ସେହି ଷରକୁ ଆୟେ ଜାଣିଗଲେ ମଧ୍ୟ ଆୟଙ୍କୁ କର୍ମ ବାନ୍ଧି ପାରିବ ନାହିଁ । ଯେପରି ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ, ଠିକ୍ ସେହି ଷରରେ ଯିଏ ଜାଣିନେବ, ସେପରି ହିଁ ସେହି ପୁରୁଷ ମଧ୍ୟ କର୍ମ ବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଭଗବାନ, ମହାତ୍ଯା, ଅବ୍ୟକ୍ତ, ଯୋଗେଶ୍ୱର ଅଥବା ମହାଯୋଗେଶ୍ୱର, ଯାହା ହେଲ ମଧ୍ୟ ସେହି ସ୍ୱରୂପ ସମୟଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଉଦ୍ଧିଷ୍ଟ । ଏହା ବିଚାରକରି ପୂର୍ବର

ମୁମୁକ୍ଷୁ ପୁରୁଷ, ମୋକ୍ଷକାମୀ ପୁରୁଷ କର୍ମ କରୁଥିଲେ, ତେଶୁକରି ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମେ ମଧ୍ୟ ପୂର୍ବ ପୁରୁଷମାନଙ୍କ ପରି ଏହି କର୍ମ କର । ଏହା ହିଁ ଏକମାତ୍ର କଲ୍ୟାଣ ପଦ ମାର୍ଗ ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କର୍ମ କରିବା ନିମନ୍ତେ କହିଲେ, କିନ୍ତ ଏପରି ସମ୍ପ କରି ନାହାଁନ୍ତି ଯେ, କର୍ମ କ'ଶ ? ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କର୍ମର ନାମମାତ୍ର ନେଇ କହିଲେ, 'ବର୍ତ୍ତମାନ ତୃମେ ନିଷାମ କର୍ମ ବିଷୟରେ ଶଣ ! ତାହାର ବିଶେଷତା ଉପରେ ବର୍ତ୍ତନା କଲେ ଯେ ଏହା ଜନ୍ମ ମରଣ ରୂପୀ ମହା ଭୟରୁ ରକ୍ଷା କରିଥାଏ । କର୍ମ କରିବା ସମୟରେ ସାବଧାନତା ଉପରେ ବର୍ତ୍ତନା କଲେ କିନ୍ତୁ ଏହା ପ୍ରତିପାଦିତ କଲେ ନାହିଁ ଯେ, କର୍ମ କ'ଶ ? ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କହିଲେ ଯେ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ଭଲ ଲାଗୁ ଅଥବା ନିଷାମ କର୍ମଯୋଗ । କର୍ମ ତ କରିବାକୁ ହିଁ ପଡ଼ିବ ନା କର୍ମକୁ ତ୍ୟାଗ କରିଦେଲେ କିଏ ଜ୍ଞାନୀ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ କର୍ମକୁ ପାରୟ ନ କରି କିଏ ନିଷ୍କାମୀ ହୋଇଥାଏ । ହଠ ପୂର୍ବକ ଯିଏ ନକରେ ସେ ଦୟୀ ଅଟେ । ତେଣୁ ମନ ସହିତ ଇଦ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ବଶ କରି କର୍ମ କର । କେଉଁ କର୍ମ କରିବ ? ସେ କହିଲେ, ନିୟଉ କର୍ମ କର । ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହି ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ କ'ଣ ? ପୁଣି କହିଲେ, ଯଜ୍ଞ ପୁକିୟା ହିଁ ନିୟତ୍ତ କର୍ମ । ଗୋଟିଏ ନ୍ତନ ପୁଶୁ ଦେଲେ ଯେ, ଯଜ୍ଞ କ'ଶ ? ଯାହାକୁ କରିବା ଦ୍ୱାରା କର୍ମ ହେବ । ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ଯଜ୍ଞର ଉତ୍ପଭି ବିଷୟରେ କହିଲେ । ତାହାର ବିଶେଷତା ବର୍ତ୍ତନା କଲେ । କିନ୍ତୁ ଯଜ୍ଞ କ'ଶ କହିଲେ ନାହିଁ । ଯାହା ଦ୍ୱାରା କର୍ମକୁ ବୁଝି ହେବ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସଷ୍ଟ ହୋଇନାହିଁ ଯେ କର୍ମ କ'ଶ ? ଏହି ବିଷୟରେ ବଡ଼ବଡ଼ ବିଦ୍ୱାନ ମଧ୍ୟ ମୋହିତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ତାହାକୁ ସମ୍ୟକ୍ ରପରେ ଜାଣିନେବା ଆବଶ୍ୟକ।

## କିଂ କର୍ମ କିମକର୍ମେତି କବୟେ।ଽପ୍ୟତ୍ର ମୋହିତାଃ । ତତ୍ତେ କର୍ମ ପ୍ରବକ୍ଷ୍ୟାମି ୟଜଜ୍ଞାତ୍ୱା ମୋକ୍ଷ୍ୟସେଽଶୁଭାତ୍ ॥୧୬॥

କର୍ମ କ'ଶ ଏବଂ ଅକର୍ମ କ'ଶ ? ଏହି ବିଷୟରେ ବୁଦ୍ଧିମାନ ପୁରୁଷମାନେ ମଧ୍ୟ ମୋହିତ ହୋଇ ରହିଛତ୍ତି । ତେଣୁ ମୁଁ ସେହି କର୍ମ ତୁମ ନିମନ୍ତେ ଭଲ ଭାବରେ କହିବି, ଯାହାକୁ ଜାଣି ତୁମେ 'ଅଶୁଭାତ୍ ମୋକ୍ଷସେ'-ଅଶୁଭ ଅର୍ଥାତ୍ ସଂସାର ବନ୍ଧନରୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପରେ ମୁକ୍ତି ପାଇବ । କର୍ମ ଗୋଟିଏ ଏପରି ବସ୍ତୁ ଯାହା ସଂସାର ବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତି ଦେଇଥାଏ । ଏହି କର୍ମକୁ ଜାଣିବା ନିମନ୍ତେ ପୁନଃ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି-

କର୍ମଣୋ ହ୍ୟପି ବୋଦ୍ଧବ୍ୟଂ ବୋଦ୍ଧବ୍ୟଂ ଚ ବିକର୍ମଣଃ । ଅକର୍ମଣଣ୍ଟ ବୋଦ୍ଧବ୍ୟଂ ଗହନା କର୍ମଣୋ ଗତିଃ ॥୧୭॥ କର୍ମର ସ୍ୱରୂପକୁ ମଧ୍ୟ ଜାଣିବା ଆବଶ୍ୟକ, ଅକର୍ମର ସ୍ୱରୂପକୁ ମଧ୍ୟ ଜାଣିବା ଆବଶ୍ୟକ ଏବଂ ବିକର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ବିକଳ୍ପ ଶୂନ୍ୟ ବିଶେଷ କର୍ମ, ଯାହା ଆପ୍ତ ପୁରୁଷମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହୋଇଥାଏ, ତାହାକୁ ମଧ୍ୟ ଜାଣିବା ଆବଶ୍ୟକ । କାରଣ କର୍ମର ଗତି ଗହନ ଅଟେ । କିଛି ଲୋକେ ବିକର୍ମର ଅର୍ଥକୁ ନିଷିଦ୍ଧ କର୍ମ, ମନ ଲଗାଇ କରୁଥିବା କର୍ମ ଇତ୍ୟାଦି କହନ୍ତି । ବ୍ୟୁତଃ ଏଠାରେ 'ବି'ଉପସର୍ଗ ବିଶିଷ୍ଟତାର ଦ୍ୟୋତିକ ମାତ୍ର । ପ୍ରାପ୍ତି ପଣ୍ଟାତ୍ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ କର୍ମ ବିକଳ୍ପଶୂନ୍ୟ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଅକୃଷ୍ଟ, ଅଶୁକ୍ଲ ହୋଇଥାଏ । ଆମ୍ପସ୍ଥିତ, ଆମ୍ଭତୃପ୍ତ, ଆପ୍ତକାମ, ପୁରୁଷମାନଙ୍କୁ କର୍ମ କରିବାରେ ନା କୌଣସି ଲାଭ ଏବଂ ନା ତ୍ୟାଗ କରିଦେଲେ ହାନି ହେଇଥାଏ । ହେଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ଲୋକ କଲ୍ୟାଣ ନିମନ୍ତେ କର୍ମ କରିଥାନ୍ତି । ଏପରି କର୍ମକୁ ବିକଳ୍ପ ଶୂନ୍ୟ, ବିଶୁଦ୍ଧ ଏବଂ ବିକର୍ମ ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ ।

ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ଗୀତାରେ ଯେଉଁଠି କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟରେ 'ବି' ଉପସର୍ଗ ଲାଗିଛି, ତାହା ବିଶେଷତାର ଦ୍ୟୋଦିକ ଅଟେ । ନିକୃଷ୍ଣତାର ନୁହଁ ଯଥା, 'ୟୋଗଯୁକ୍ତୋ ବିଶୁଦ୍ଧାତ୍ୟା କିତେନ୍ଦ୍ରିୟଃ''(ଗୀତା ୫/୬) । ଯିଏ ଯୋଗଯୁକ୍ତ, ସେ ବିଶେଷ ରୂପରେ ଶୁଦ୍ଧ ଅନ୍ତଃକରଣ ପୁରୁଷ, ଶୁଦ୍ଧାତ୍ୟାବାଲା ଇତ୍ୟାଦି ବିଶେଷତାର ଦ୍ୟୋତିକ ମାତ୍ର । ଏହିପରି ଗୀତାର ୟାନ –ୟାନରେ 'ବି' ଉପସର୍ଗର ପ୍ରୟୋଗ ହୋଇଛି । ଯାହା ବିଶେଷ ପୂର୍ଣ୍ଣତାର ଦ୍ୟୋତକ ମାତ୍ର । ଏହିପରି ବିକର୍ମ ମଧ୍ୟ ବିଶିଷ୍ଟ କର୍ମର ଦ୍ୟୋତକ ଅଟେ । ଯାହାକି ପ୍ରାପ୍ତି ପଣ୍ଟାତ୍ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପାଦିତ ହୋଇଥାଏ । ଯାହା ଶୁଭାଶୁଭ ସଂୟାର ଉତ୍ପନ୍ନ କରିପାରିନଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଆପଣ ବିକର୍ମ ଦେଖିଲେ । ଶେଷ ରହିଲା କର୍ମ ଓ ଅକର୍ମ । ଯାହାକୁ ଆସନ୍ତା ଶ୍ଲୋକରେ ବୁଝିବାକୁ ପ୍ରୟତ୍ନ କର । ଯଦି ଏଠାରେ କର୍ମ ଅକର୍ମର ବିଭାଜନ ବୁଝି ନ ପାରିବ, ତେବେ ଗୀତା କେବେ ମଧ୍ୟ ବୁଝିପାରିବ ନାହିଁ ।

# କର୍ମଶ୍ୟକର୍ମ ୟଃ ପଶ୍ୟେଦକର୍ମଣି ଚ କର୍ମ ୟଃ । ସ ବୃଦ୍ଧିମାନ୍ ମନୁଷ୍ୟେସୁ ସ ଯୁକ୍ତଃ କୃତ୍ସ୍ନକର୍ମକୃତ୍ ॥୧୮॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ କର୍ମରେ ଅକର୍ମ ଦେଖୁଥାଏ । କର୍ମର ଅର୍ଥ ଆରାଧନା ଅର୍ଥାତ୍ ଆରାଧନା କର ଏବଂ ଏହା ମଧ୍ୟ ବିଚାର ଥାଉ ଯେ କରିବା ଲୋକ ମୁଁ ନୁହଁ । ବରଂ ଗୁଣର ଅବସ୍ଥା ହିଁ ଚିନ୍ତନରେ ଆୟଙ୍କୁ ନିଯୁକ୍ତି କରାଇଥାଏ । ମୁଁ ଇଷ୍ଟ ଦ୍ୱାରା ସଞ୍ଚାଳିତ ହେଉଛି । ଏପରି ଦେଖିବା ଆବଶ୍ୟକ ଏବଂ ଏହିପରି ଯେବେ ଅକର୍ମ ଦେଖିବା କ୍ଷମତା ଆସିଯିବ ଏବଂ ଧାରାବାହିକ ତୈଳଧାରାବତ୍ କର୍ମ ହେଉଥିବ । ତେବେ ବୁଝିବାକୁ ହେବ ଯେ, କର୍ମ ଭଲଭାବରେ ହେଉଛି । ସେହି ପୁରୁଷ ମନୁଷ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ବୃଦ୍ଧିମାନ, ଯୋଗୀ, ଯୋଗଯୁକ୍ତ ବୃଦ୍ଧିବାଲା ଏବଂ ସମ୍ପର୍ଷ କର୍ମର କର୍ତ୍ତା, ତାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା କର୍ମ କରିବାରେ ଲେଶମାତ୍ର ମଧ୍ୟ ତ୍ରଟି ରହିନଥାଏ । ସାରାଂଶତଃ ଆରାଧନା ହିଁ କର୍ମ । ସେହି କର୍ମକ କରନ୍ତ ଏବଂ କର୍ଯ୍ୟବା କର୍ମରେ ଅକର୍ମ ଦେଖି ବିଚାର ଥାଉ ଯେ, ମୁଁ ତ ଯନ୍ତ୍ରମାତ୍ର । ଇଷ୍ଟ ହିଁ ମୋ ଦ୍ୱାରା କର୍ମ କରାନ୍ତି ଏବଂ ମୁଁ ଗୁଣରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ଅବସ୍ଥାନୁସାରେ ହିଁ ଚେଷ୍ଟା କରୁଛି । ଯେତେବେଳେ ଅର୍କମତାର ଏହି କ୍ଷମତା ଆସିଯିବ ଏବଂ ଧାରାବାହୀ କର୍ମ ହେଉଥିବ, ତେବେ କାଶିବ ଯେ ପରମ କଲ୍ୟାଣ ସ୍ଥିତି ଦେଉଥିବା କର୍ମ ହେଉଛି । ପୂଜ୍ୟ ଗୁରୁମହାରାଜଜୀ କହୁଥିଲେ, ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଇଷ୍ଟ ହୁଦୟରେ ରଥୀ ହୋଇ ନାହାଁନ୍ତି ଏବଂ ରଥୀ ହୋଇ ତାକୁ ନ ସମ୍ଭାଳନ୍ତି, ସେହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଠିକ୍ ରୂପରେ ସାଧନାର ପ୍ରାରୟ ହିଁ ହୋଇନଥାଏ । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ଯାହା କିଛି କରାଯାଏ, ତାହା କର୍ମରେ ପ୍ରବେଶ କରିବା ପ୍ରୟାସ ମାତ୍ର । ହଳର ସମ୍ପର୍ଷ ଭାର ବଳଦ ଉପରେ ହିଁ ରହିଥାଏ, ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଚାଷ ବଳଦ ମାଧ୍ୟମରେ ଚାଷୀ ହିଁ କରିଥାଏ । ଠିକ୍ ସେହିପରି ସାଧନର ସମ୍ପର୍ଷ୍ଣ ପରିଶ୍ୱମ ସାଧକ ଉପରେ ହିଁ ରହିଥାଏ କିନ୍ତ ବାୟବିକ ସାଧକ ତ ଇଷ୍ଟ ଅଟେ । ଯିଏକି ତାର ପଛରେ ଲାଗି ରହିଥାଏ । ଯିଏ କି ତାର ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ କରିଥାଏ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଇଷ୍ଟ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ନଦେବେ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆପଣ ବୁଝି ପାରିବେନାହିଁ ଯେ, ଆମ ଦ୍ୱାରା କ'ଣ ହେଲା ? ଆୟେ ପ୍ରକୃତିରେ ମଜି ଯାଇଛନ୍ତି, ନା ପରମାତ୍ପାରେ ? ଏହିପରି ଇଷ୍ଟଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ଯେଉଁ ସାଧକ ଏହି ଆତ୍ମିକ ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହୋଇଥାଏ, ନିଜକ ଅକର୍ମ ମନେକରି ଧାରାବାହୀ କର୍ମ କରିଥାଏ । ସେ ହିଁ ବୃଦ୍ଧିମାନ । ତାହାର ବୋଧ ୟଥାର୍ଥ ଅଟେ । ସେ ହିଁ ଯୋଗୀ । ଜିଜ୍ଞାସା ସ୍ୱଭାବିକ ଯେ, କର୍ମ ଏପରି କରି ଚାଲିଥିବା, ନା କେବେ କର୍ମରୁ ମୁକ୍ତି ମଧ୍ୟ ମିଳିବ ।

ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ଯାହାକିଛି କରାଯାଉଛି ତାହା କର୍ମ ନୁହେଁ । କର୍ମ ଏକ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କ୍ରିୟା ଅଟେ । 'ନିୟତଂ କୁରୁ କର୍ମତ୍ୱମ୍' – ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମକର । ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ କ'ଶ ? ତେବେ କହିଲେ 'ଯଜ୍ଜାଥୀତ୍ କର୍ମଶୋଽନ୍ୟତ୍ର ଲୋକୋଽୟଂ କର୍ମବନ୍ଧନଃ । ଅର୍ଥାତ୍ ଯଜ୍ଜକୁ କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ଦେବା ହିଁ କର୍ମ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଯାହାକିଛି କରାଯାଉଛି, କ'ଶ ତାହା କର୍ମ ନୁହଁ ? ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି, 'ଅନ୍ୟତ୍ର ଲୋକୋଽୟଂ କର୍ମବନ୍ଧନଃ' । ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ଯଜ୍ଜକୁ କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ଦେବା ବ୍ୟତୀତ ଯାହା କିଛି କରାଯାଉଛି, ତାହା ଏହି ଲୋକର ବନ୍ଧନମାତ୍ର, କର୍ମ ନୁହେଁ । 'ତଦର୍ଥଂ କର୍ମ' – ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସେହି ଯଜ୍ଜ ପୂର୍ତ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଉଉମରୂପେ ଆଚରଣ କର ଏବଂ ଯେବେ ଯଜ୍ଜର ସ୍ୱରୂପ କହିଲେ, ତେବେ ତାହା

ଶୁଦ୍ଧ ରୂପରେ ଆରାଧନାର ଏକବିଧି ବିଶେଷ । ଯାହାକି ସେହି ଆରାଧ ଦେବ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପହୁ ଞ୍ଚାଇ, ସେଥିରେ ବିଲୟ କରାଇଥାଏ । ଏହି ଯଜ୍ଞରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଦମନ, ମନର ଶମନ, ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ଅର୍ଜନ ଇତ୍ୟାଦି କହି ସାରିବାପରେ ଶେଷରେ କହିଲେ, ଅନେକ ଯୋଗୀ ପ୍ରାଣ ଓ ଅପାନର ଗତିକୁ ନିରୋଧ କରି ପ୍ରାଣୀୟାମ ପରାୟଣ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଯେତେବେଳେ ନା ଭିତରୁ ସଂକଳ୍ପ ଉଠିପାରେ, ନା ବାହ୍ୟ ବାତାବରଣର ସଙ୍କଳ୍ପ ମନ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରିପାରେ । ଏପରି ଛିତିରେ ଚିତ୍ତର ସର୍ବଥା ନିରୋଧ ଏବଂ ନିରୋଧ ଚିତ୍ତର ମଧ୍ୟ ବିଲୟ କାଳରେ ସେହି ପୁରୁଷ 'ୟାନ୍ତି ବହୁ ସନାତନମ୍' ଅର୍ଥାତ୍ ଶାଶ୍ୱତ ସନାତନ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯାଏ । ଏହା ହିଁ ଯଜ୍ଞ ଅଟେ । ଯାହାକୁ କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ଦେବା ହିଁ କର୍ମ । ଅତଃ କର୍ମର ଶୁଦ୍ଧ ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଆରାଧନା, ଭଜନ, ଯୋଗ–ସାଧନାକୁ ଭଲରୂପେ ସମ୍ପାଦନ କରିବା । ଯାହାର ବିଶଦ୍ ବର୍ଣ୍ଣନ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ଆସୁଛି । ଏଠାରେ କର୍ମ ଏବଂ ଅକର୍ମର ହିଁ କେବଳ ବିଭାଜନ କରାଗଲା । ଯାହାଦ୍ୱାରା କର୍ମ ଏବଂ ଅକର୍ମର ହିଁ କେବଳ ବିଭାଜନ କରାଗଲା । ଯାହାଦ୍ୱାରା କର୍ମ ବରିବା ସମୟରେ ତାହାକୁ ଠିକ୍ ମାର୍ଗ ଦେଇ ହେବ ଏବଂ ସେହି ପଥରେ ଚାଲି ହେବ । ଜିଜ୍ଞାସା ସ୍ୱାଭାବିକ ଯେ, କର୍ମ ଏପରି କରୁଥିବା, ନା କେବେ କର୍ମରୁ ମକ୍ତି ମିଳିବ ? ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି–

# ୟସ୍ୟ ସର୍ବେ ସମାରୟାଃ କାମସଙ୍କଳ୍ପବର୍କିତାଃ । ଜ୍ଞାନାଗ୍ନିଦଗ୍ଧକର୍ମାଣଂ ତମାହୁଃ ପଣ୍ଡିତଂ ବୁଧାଃ ॥୧୯॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! 'ୟସ୍ୟ ସର୍ବେ ସମାରୟାଃ – ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପୂର୍ଣତା ସହିତ ପ୍ରାରୟ କରାଯାଇଥିବା କ୍ରିୟା (ଯାହାକୁ ପୂର୍ବରୁ କହି ଆସିଲେ ଯେ, କର୍ମରେ ଅକର୍ମ ଦେଖିବାର କ୍ଷମତା ଆସିଗଲା ପରେ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ରହୁଥିବା ପୁରୁଷ ର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମ କରିବାର ଯୋଗ୍ୟତା ଥାଏ । ଯାହା କରିବା ଦ୍ୱରା ଲେଶମାତ୍ର ମଧ୍ୟ ତ୍ରୁଟି ନଥାଏ) କାମ ସଙ୍କନ୍ଧ ବର୍ଜିତାଃ – କ୍ରମଶଃ ଉତ୍ଥାନ ହୋଇ ଏତେ ସୂଷ୍ମ ହୋଇଯାଏ ଯେ, ବାସନା ଏବଂ ମନର ସଙ୍କନ୍ଧ, ବିକନ୍ଧରୁ ଉପରକୁ ଉଠିଯାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ କାମନା ଏବଂ ସଙ୍କନ୍ଧର ନିରୋଧ ହେବା, ମନର ବିଜିତାବଣ୍ଡା ଅଟେ । ଅତଃ କର୍ମ ଏପରି ଏକ ବସ୍ତୁ, ଯାହା ଏହି ମନକୁ କାମନା ଏବଂ ସଙ୍କନ୍ଧ ବିକନ୍ଧରୁ ଉପରକୁ ଉଠାଇ ଦେଇଥାଏ । ସେହି ଅବଣ୍ଡାରେ ଜ୍ଞାନାଗ୍ନି ଦମ୍ପ କର୍ମାଣମ୍ – ଅର୍ଥାତ୍ ଅନ୍ତିମ ସଙ୍କନ୍ଧର ଶମନ ସହିତ ଯାହାକୁ ଆୟେ ଜାଣିନାହାଁନ୍ତି, ଯାହାକୁ ଜାଣିବା ନିମନ୍ତେ ଆୟେ ଇନ୍ଥୁକ ଥିଲେ, ସେହି ପରମାତ୍ୟଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ବୋଧର ହାରଥାଏ । କ୍ରିୟାତ୍ୟକ ପଥରେ ଚାଲି ପରମାତ୍ୟଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ବୋଧର ନାମ ହିଁ

ଜ୍ଞାନ । ସେହି ଜ୍ଞାନ ସହିତ ହିଁ 'ଦଶ୍ଧ କର୍ମାଣମ୍' – କର୍ମ ସବୁଦିନ ପାଇଁ ଦଶ୍ଧ ହୋଇଯାଏ । ଯାହା ପାଇବା ଶେଷଥଲା ପାଇଗଲେ, ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ବ୍ରତ ପୁରା ହୋଇଗଲା, ଆଗକୁ କୌଣସି ସଭା ନାହିଁ ଯାହାକୁ ଶୋଧ କରିବା । ବର୍ତ୍ତମାନ କର୍ମକରି ମଧ୍ୟ କାହାକୁ ଖୋଜିବା ? ସେହି ଜାନକାରୀ ସହିତ କର୍ମର ଆବଶ୍ୟକତା ମଧ୍ୟ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଏପରି ଛିତି ସମ୍ପନ୍ନ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ହିଁ ବୋଧ ସ୍ୱରୂପ ମହାପୁରୁଷମାନେ ପଞ୍ଚିତ ନାମରେ ସୟୋଧିତ କଲେ । ତାହାଙ୍କ ଜାନକାରୀ ପୂର୍ଣ୍ଣ, ଏପରି ଛିତିଯୁକ୍ତ ମହାପୁରୁଷ କ'ଣ କରିଥାନ୍ତି ? ସେ କିପରି ରହୁଥାନ୍ତି ? ତାହାଙ୍କ ଜୀବନଚର୍ଯ୍ୟା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି –

## ତ୍ୟକ୍ତ୍ୱା କର୍ମଫଳାସଂଗଂ ନିତ୍ୟତୃପ୍ତୋ ନିରାଶ୍ରୟଃ କର୍ମଶ୍ୟଭିପବୃତ୍ତୋଽପି ନୈବ କିଞ୍ଚତ୍ କରୋତି ସଃ ॥୨୦॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସେହି ପୁରୁଷ ସାଂସାରିକ ଆଶ୍ରୟ ରହିତ ହୋଇ ନିତ୍ୟ ବସ୍ତୁ ପରମାତ୍ପାରେ ହିଁ ତୁପ୍ତ ରହି, କର୍ମଫଳ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ଆସକ୍ତିକୁ ମଧ୍ୟ ତ୍ୟାଗକରି ଦିଅନ୍ତି । କାରଣ ପରମାତ୍ପା ମଧ୍ୟ ବର୍ତ୍ତମାନ ଭିନ୍ନ ନୁହଁ । ଏପରି ମହାପୁରୁଷ କର୍ମ ଭଲ ରୂପରେ କର୍ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେ କିଛି କର୍ନାହାଁନ୍ତି ।

## ନିରାଶୀର୍ୟତଚିତ୍ତାତ୍ମା ତ୍ୟକ୍ତସର୍ବପରିଗ୍ରହଃ । ଶାରୀରଂ କେବଳଂ କର୍ମ କୁର୍ବନ୍ନାପ୍ନୋତି କଲ୍ବିଷମ୍ ॥୨୧॥

ଯିଏ ଶରୀର ଏବଂ ଅନ୍ତଃକରଣକୁ ଜିଣିଗଲା, ଭୋଗର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସାମଗ୍ରି ଯିଏ ତ୍ୟାଗ କରିଦେଇଛି, ଏପରି ଆଶା ରହିତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଶରୀର କେବଳ କର୍ମ କରିବା ଭଳି ଦେଖାଯାଏ । ବସ୍ତୁତଃ ସେ କିଛି କରୁନଥାନ୍ତି । ତେଣୁକରି ସେ ପାପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି । ସେ ପୂର୍ଣ୍ଣତ୍ୱକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତେଣୁ ସେ ଆବାଗମନକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି ।

## ୟଦୃଚ୍ଛାଲାଭସନ୍ତୁଷ୍ଟୋ ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ୱାତୀତୋ ବିମସ୍ତରଃ । ସମଃ ସିଦ୍ଧାବସିଦ୍ଧୌ ଚ କୃତ୍ୱାପି ନ ନିବଧ୍ୟତେ ॥୨୨॥

ସ୍ୱତଃ ଯାହାକିଛି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ସେଥିରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ରହୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ସୁଖ-ଦୁଃଖ, ରାଗ-ଦ୍ୱେଷ ଏବଂ ହର୍ଷ-ଶୋକାଦି ଦ୍ୱନ୍ଦରୁ ଉର୍ଦ୍ଧକୁ 'ବିମୟରଃ'- ଇର୍ଷାରହିତ ତଥା ସିଦ୍ଧି-ଅସିଦ୍ଧିରେ ସମଭାବ ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ କର୍ମକୁ କରି ମଧ୍ୟ ବନ୍ଧନରେ ପଡ଼ିନଥାଏ । ସିଦ୍ଧି ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହା ପାଇବାର ଥିଲା ତାହା ବର୍ତ୍ତମାନ ଭିନ୍ନ ନାହିଁ ଏବଂ ତାହା କେବଳ ଅଲଗା ମଧ୍ୟ ହେବ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଅସିଦ୍ଧିର ମଧ୍ୟ ଭୟ ନଥାଏ । ଏହିପରି ସିଦ୍ଧି ଓ ଅସିଦ୍ଧିରେ ସମଭାବ ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ କର୍ମ କରି ମଧ୍ୟ

ବନ୍ଧନରେ ପଡ଼ିନଥାଏ । କେଉଁ କର୍ମକୁ ସେ କରିଥାଏ ? ସେହି ନିୟତକର୍ମ, ଯଜ୍ଜର ପ୍ରକ୍ରିୟା ଏହାକୁ ହିଁ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି-

### ଗତସଙ୍ଗସ୍ୟ ମୁକ୍ତସ୍ୟ ଜ୍ଞାନାବସ୍ଥିତଚେତସଃ । ୟଜ୍ଞାୟାଚରତଃ କର୍ମ ସମଗ୍ରଂ ପ୍ରବିଲୀୟତେ ॥୨୩॥

ହେ ଅକୁର୍ନ ! 'ୟଜ୍ଞାୟାଚଚରତଃ କର୍ମ' । ଅର୍ଥାତ୍ ଯଜ୍ଞର ଆଚରଣ ହିଁ କର୍ମ ଏବଂ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ନାମ ହିଁ ଜ୍ଞାନ । ଏହି ଯଜ୍ଞର ଆଚରଣ କରି ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ ଜ୍ଞାନରେ ଛିତ ସଙ୍ଗ ଦୋଷ ଏବଂ ଆସକ୍ତି ରହିତ ମୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପରେ ବିଲୀନ ହୋଇଯାଏ । ସେହି କର୍ମ କୌଣସି ପରିଣାମ ଉତ୍ପନ୍ନ କରିପାରିନଥାଏ । କାରଣ କର୍ମର ଫଳ ପରମାତ୍ମା, ତାହାଙ୍କ ଠାରୁ ଭିନ୍ନ ରହିନଥାନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଫଳରେ ପୁଣିକେଉଁ ଫଳ ଲାଗିବ ? ତେଣୁକରି ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କୁ ନିଜ ପାଇଁ କର୍ମର ଆବଶ୍ୟକତା ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଲୋକ ସଂଗ୍ରହ ନିମନ୍ତେ ସେ କର୍ମ କରିଥାନ୍ତି । କର୍ମ କରିଚାଲିଥିବା ସମୟରେ ମଧ୍ୟ ସେ ଏହି କର୍ମରେ ଲିପ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି । ଯେବେ କର୍ମ କରୁଛନ୍ତି, ତେବେ ଲିପ୍ତ କାହିଁକି ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି –

# ବ୍ରହ୍ମାର୍ପଣଂ ବ୍ରହ୍ମ ହବିବ୍ରହ୍ମାଗ୍ନୌ ବ୍ରାହ୍ମଣା ହୃତମ୍ । ବ୍ରହ୍ମୈବ ତେନ ଗନ୍ତବ୍ୟଂ ବ୍ରହ୍ମକର୍ମସମାଧିନା ॥୨୪॥

ଏପରି ମୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ସମର୍ପଣ ବ୍ରହ୍ମ, ହବି ବ୍ରହ୍ମ, ଅଗ୍ନି ମଧ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମ ହିଁ ଅଟି । ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ରହ୍ମରୂପୀ ଅଗ୍ନିରେ ବ୍ରହ୍ମରୂପୀ କର୍ଭା ଦ୍ୱାରା ଯାହା ହବନ କରାଯାଏ, ସେ ମଧ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମ ଅଟେ । 'ବ୍ରହ୍ମକର୍ମ ସମାଧିନା' – ଯାହାର କର୍ମ ବ୍ରହ୍ମକୁ ୟର୍ଶକରି ସମାଧିୟ ହୋଇ ଯାଇଛି, ସେଥିରେ ବିଲୟ ହୋଇଯାଇଛି, ଏପରି ମହାପୁରୁଷ ନିମନ୍ତେ ଯାହା ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ଯୋଗ୍ୟ ତାହା ମଧ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମ ହିଁ ଅଟେ । ସେ କିଛି କରୁନଥାନ୍ତି, କେବଳ ଲୋକ ସଂଗ୍ରହ ନିମନ୍ତେ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେଇଥାନ୍ତି । ଏହା ତ ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥିବା ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ । କିନ୍ତୁ କର୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ହେଉଥିବା ପ୍ରାରୟିକ ସାଧକ କେଉଁ କର୍ମ କରିଥାନ୍ତି ? ଗତ ଅଧ୍ୟାୟ ମାନଙ୍କରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହି ଆସିଛନ୍ତି, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! କର୍ମ କର । କେଉଁ କର୍ମ ? ସେ କହିଲେ, ନିୟତ କର୍ମ । ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରାଯାଇଥିବା କର୍ମ କର । ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ କ'ଣ ? 'ଯଜ୍ଜାର୍ଥାତ୍ୱନ୍ମଶ୍ରୋ ହେମ୍ବ୍ରତ୍ତ ଲୋକୋ ସଂସ ବର୍ଦ୍ଧ ବର୍ମ ବର । ସଂସାର ବିଛନ୍ତ । ୩/୯ । ହେ ଅର୍କୁନ ! ଯଜ୍ଞର ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିଁ କର୍ମ ଏହି ଯଜ୍ଞ ଅତିରିକ୍ତ ଯାହାକିଛି କରାଯାଉଛି, ତାହା ଏହି ଲୋକର ବନ୍ଧନ ମାତ୍ର କର୍ମ ନୁହେଁ । କର୍ମ ତ ସଂସାର ବନ୍ଧନରୁ ମୋକ୍ଷ ଦେଉଥାଏ । ଅତଃ ତବର୍ଥଂ କର୍ମ କୈତ୍ତେୟ

ମୁକ୍ତ ସଙ୍ଗଃ ସମାଚର । ସେହି ଯଜ୍ଞ ପୂର୍ତ୍ତି ନିମନ୍ତେ ସଙ୍ଗ ଦୋଷରୁ ଅଲଗା ରହି ଭଲରୂପରେ ଯଜ୍ଞର ଆଚରଣ କର । ଏଠାରେ ଏକ ନୂତନ ପ୍ରଶ୍ନ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଦେଲେ ଯେ, ସେହି ଯଜ୍ଞ କ'ଶ ? ଯାହାକୁ କରିବା ଏବଂ କର୍ମ ଆୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହୋଇପାରିବ । ସେ କର୍ମର ବିଶେଷତା ଉପରେ କହିଲେ ଯେ, ଯଜ୍ଞ କେଉଁଠୁ ଆସିଲା ? ଯଜ୍ଞ କ'ଶ ଦେଇଥାଏ ? ତାହାର ବିଶେଷତାମାନଙ୍କ ଚିତ୍ରଣ କଲେ । କିନ୍ତୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହା କହିନଥିଲେ ଯେ, ଯଜ୍ଞ କ'ଶ ? ବର୍ତ୍ତମାନ ଏଠାରେ ସେହି ଯଜ୍ଞକୁ ସଷ୍ଟ କରୁଛନ୍ତି-

## ଦୈବମେବାପରେ ୟଙ୍କଂ ୟୋଗିନଃ ପର୍ଯ୍ୟୁପାସତେ । ବ୍ରହ୍ମାଗ୍ୱାବପରେ ୟଙ୍କଂ ୟଞ୍ଜେନୈବୋପକୃତ୍ସତି ॥୨୫॥

ଗତ ଶ୍ଲୋକରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ପରମାତ୍ଯା ସ୍ଥିତ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଯଜ୍ଞର ନିରୂପଣ କଲେ । କିନ୍ତୁ ଅନ୍ୟ ଯୋଗୀ ଯିଏକି ବର୍ତ୍ତମାନ ସେହି ତତ୍ତ୍ୱରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇନାହାଁତ୍ତି, କ୍ରିୟାରେ ପ୍ରବେଶ କରିବେ, ସେ ପ୍ରାରୟ କେଉଁଠାରୁ କରିବେ । ଏହି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଅନ୍ୟ ଯୋଗୀମାନେ ''ଦୈବମ୍ ଯଜ୍ଞମ୍'' ଅର୍ଥାତ୍ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦକୁ ନିଜ ହୃଦୟରେ ଦୃଢ କରିଥାନ୍ତି । ଯାହା ନିମନ୍ତେ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଥିଲା ଯେ ଏହି ଯଜ୍ଞ ଦ୍ୱାରା ତୁୟେମାନେ ଦେବତାମାନଙ୍କ ଉନ୍ନତି କର । ଯେପରି ଯେପରି ହୃଦୟଦେଶରେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ଅର୍କିତ ହେବ, ସେହିପରି ତୁମର ପ୍ରଗତି ହେବ ଏବଂ କ୍ରମଶଃ ପରୟର ଉନ୍ନତି କରି ପରମଶ୍ରେୟକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା, ଦୈବୀ ସମ୍ପଦକୁ ହୃଦୟରେ ବଳବତୀ କରିବା, ପ୍ରବେଶିକା ସାଧକମାନଙ୍କର ଯଜ୍ଞ ଅଟେ ।

ସେହି ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ୧୬ ଅଧ୍ୟାୟରେ ପ୍ରାରୟିକ ତିନୋଟି ଶ୍ଲୋକରେ ବର୍ଣ୍ଣନ ରହିଛି । ଏପରି ତ ସବୁ ଅଧ୍ୟାୟରେ ରହିଛି, କେବଳ ମହତ୍ତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ବୁଝି ତାହାର ଜାଗୃତି କର, ସେଥି ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟତ୍ନକର । ଏହାକୁ ଇଙ୍ଗିତ କରି ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଲେ – ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମେ ଶୋକ କର ନାହିଁ । କାରଣ ତୁମେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛ । ତୁମେ ମୋ ଠାରେ ନିବାସ କରିବ । ମୋର ହିଁ ଶାଶ୍ୱତ ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବ । କାରଣ ଏହି ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ପରମ କଲ୍ୟାଣ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ରହିଛି ଏବଂ ଏହାର ବିପରୀତ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ ନୀଚ୍ଚ ଏବଂ ଅଧମ ଯୋନିର କାରଣ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ ହବନ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ତେଣୁକରି ଏହା ଯଜ୍ଞ ଅଟେ ଏବଂ ଏହିଠାରୁ ହିଁ ଯଜ୍ଞର ପାରୟ ହୋଇଥଏ ।

ଅନ୍ୟ ଯୋଗୀମାନେ 'ବ୍ରହ୍ମାଗ୍ନୌ'– ପରବ୍ରହ୍ମ ପରମାତ୍ଯା ରୂପୀ ଅଗ୍ନିରେ ଯଜ୍ଞ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଯଜ୍ଞର ଅନୁଷାନ କରିଥାନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଆଗକୁ କହିବେ, ଏହି ଶରୀରରେ ଅଧିଯଜ୍ଞ ମୁଁ ଅଟେ । ଯଜ୍ଞମାନଙ୍କ ଅଧିଷାତା ଅର୍ଥାତ୍ ଯଜ୍ଞ ଯେଉଁଥିରେ ବିଲୟ ହୋଇଥାଏ, ସେହି ପୁରୁଷ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଜଣେ ଯୋଗୀ ଥିଲେ, ସ୍ୱରୂପସ୍ଥ ସଦ୍ଗୁରୁ ଥିଲେ । ଏହିପରି ଅନ୍ୟ ଯୋଗୀମାନେ ବ୍ରହ୍ମରୂପୀ ଅଗ୍ନିରେ ଯଜ୍ଞ ଅର୍ଥାତ୍ ଯଜ୍ଞ ସ୍ୱରୂପ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କୁ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ କରି ଯଜ୍ଞାନୁଷ୍ଠାନ କରିଥାନ୍ତି । ସାରାଂଶତଃ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସ୍ୱରୂପକୁ ହିଁ ଧାନ କରୁଥାନ୍ତି ।

## ଶ୍ରୋତ୍ରାଦୀନୀନ୍ଦ୍ରିୟାଶ୍ୟନ୍ୟେ ସଂୟମାଗ୍ନିଷୁ କୁହ୍ୱତି । ଶବ୍ଦାଦୀନ୍ ବିଷୟାନନ୍ୟ ଇନ୍ଦ୍ରିୟାଗ୍ନିଷ୍ଠ କୃହ୍ୱତି ॥୨୬॥

ଅନ୍ୟ କେତେକ ଯୋଗୀ ଶ୍ରୋତ୍ୱାଦି ଜ୍ଞାନେହିୟ ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରୋତ୍, ନେତ୍ର, ତ୍ୱକ୍, ଜିହ୍ନା ଓ ନାସିକା ସମୟ ଇନ୍ଦ୍ରିୟକ୍ର ସଂଯମରୂପୀ ଅଗ୍ନିରେ ହବନ କରିଥାନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ଇନ୍ଦିୟକୁ ବିଷୟମାନଙ୍କଠାରୁ ସାଉଁଟିକରି ସଂଯମ କରିଥାନ୍ତି । ଏଠାରେ ଅଗ୍ନି କଳିନଥାଏ । ଯେପରି ଅଗ୍ନିରେ ପକାଇବା ପ୍ରତ୍ୟେକ ବୟୁ ଭସ୍ମ ହୋଇଥାଏ, ଠିକ୍ ସେହିପରି ସଂଯମ ମଧ୍ୟ ଏକ ଅଗ୍ନି ଅଟେ । ଯିଏ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ ବର୍ହିମୁଖୀ ପ୍ରବାହକୁ ଦଗ୍ଧ କରିଦିଏ । ଅନ୍ୟ ଯୋଗୀମାନେ ଶବ୍ଦାଦି ଅର୍ଥାତ୍ ଶବ୍ଦ, ସର୍ଶ, ରୂପ, ରସ ଓ ଗନ୍ଧ ବିଷୟମାନଙ୍କୁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟରୂପୀ ଅଗ୍ନିରେ ହବନ କରିଥାନ୍ତି । ୍ଚି ଅର୍ଥାତ୍ ତାହାଙ୍କ ବିଚାରକୁ ସାଧାନାର ଅନ**ୁ**ରୂପ ବଦଳାଇ ଦିଅନ୍ତି । ସାଧକଙ୍କୁ ସଂସାରରେ ରହି ଭଜନ କରିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ସାଂସାରିକ ଲୋକଙ୍କ ଭଲମନ୍ଦ ଶଢ, ସେମାନଙ୍କ ଶ୍ରଶିବାକ ପଡ଼ିଥାଏ । ବିଷୟୋଭେଜନ ଶଢକ ଶ୍ରଶିବା କ୍ଷଣି ସାଧକ ସେମାନଙ୍କ ଆଶୟକ ଯୋଗ, ବୈରାଗ୍ୟ ସହାୟକ, ବୈରାଗ୍ୟୋଭେଜକ ଭାବରେ ବଦଳାଇ ଇନ୍ଦ୍ରିୟରୁପୀ ଅଗ୍ନିରେ ହବନ କରିଥାନ୍ତି । ଯେପରି କି ଗୋଟିଏ ଥର ଅର୍ଜୁନ ନିଜର ଚିତ୍ତନରେ ରତ ଥିଲେ, ଅକସ୍ମାତ୍ ତାହାଙ୍କ କର୍ଣ୍ଣଗହ୍ଚରରେ ସଙ୍ଗୀତ ଲହରୀ ଶୁଣା ଗଲା । ସେ ମୁଷ ଉଠାଇ ଯେତେବେଳେ ଦେଖିଲେ, ଉର୍ବଶୀ ଠିଆ ହୋଇଥିଲେ, ଯିଏ କି ଗୋଟିଏ ବେଶ୍ୟାଥିଲା । ସମୟେ ତାହାର ରୂପରେ ମୁଗ୍ଧ ହୋଇ ମଜି ଯାଉଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ଅର୍ଜୁନ ତାକୁ ସ୍ନେହ ଦୃଷ୍ଟିରେ ମାତ୍ ସଦୃଶ ଦେଖିଲେ । ସେହି ଶବ୍ଦ ରୂପରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥିବା ବିକାର ବିଲୀନ ହୋଇଗଲା । ଇନ୍ଦ୍ରିୟର ଅନ୍ତରାଳରେ ହିଁ ସମାହିତ ହୋଇଗଲା । ଏଠାରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଏକ ଅଗ୍ନି ଅଟେ । ଅଗ୍ନିରେ ପକାଇବା ବସ୍ତୁ ଯେପରି ଭସ୍ମସାତ୍ ହୋଇଯାଏ । ସେହି ପ୍ରକାରେ ଉଦ୍ୟେଶ ବଦଳାଇ ଇଷ୍ଟ ଅନୁକୂଳ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରାଇଲେ, ବିଷୟୋତ୍ତେଜକ ରୂପ, ରସ, ଗନ୍ଧ, ସର୍ଶ ଓ ଶନ୍ଦ ମଧ୍ୟ ଭସ୍ମସାତ୍ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ସାଧକ ଉପରେ କପ୍ରଭାବ ପକାଇପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ସାଧକ ଏହି ଶବ୍ଦାଦି ମାନଙ୍କରେ ରୁଚି ନେଇନଥାଏ । ଏହାକୁ ଗ୍ରହଣ କରିନଥାଏ । ଏହି ଶ୍ଲୋକରେ 'ଅପରେ' 'ଅନ୍ୟେ' ଶବ୍ଦ କଣେ ହିଁ ସାଧକଙ୍କର ଉଚ୍ଚନୀଚ ଅବସ୍ଥା ମାତ୍ର । ଜଣେ ହିଁ ଯଜ୍ଞକର୍ଭାଙ୍କ ଉଚ୍ଚ– ନୀଚ ୟର ଅଟେ । 'ଅପରେ' 'ଅପରେ' କହିବା ଦ୍ୱାରା କୌଣସି ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ଯଜ୍ଞ ନୁହଁ ।

#### ସର୍ବାଶୀନ୍ଦ୍ରିୟକର୍ମାଣି ପ୍ରାଣକର୍ମାଣି ଚାପରେ । ଆତ୍ମ ସଂୟମୟୋଗାର୍ଗ୍ରୌ କୃହୁତି ଜ୍ଞାନଦୀପିତେ ॥୨୭॥

ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୋଗଶ୍ୱେର ଯେଉଁ ଯଜ୍ଞର ଚର୍ଚ୍ଚା କଲେ, ସେଥିରେ କ୍ରମଶଃ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ଅର୍ଚ୍ଚନ କରାଯାଏ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଚେଷ୍ଟାକୁ ସଂଯମ କରାଯାଇଥାଏ । ବଳତ୍କାର ବିଷୟୋଭେଜକ ଶବ୍ଦାଦି ମାନଙ୍କ ପ୍ରତିକୂଳ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ତା'ର ବିଚାରକୁ ବଦଳାଇ ସେଥିରୁ ନିବୃତ୍ତି ହୋଇଯାଇଥିବା, ସେଥିରୁ ଉନ୍ନତି ଅବସ୍ଥା ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲେ ଅନ୍ୟ ଯୋଗୀମାନେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଚେଷ୍ଟା ତଥା ପ୍ରାଣର ବ୍ୟାପାରକୁ ସାକ୍ଷାତ୍ୱାର ସହିତ ଜ୍ଞାନଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ ପରମାତ୍ଯା ସ୍ଥିତି ରୂପୀ ଯୋଗାଗ୍ନିରେ ହବନ କରିଥାନ୍ତି । ଯେତେବେଳେ ସଂଯମ ଆତ୍ଯା ସହିତ ତଦ୍ରୁପ ହୋଇଯାଏ , ପ୍ରାଣ ଏବଂ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ବ୍ୟାପାର ମଧ୍ୟ ଶାନ୍ତ ହୋଇଯାଉଥାଏ । ସେହି ସମୟରେ ବିଷୟମାନଙ୍କୁ ଉଦ୍ଦିପ୍ତ କରୁଥିବା ଏବଂ ଇଷ୍ଟରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ କରାଉଥିବା ଦୁଇଟି ଧାରା ଆତ୍ୟସାତ୍ ହୋଇଯାଏ । ପରମାତ୍ୟାରେ ସ୍ଥିତି ମିଳି ଯାଇଥାଏ । ଯଜ୍ଞର ପରିଶାମ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଏହା ହିଁ ହେଉଛି ଯଜ୍ଞର ପରାକାଷ୍ଟା । ଯେଉଁ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ପାଇବା ଶେଷ ଥିଲା, ସେଥିରେ ସ୍ଥିତି ଆସିଗଲା ପରେ ଶେଷ କ'ଣ ବା ରହିବ ? ପୁନଃ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଯଜ୍ଞକୁ ଭଲରୂପେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରୁଛନ୍ତି ।

#### ଦ୍ରବ୍ୟୟଜ୍ଞାୟପୋୟଜ୍ଞା ୟୋଗୟଜ୍ଞାୟଥାପରେ । ସ୍ୱଧ୍ୟାୟଜ୍ଞାନୟଜ୍ଞାଣ୍ଟ ୟତୟଃ ସଂଶିବବ୍ରତାଃ ॥୨୮॥

ଅନେକ ଲୋକ ଦ୍ରବ୍ୟ ଯଜ୍ଞ କରିଥାନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ଆତ୍ ପଥରେ ମହାପୁରୁଷମାନଙ୍କ ସେବାରେ ପତ୍ରପୁଷ ଅର୍ପଣ କରିଥାନ୍ତି । ସେ ସମର୍ପଣ ସହିତ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସେବାରେ ଦ୍ରବ୍ୟ ଲଗାଇଥାନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷ କହନ୍ତି ଯେ, ଭକ୍ତିଭାବରେ ପତ୍ର, ପୁଷ୍ଣ, ଫଳ, ଜଳ ଯାହା କିଛି ମୋତେ ଦିଅନ୍ତି, ତାହାକୁ ମୁଁ ଗ୍ରହଣ କରିଥାଏ ଏବଂ ତାର ପରମ କଲ୍ୟାଣ ସୃଜନ କରିବା ଦାୟୀତ୍ୱ ନିଏ । ଏହା ମଧ୍ୟ ଯଜ୍ଞ ଅଟେ । ପ୍ରତ୍ୟେଗାତ୍ୟାଙ୍କ ସେବାକରିବା, ଭୂଲିଯିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ଆତ୍ମପଥକୁ ଆଣିବା ଦ୍ରବ୍ୟ ଯଜ୍ଞ ଅଟେ । କାରଣ ପ୍ରାକୃତିକ ସଂସ୍କାରକୁ ଜଳାଇବାରେ ସମର୍ଥ ଅଟେ ।

ଏହିପରି କିଏ 'ତପୋୟଞ୍ଜା'- ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱଧର୍ମ ପାଳନରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ତପରେ ନିଯୁକ୍ତ କରିଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱଭାବରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ କ୍ଷମତାନୁସାରେ ଯଜ୍ଞର ନିମ୍ନ ଏବଂ ଉନ୍ନତ ଅବସ୍ଥା ମଧ୍ୟରେ ତପ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ପଥରେ ଅନ୍ତଜ୍ଞତା ଅବସ୍ଥାରେ ପ୍ରାଥମିକ ଶ୍ରେଶୀର ସାଧକ ଶୁଦ୍ର- ପରିଚର୍ଯ୍ୟା ଦ୍ୱାରା, ବୈଶ୍ୟ- ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ସଂଗ୍ରହ ଦ୍ୱାରା , କ୍ଷତ୍ରୀୟ- କାମ କ୍ରୋଧାଦିର ମୂଳୋତ୍ପାଟନ ଦ୍ୱାରା ଏବଂ ବ୍ରାହ୍ମଣ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ କରିବା ଯୋଗ୍ୟତାର ଏହି ୟରରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ତପରେ ନିଯୁକ୍ତି କରାନ୍ତି । ସମୟଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ଭଳି ହିଁ ପରିଶ୍ରମ କରିବାକୁ କରିଥାଏ । ବ୍ୟତଃ ଯଜ୍ଞ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ଅବସ୍ଥା ଭେଦରେ ଉଚ୍ଚନୀତ ଆସିଥାନ୍ତି ।

ପୂଜ୍ୟ ଗୁରୁ ମହାରାଜଜୀ କହୁଥିଲେ, ''ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଏବଂ ଶରୀରକ୍ର ଲକ୍ଷ ଅନୁରୂପ ତପାଇବାକୁ ହିଁ ତପ କୁହାଯାଏ ।'' ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନେ ଲକ୍ଷ୍ୟରୁ ଦୂରକୁ ଚାଲିଯିବେ, ସେମାନଙ୍କ ସାଉଁଟି ଲକ୍ଷରେ ଲଗାଇବା ଆବଶ୍ୟକ । ଅନେକ ପୁରୁଷ ଯୋଗଯଜ୍ଞର ଆଚରଣ କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରକୃତିରେ ଭ୍ରମୁଥିବା ଆତ୍ପାକୁ ପ୍ରକୃତିରୁ ଉଦ୍ଧ <sup>ର୍</sup>ରେ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ସହିତ ମିଳନ କରିବା ହିଁ ଯୋଗ । ଯୋଗର ପରିଭାଷା ଷଷ ଅଧାୟ ୨୩ଶ୍ଲୋକରେ ଦ୍ଷବ୍ୟ । ସାମନ୍ୟତଃ ଦୁଇବସ୍ତୁର ମିଳନକୁ ହିଁ ଯୋଗ କୁହାଯାଏ । କାଗଜରେ କଲମ ସଂଯୁକ୍ତ ହେଲେ, ଥାଳି ଏବଂ ଟେବୁଲ ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇଗଲେ କ'ଶ ଯୋଗ ହୋଇଗଲା ? ନାହିଁ, ଏହା ତ ପଞ୍ଚଭୂତ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ମିତ ପଦାର୍ଥ । ଏହି ସଡ଼ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ଦୁଇଟି ନହାଁ । ପୂକୃତି ଏବଂ ପୁରୁଷ ଏହା ଦୁଇଟି ଅଟେ । ପ୍ରକୃତିରେ ସ୍ଥିତ ଆତ୍ମା, ଯଦି ନିଜର ଶାଶ୍ୱତ ସ୍ୱରୂପ ପରମାତ୍ମାରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଥାଏ, ତେବେ ପ୍ରକୃତି ପୁରୁଷରେ ବିଲୀନ ହୋଇଯାଏ । ଏହା ହିଁ ଯୋଗ ଅଟେ । ଅତଃ ଅନେକ ପୁରୁଷ ଏହି ମିଳନରେ ସହାୟକ ଶମ, ଦମ ଇତ୍ୟାଦି ନିୟମର ଭଲର୍ପେ ଆଚରଣ କରିଥାନ୍ତି । ଯୋଗ ଯଜ୍ଜ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ତଥା ଅହିଂସାଦି ତୀକ୍ଷ୍ମ ବ୍ରତରେ ଯୁକ୍ତ ପ୍ରୟତ୍ୱାଶୀଳ ପୁରୁଷ 'ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ ଜ୍ଞାନ ୟଜ୍ଞାଈ'-ସ୍ୱୟଂକୁ ଅଧ୍ୟୟନ, ସ୍ୱରୂପର ଅଧ୍ୟୟନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଯଜ୍ଞର କର୍ତ୍ତା ଅଟେ । ଏଠାରେ ଯୋଗର ଅଙ୍ଗ- ଯମ, ନିୟମ, ଆସନ, ପାଣୟାମ, ପତ୍ୟାହାର, ଧାରଣ, ଧ୍ୟାନ ଓ ସମାଧିକ୍ର ଅହଂସାଦି ତୀକ୍ଷ୍ମ ବ୍ରତ ନାମରେ ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଟ କରାଯାଇଛି । ଅନେକ ଲୋକ ସ୍ୱାଧାୟ କରନ୍ତି, ପୁଞ୍ଚକ ପଢିବା ତ ସ୍ୱଧାୟର ପ୍ରାରୟିକ ଞର ମାତ । ବିଶ୍ୱଦ୍ଧ ସ୍ୱାଧାୟ ହେଉଛି ସ୍ୱୟଂର ଅଧ୍ୟୟନ କରିବା, ଯେଉଁଥିରେ ସ୍ୱରୂପ ଉପଲନ୍ଧ ହୋଇଯାଏ, ଯାହାର ପରିଶାମ ହେଉଛି ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଥାତ୍ ସାକ୍ଷାତ୍କାର । ଯଜ୍ଞର ଅନ୍ୟ ଚରଣକୁ କହୁଛନ୍ତି ।

## ଅପାନେ କୁହ୍ୱତି ପ୍ରାଣଂ ପ୍ରାଣେ ହୋନଂ ତଥାପରେ । ପ୍ରାଣାପାନଗତୀ ରୁଦ୍ଧା ପ୍ରାଣାୟାମପରାୟଶାଃ ॥ ୨୯॥

ଅନେକ ଯୋଗୀ ଅପାନ ବାୟୁକୁ ପ୍ରାଣବାୟୁରେ ହବନ କରିଥାନ୍ତି ଓ ସେହି ପ୍ରକାରେ ପ୍ରାଣ ବାୟୁକୁ ଅପାନ ବାୟୁରେ ହବନ କରିଥାନ୍ତି । ଏଥିରୁ ସୂକ୍ଷ୍ମାବସ୍ଥା ହୋଇଗଲା ପରେ ଅନ୍ୟ ଯୋଗୀମାନେ ପ୍ରାଣ ଏବଂ ଅପାନ ଉଭୟ ଗତିକୁ ଅବରୋଧ କରି, ପ୍ରାଣୟାମ ପରାୟଣ ହୋଇଯାଆନ୍ତି ।

ଯାହାକୁ ଶ୍ରୀକୃଷ ପ୍ରାଣ ଓ ଅପାନ କହନ୍ତି, ତାହାକୁ ମହାତ୍ଯା ବୃଦ୍ଧ 'ଅନାପାନ' କହନ୍ତି । ତାହାକୁ ହିଁ ସେ ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ମଧ୍ୟ କହିଥିଲେ । ପ୍ରାଣ ସେହି ଶ୍ୱାସ ଅଟେ, ଯାହାକୁ ଆପଣ ଭିତରକୁ ନେଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ଅପାନ ସେହି ଶ୍ୱାସ ଅଟେ, ଯାହା ଆପଣ ବାହାରକୁ ତ୍ୟାଗ କରୁଛନ୍ତି । ଯୋଗୀମାନଙ୍କ ଅନୁଭୂତି ଯେ ଆପଣ ଶ୍ୱାସ ସହିତ ବାହ୍ୟ ବାୟୁମଣ୍ଡଳର ସଙ୍କନ୍ତ ମଧ୍ୟ ଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ପ୍ରଶ୍ୱାସରେ ଏହି ପ୍ରକାର ଆନ୍ତରିକ ଭଲମନ୍ଦ ଚିନ୍ତନ ରୂପକ ଲହରୀ ତ୍ୟାଗ କରୁଥାନ୍ତି । ବାହ୍ୟ କୌଣସି ସଙ୍କନ୍ତର ଗ୍ରହଣ ନକରିବା ହେଉଛି ପ୍ରାଣର ହବନ ତଥା ଭିତରେ ସଙ୍କନ୍ତମାନଙ୍କୁ ଉଠିବାକୁ ନଦେବା ହିଁ ଅପାନର ହବନ ଅଟେ । ନା ଭିତରୁ କୌଣସି ସଙ୍କନ୍ତ ୟୁରଣ ହେବ ଏବଂ ନା ହିଁ ବାହ୍ୟ ଦୁନିଆରେ ଚାଲୁଥିବା ଚିନ୍ତନ ଭିତରେ କ୍ଷୋଭ ଉତ୍ପନ୍ନ କରିପାରିବ । ଏହି ପରି ପ୍ରାଣ ଏବଂ ଅପାନର ଗତି ସମାନ ହୋଇଗଲେ, ପାଣର 'ୟାମ' ରହିଯିବା ଏବଂ ମନ ସ୍ତନ୍ତ ହୋଇଯିବା ଗୋଟିଏ ହିଁ କଥା ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ମହାପୁରୁଷ ଏହି ପ୍ରକରଣକୁ ନେଇଛନ୍ତି, ବେଦରେ ଏହାର ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି । 'ଚତ୍ୱାରି ବାକ୍ ପରମିତା ପଦାନି' (ରଗ୍ ବେଦ-୧-୧୬୪-୪୫), (ଅଥର୍ବବେଦ ୯-୧୦-୨୭) । ଏହାକୁ ପୂଜ୍ୟଗୁରୁ ମହାରାଜଜୀ କହୁଥିଲେ, ହୋ ! ଗୋଟିଏ ହିଁ ନାମକୁ ଚାରି ଶ୍ରେଣୀରେ ଜପାଯାଇଥାଏ । ଯଥା- ବୈଖରୀ, ମଧ୍ୟମା, ପଶ୍ୟନ୍ତି ଓ ପରା ବୈଖରୀ ତାହାକୁ କୁହାଯାଏ, ଯାହା ବ୍ୟକ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ନାମର ଏହିପରି ଉଚ୍ଚାରଣ ହେବା ଦରକାର, ଆପଣ ଶୁଣିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ବାହାର ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ମଧ୍ୟ ଶୁଭୁଥିବ । ମଧ୍ୟମା ଅର୍ଥାତ୍ ମଧ୍ୟମ ସ୍ୱରରେ ଜପ, ଯାହାକୁ କେବଳ ଆପଣ ହିଁ ଶୁଣି ପାରିବେ । ପାଖରେ ବସିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମଧ୍ୟ ଶୁଣି ପାରିବ ନାହିଁ । ଏହି ଉଚ୍ଚାରଣ କଣରେ ହୋଇଥାଏ । ଧିରେ ଧିରେ ନାମର ଧୂନ ହୋଇଯାଏ । ଡ଼ୋରି ଲାଗିଯାଇଥାଏ । ସାଧନା ଆହୁରୀ ସୂକ୍ଷ୍ମ ହୋଇଗଲେ ପଶ୍ୟନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ନାମକୁ ଦେଖିବାର ଅବସ୍ଥା ଆସିଯାଇଥାଏ । ପୁଣି ନାମକୁ ଜପ କରାଯାଇନଥାଏ । ଏହି ନାମ ଶ୍ୱାସରେ ଢଳିଯାଇଥାଏ । ମନକୁ ଦ୍ରଷ୍ଟା କରି ଉପସ୍ଥିତ କରାଇ ଦିଅ ।

ଦେଖୁଥାଅ, ଶ୍ୱାସ କ'ଶ କହୁଛି ? ଶ୍ୱାସ କେତେବେଳେ ଆସେ ? ସେ ବାହାରକୁ କେତେବେଳେ ଆସିଥାଏ ଏବଂ କ'ଶ କହୁଥାଏ । ମହାପୁରୁଷ ମାନେ କହନ୍ତି ଯେ, ଏହି ଶ୍ୱାସ ନାମ ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ କିଛି କହେ ନାହିଁ । ସାଧକ ନାମଜପ କରୁନଥାଏ । କେବଳ ସେଥିରୁ ଉଠୁଥିବା ଧୂନକୁ ଶୁଣୁଥାଏ । ଶ୍ୱାସକୁ ଦେଖୁଥାଏ । ତେଣ୍ଡ ଏହାକ ପଶ୍ୟନ୍ତି କହାଯାଏ ।

ପଶ୍ୟନ୍ତିରେ ମନକୁ ଦ୍ରଷ୍ଟା ରୂପରେ ଠିଆ କରିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ସାଧନା ଆହୁରୀ ଉନ୍ନତ ଏବଂ ସୂକ୍ଷ୍ମ ହେବା ପରେ ଶୂଣିବାକୁ ମଧ୍ୟ ପଡ଼ିନଥାଏ । ଗୋଟିଏ ଥର ସୁରତ(ଲୟ) ଲଗାଇ ଦେଲେ, ସ୍ୱତଃ ଶୁଣାଯିବ । 'କପି ନ କପାବୈ, ଅପନୈ ସେ ଆବୈ । ନ ସ୍ୱୟଂ ଜପ, ନ ମନକୁ ଶୁଣାଇବା ପାଁଇ ବାଧ୍ୟ କରିବେ କିନ୍ତୁ ଜପ ଚାଲିଥିବ । ଏହାର ନାମ ହେଉଛି ଅଜପା । ଏପରି ନୁହଁ ଯେ, ଜପ ପ୍ରାରୟ ହିଁ ନକର , ହୋଇଗଲା ଅଜପା । ଯଦି କିଏ ଜପ ଆରୟ ହିଁ କରି ନାହିଁ । ତେବେ ଅଜପା ନାମକ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ତା'ର ନିକଟରେ ରହିନଥାଏ । ଅଜପାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି, ଆୟେ ଜପ କରିବା ନାହିଁ କିନ୍ତୁ ଜପ ଆୟର ସାଥି ଛାଡ଼ିବ ନାହିଁ । ଗୋଟିଏ ଥର ଲୟରୂପୀ କଣ୍ଟା ଲଗାଇଦେଲେ, ଜପ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇଯିବ ଏବଂ ଅନବରତ ଚାଲିଥିବ ଏହି ସ୍ୱଭାବିକ ଜପର ନାମ ହେଉଛି ଅଜପା ଏବଂ ଏହା ହିଁ ପରାବାଣୀର ଜପ । ଏହା ହିଁ ପ୍ରକୃତିରୁ ପରେ ତତ୍ତ୍ୱ, ଯାହାକି ପରମାଯ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଇଥାଏ । ଏହାର ଆଗକୁ ବାଣୀର କୌଣସି ପରିବର୍ତ୍ତନ ନଥାଏ । ପରମ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ କରାଇ, ସେଥିରେ ବିଲୀନ ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ କରି ଏହାକୁ ପରା କୁହାଯାଏ ।

ପ୍ରସ୍ତୁତ ଶ୍ଲୋକରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କେବଳ ଶ୍ୱାସରେ ଧ୍ୟାନ ରଖିବାକୁ କହିଲେ ଏବଂ ପରେ ସ୍ୱୟଂ ଓମ୍ ର ଜପ ନିମନ୍ତେ କହିବେ । ଗୌତମ ବୁଦ୍ଧ ମଧ୍ୟ ଅନାପାନ ସତୀରେ ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସର ହିଁ ଚର୍ଚ୍ଚା କରିଛନ୍ତି । ଅନ୍ତତଃ ସେହି ମହାପୁରୁଷ କ'ଶ କହିବାକୁ ଚାହାଁନ୍ତି, ବସ୍ତୁତଃ ପ୍ରାରୟରେ ବୈଖରୀ, ତାହା ଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟମା, ଏଥିରୁ ଉନ୍ନତି ହେବା ପରେ ପଶ୍ୟନ୍ତି ଜପର ଅବସ୍ଥାରେ ଶ୍ୱାସକୁ ଧରିବାର କ୍ଷମତା ଆସିଥାଏ । ସେହି ସମୟରେ ଜପ ତ ଶ୍ୱାସରେ ହିଁ ଦେଖାଯିବ ପୁଣି ଜପିବା କ'ଶ ? କେବଳ ଶ୍ୱାସକୁ ଦେଖିବା ହିଁ ବାକି ରହିଥାଏ । ତେଣୁ କରି ପ୍ରାଣ ଅପାନ ମାତ୍ର କହିଲେ । 'ନାମ ଜପକର' ଏପରି କହି ନାହାଁନ୍ତି । କାରଣ କହିବା ଆବଶ୍ୟକତା ନହିଁ । ଯଦି କହିଥାନ୍ତେ ତେବେ ଭୁମିତ ହୋଇ ନିମ୍ନ ଶ୍ରେଣୀକୁ ଆସିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ମହାତ୍ୟା ବୁଦ୍ଧ, ଗୁରୁଦେବ ଭଗବାନ ତଥା ପ୍ରତ୍ୟେକ

ମହାପୁରୁଷ, ଯିଏ କି ଏହି ରାଞ୍ଚାରେ ଯାଇଛନ୍ତି । ସମଷ୍ତେ ଗୋଟିଏ ହିଁ କଥା କହନ୍ତି– ବୈଖରୀ ଏବଂ ମଧ୍ୟମା ନାମ କପ ପ୍ରବେଶ ଦ୍ୱାରା ମାତ୍ର । ପଶ୍ୟନ୍ତି ଠାରୁ ହିଁ ନାମରେ ପ୍ରବେଶ ମିଳିଥାଏ । ପରାରେ ନାମ ଧାରାବାହୀ ହୋଇଯାଏ । ଯାହା ଦ୍ୱାରା ଜପ ସାଥି ଛାଡ଼ିନଥାଏ ।

ମନ ଶ୍ୱାସ ସହିତ କଡ଼ିତ ରହିଛି । ଯେତେବେଳେ ଶ୍ୱାସ ଉପରେ ଦୃଷ୍ଟି ରହିଛି, ଶ୍ୱାସରେ ନାମ ଢଳି ଯାଇଛି, ଭିତରୁ ନା କୌଶସି ସଙ୍କଳ୍ପର ଉତ୍ଥାନ ରହିଛି ଏବଂ ନା ବାହ୍ୟ ବାୟୁମଣ୍ଡଳରୁ ସଙ୍କଳ୍ପ ଭିତରକୁ ଯାଇପାରେ । ଏହା ହିଁ ମନ ଉପରେ ବିଜୟାବସ୍ଥା । ଏହା ପରେ ଯଜ୍ଞର ପରିଣାମ ଆସିଯାଏ ।

## ଅପରେ ନିୟତାହାରାଃ ପ୍ରାଣାତ୍ନପ୍ରାଶେଷୁ କୁହ୍ୱତି । ସର୍ବେଃପ୍ୟେତେ ୟଜ୍କବିଦୋ ୟଜ୍ଜକ୍ଷପିତ କଳୁଷାଃ ॥୩୦॥

ଅନ୍ୟ ନିୟମିତ ଆହାର କରୁଥବା ଯୋଗୀ ପ୍ରାଣକୁ ପ୍ରାଣରେ ହିଁ ହବନ କରିଥାନ୍ତି । ପୂଜ୍ୟ ଗୁରୁ ମହାରାଜଜୀ କହୁଥିଲେ, 'ଯୋଗୀର ଆହର ଦୃଢ, ଆସନ ଦୃଢ ଏବଂ ନିଦ୍ରା ମଧ୍ୟ ଦୃଢ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ ।' ଆହାର ବିହାର ଉପରେ ନିୟନ୍ତଣ ବହୁତ ଆବଶ୍ୟକ । ଏହିପରି ଅନେକ ଯୋଗୀ ପ୍ରାଣକୁ ପ୍ରାଣରେ ହିଁ ହବନ କରିଥାନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ୱାସ ନେବାପରେ ହିଁ ଧ୍ୟାନ କେନ୍ଦ୍ରିତ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ପ୍ରଶ୍ୱାସରେ ଧାନ ଦିଅନ୍ତି ନାହିଁ । ଶ୍ୱାସ ବାହାରକୁ ଆସିଲେ ଶୁଣନ୍ତି 'ଓମ୍' ପୁଣି ଶ୍ୱାସ ବାହାରକୁ ଆସିଲେ ହିଁ 'ଓମ୍' ଶୁଣିଥାନ୍ତି । ଏହିପରି ଯଜ୍ଞ ଦ୍ୱାରା ପାପନଷ୍ଟ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ ଯଜ୍ଞ ବିଷୟକ ଜ୍ଞାତା ଅଟନ୍ତି । ଏହି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ବିଧିମଧ୍ୟରୁ ଯଦି ଯେ କୌଣସିଟି କଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ସମୟେ ଯଜ୍ଞର ଜ୍ଞାତା ଅଟନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯଜ୍ଞର ପରିଣାମ କହୁଛନ୍ତି –

# ୟଜ୍ଞଶିଷ୍ଟାମୃତଭୁଜୋ ୟାନ୍ତି ବ୍ରହ୍ମ ସନାତନମ୍ । ନାୟଂ ଲୋକୋଽଞ୍ୟୟଜ୍ଞସ୍ୟ କ୍ରତୋଽନ୍ୟଃ କୁରୁସତ୍ତମ ॥୩୧॥

ହେ କୁରୁଶ୍ରେଷ ଅର୍କୁନ ! "ଯଞ୍ଜଶିଷ୍ଟାମୃତଭୂକୋ" ଅର୍ଥାତ୍ ଯଞ୍ଜ ଯାହା ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ, ଯାହାକୁ ଅବଶେଷ ଛାଡ଼ିଥାଏ, ତାହା ହେଉଛି ଅମୃତ । ତାହାର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜାନକାରୀ ହିଁ ଜ୍ଞାନ । ସେହି ଜ୍ଞାନାମୃତକୁ ଭୋଗିବା ନିମନ୍ତେ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରାପ୍ତ କରୁଥିବା ଯୋଗୀମାନେ "ୟାତିବ୍ରହ୍ମ ସନାତନମ୍" – ଅର୍ଥାତ୍ ଶାଶ୍ୱତ ସନାତନ ପରବ୍ରହ୍ମକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯଜ୍ଞ ଗୋଟିଏ ଏମିତି ବସ୍ତୁ, ଯାହା ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେବା କ୍ଷଣି ସନାତନ ପରବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ କରାଇଦିଏ । ଯଜ୍ଞ ନକରିବା ଦ୍ୱାରା ଆପତ୍ତି କ'ଶ ? ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ ଯଜ୍ଞ ରହିତ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ପୁନଃ ଏହି ମନୁଷ୍ୟ ଲୋକ ଅର୍ଥାତ୍ ମାନବ ଶରୀର ସୁଲଭ ହୋଇନଥାଏ । ପୁଣି ଅନ୍ୟଲୋକ କିପରି ସୁଖଦାୟୀ

ହେବ ? ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ତ ତୀର୍ଯ୍ୟକ ଯୋନି ସୁରକ୍ଷିତ ରହିଛି । ଏହାଠାରୁ ଅଧିକ କିଛି ନୁହଁ । ଅତଃ ଯଜ୍ଜ କରିବା ମନୁଷ୍ୟ ମାତ୍ରକେ ନିତାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ ।

## ଏବଂ ବହୁବିଧା ୟଜ୍ଞା ବିତତା ବ୍ରହ୍ମଣୋ ମୁଖେ । କର୍ମଜାନ୍ତ ବିଦ୍ଧି ତାନ୍ ସର୍ବାନେବଂ ଜ୍ଞାତ୍ୱା ବିମୋକ୍ଷ୍ୟସେ ॥୩୨॥

ଏହିପରି ଉପରୋକ୍ତ ବହୁ ପ୍ରକାରର ଯଜ୍ଞ ବେଦ ବାଣୀ ଦ୍ୱାରା କୁହାଗଲା । ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ମୁଖରୁ ବିଷ୍ତାରିତ । ପ୍ରାପ୍ତି ପଣ୍ଟାତ୍ ମହାପରୁଷଙ୍କ ଶରୀରକୁ ପରବ୍ରହ୍ମ ଧାରଣା କରି ନେଉଥାଏ । ବ୍ରହ୍ମ ଠାରୁ ଅଭିନ୍ନ ଅବସ୍ଥା ଯୁକ୍ତ ସେହି ମହାତ୍ମାମାନଙ୍କ ବୁଦ୍ଧି ଯନ୍ତ ମାତ୍ର ହୋଇଥାଏ । ସେମାନଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ସେହି ବ୍ରହ୍ମ ହିଁ କହିଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ବାଣୀରେ ଏହି ଯଜ୍ଞ ବିଷ୍ଠାର କରାଗଲା ।

ଏହିସବୁ ଯଜ୍ଜକୁ ତୁମେ 'କର୍ମଜାନ୍ ବିଦ୍ଧି' – କର୍ମରୁ ଉପ୍ନ ହେଲା ବୋଲି ଜାଣ । ଏହା ଆଗରୁ ମଧ୍ୟ କହି ଆସିଛନ୍ତି, ଯଜ୍ଞଃ କର୍ମସମୁଭବଃ – ୩/୧୪ । ତାହାଙ୍କୁ ଏହି କ୍ରିୟାମ୍କ ପଥରେ ଆଚରଣ କରି ଜାଣିବା ପରେ (ବର୍ତ୍ତମାନ କହିଥିଲେ, ଯଜ୍ଜଦ୍ୱାରା ଯାହାର ପାପ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଇଛି । ସେହିଁ ଯଜ୍ଞର ଯଥାର୍ଥ ଜ୍ଞାତା) ହେ ଅର୍ଚ୍ଚନ ! ତୁମେ ବିମୋଷ୍ୟସେ – ସଂସାର ବନ୍ଧନରୁ ପୂର୍ଷତଃ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବ । ଏଠାରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର କର୍ମ ସଷ୍ଟ କରି ଦେଲେ । ତାହା କ୍ରୟାମ୍କ କର୍ମ ଅଟେ । ଯାହା ଦ୍ୱାରା ଉପରୋକ୍ତ ଯଜ୍ଞ ପୂର୍ଷ୍ଣ ହୋଇଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯଦି ଦୈବୀ – ସମ୍ପଦର ଅର୍ଜନ, ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଧ୍ୟାନ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସଂଯମ, ଶ୍ୱାସକୁ ପ୍ରଶ୍ୱାସରେ ହବନ, ପ୍ରଶ୍ୱାସକୁ ଶ୍ୱାସରେ ହବନ, ପ୍ରାଣ ଅପାନ ଗତିର ନିରୋଧ, କୃଷି କର୍ମ କରିବାରେ ହୋଇଥାଏ, ବ୍ୟାପାର, ଚାକିରୀ ବା ରାଜନୀତି କରିବା ଦ୍ୱାରା ଯଦି ହେଉଥାଏ, ତେବେ ଆପଣ କରନ୍ତୁ । ଯଜ୍ଞ ତ ଏପରି କ୍ରିୟା ଅଟେ, ଯାହା କି ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେବା କ୍ଷଣି ତତ୍କାଳ ପୂର୍ଣ୍ଣତ୍ୱରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଇଥାଏ । କୌଣସି ବାହ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ଆପଣ ଯଦି ତତ୍କ୍ଷଣ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯାଉଛନ୍ତି, ତେବେ କରନ୍ତୁ ।

ବୟୁତଃ ଏହି ସମୟ ଯଜ୍ଞ ଚିନ୍ତନର ଅତଃକ୍ରିୟା ମାତ୍ର, ଆରାଧନାର ଚିତ୍ରଣ ଅଟେ । ଯାହାଦ୍ୱାରା ଆରାଧ୍ୟ ଦେବ ବିଦିତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯଜ୍ଞ ସେହି ଆରାଧ୍ୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦୂର ନିଷ୍ଟୟ କରିବା ନିମନ୍ତେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ପ୍ରକ୍ରିୟା ବିଶେଷ ଅଟେ । ଏହି ଯଜ୍ଞ ଶ୍ୱାସପ୍ରଶ୍ୱାସ ପ୍ରାଣାୟାମ ଇତ୍ୟାଦି ଯେଉଁ କ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା ସଂପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ସେହି କାର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରଣାଳୀର ନାମ ହିଁ କର୍ମ ଅଟେ । କର୍ମର ଶୁଦ୍ଧ ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଆରାଧନା, ଚିନ୍ତନ ।

ପ୍ରାୟଃ ଲୋକେ କହନ୍ତି, ସଂସାରରେ ଯେକୌଣସି କର୍ମ କର, ହୋଇଗଲା

ଯୋଗ । କାମନା ରହିତ ହୋଇ କୌଣସି କର୍ମ କରିଚାଲିଲେ, ହୋଇଗଲା ନିଷାମକର୍ମ ଯୋଗ । କିଏ କହେ, ଅଧିକ ଲାଭ ନିମନ୍ତେ ବିଦେଶୀ ବସ୍ତ ବିକି କର୍ଛନ୍ତି ତ ଆପଣ ସକାମ । ଦେଶସେବା ନିମନ୍ତେ ଯଦି ସ୍ୱଦେଶୀ ବିକ୍ରି କରୁଛନ୍ତି, ତେବେ ଆପଣ ହୋଇଗଲା ନିଷାମ ଯୋଗ । ନିଷା ପୂର୍ବକ ଚାକିରି କର, ହାନିଲାଭ ଚିନ୍ତାରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇ ବ୍ୟାପାର କର, ହୋଇଗଲା ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗ । ଜୟ ପରାଜୟ ଭାବନାର ମକ୍ତ ହୋଇ ଯଦ୍ଧ କର, ନିର୍ବାଚନ ଲଢ, ହୋଇଗଲା ନିଷାମ କର୍ମଯୋଗୀ । ମରିଗଲେ ମକ୍ତ ହୋଇ ଯିବ । ବସ୍ତତଃ ଏପରି କିଛି ନାହିଁ । ଯୋଗେଶର ଶୀକଷ ସଷ୍ଟ ଶଦ୍ଧରେ କହିଲେ ଯେ, ଏହି ନିଷ୍କାମ କର୍ମରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କ୍ୱିୟା ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । **ବ୍ୟବସାୟାତ୍ମିକା ବୃଦ୍ଧିରେକେହ କରୁନନ୍ଦନ** ଅର୍ଥାତ୍ ହେ ଅଜୁର୍ନ ! ତମେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ କର । ଯଜ୍ଜ ପକିୟା ହିଁ କର୍ମ । ଯଜ୍ଜ କ'ଣ ? ଶାସ ପଶାସର ହବନ, ଇଦ୍ଦିୟ ସଂଯମ, ଯଜ୍ଞ ସ୍ୱରୂପ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଧ୍ୟାନ, ପ୍ରାଣର ନିରୋଧ, ଏହା ହିଁ ମନର ବିଜିତାବସ୍ଥା । ମନର ପ୍ରସାର ହିଁ ଜଗତ ଅଟେ । ଶୀକଷ୍ଡ ଶବ୍ଦରେ **'ଇଦୈବ** ତୈଳିତଃ ସର୍ଗୋ ୟେଷାଂ ସାମ୍ୟେ **ସିତିଂ ମନଃ''** (୫-୧୯) ସେହି ପ୍ରଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଚରାଚର ଜଗତ ଏଠାରେ ହିଁ ବିଜିତ ହେଲା, ଯାହାର ମନ ସମତ୍ତରେ ସ୍ଥିତ ଅଛି । ମନର ସମତ୍ୱ ଏବଂ ଜଗତ ଜିଣିବାରେ କ'ଣ ସମ୍ଭନ୍ଧ ? ଯଦି ଜଗତକ୍ ଜିଶିଗଲେ ତେବେ କେଉଁଠି ରହିଲେ ? ତେବେ କହୁଛନ୍ତି – ସେହି ବହୁ ନିର୍ଦ୍ଦୋଶ ଏବଂ ସମାନ ଅଟନ୍ତି, ଏଠାରେ ମନ ମଧ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଦୋଷ ଏବଂ ସମତ୍ୱ ସ୍ଥିତିଯୁକ୍ତ ହୋଇଗଲା । ଅତଃ ସେ ବହୁରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇଯାଏ । ସାରାଂଶତଃ ମନର ପ୍ରସାର ହିଁ ଜଗତ । ଚିରାଚର ଜଗତ ହିଁ ହବନ ସାମଗ୍ରି ରୂପରେ ରହିଛି । ମନର ସର୍ବଥା ନିରୋଧ ହେବାକ୍ଷଣି, ଜଗତର ନିରୋଧ ହୋଇଯାଏ । ମନର ନିରେଧ ସହିତ ହିଁ ଯଜ୍ଞର ପରିଣାମ ଆସିଯାଏ । ଯଜ୍ଜ ଯାହାର ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ, ସେହି ଜ୍ଞାନାମୃତ ପାନ କର୍ଥିବା ପୁର୍ଷ ସନାତନ ବହୁରେ ପ୍ରବେଶ କରିଥାଏ । ଏହି ସମୟ ଯଜ୍ଞ ବ୍ୟୁସ୍ଥିତ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ବାଣୀ ଦ୍ୱାରା କୁହାଯାଇଛି । ଏପରି ନୁହଁ ଯେ, ଭିନ୍ନ ଭିନ ସମ୍ପଦାୟର ସାଧକ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଯଜ୍ଞ କରିଥାନ୍ତି । ବରଂ ଏହି ସମୟ ଯଜ୍ଞ ଜଣେ ସାଧକର ହିଁ ଉଚ୍ଚନୀଚ ଅବସ୍ଥା ଅଟେ । ଏହି ଯଜ୍ଜ ଯାହା ଦ୍ୱାରା ହୁଏ, କ୍ରିୟାର ନାମ କର୍ମ । ସମ୍ପର୍ଷ୍ଣ ଗୀତାର ଗୋଟିଏ ମଧ୍ୟ ଶ୍ଲୋକ ଏପରି ନାହିଁ, ଯାହାକି ସାଂସାରିକ କାର୍ଯ୍ୟ ବ୍ୟାପାରର ସମର୍ଥନ କରୁଥିବ ।

ପ୍ରାୟ ଯଜ୍ଞ ନାମ ଆସିବା କ୍ଷଣି ଲୋକେ ବାହାରେ ଗୋଟିଏ ଯଜ୍ଞବେଦୀ ତିଆରି କରି ରାଶି, ଯବକୁ ନେଇ 'ସ୍ୱାହା' କହି ହବନ ପ୍ରାରୟ କରିଦିଅନ୍ତି । ଏହା ଗୋଟିଏ ଧୋକା ଅଟେ । ଦ୍ରବ୍ୟ ଯଜ୍କ ଅଲଗା ଅଟେ । ଯାହାକୁ ଶ୍ରୀକୃଷ ବହୁଥର କହିଲେ । କିନ୍ତୁ ପଶୁବଳୀ, ବସ୍ତ୍ରଦାହ ଇତ୍ୟାଦିରେ ଏହାର କୌଣସି ସୟନ୍ଦ ନାହିଁ ।

#### ଶ୍ରେୟାନ୍ ଦ୍ରବ୍ୟମୟାଦ୍ୟଜ୍ଞାତ୍ ଜ୍ଞାନୟଜ୍ଞ ପରନ୍ତପ । ସର୍ବଂ କର୍ମାଖଳଂ ପାର୍ଥ ଜ୍ଞାନେ ପରିସମାପ୍ୟତେ ।।୩୩॥

ହେ ଅକୁର୍ନ ! ସାଂସାରିକ ଦ୍ରବ୍ୟ ମାନଙ୍କରୁ ସିଦ୍ଧ ହେଉଥିବା ଯଜ୍ଞ ଅପେକ୍ଷା ଜ୍ଞାନ ଯଜ୍ଞ ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହାର ପରିଶାମ ସାକ୍ଷାତ୍ୱକାର ଅଟେ, ଯଜ୍ଞ ଯାହାକୁ ସୃଷ୍ଟିକରେ, ସେହି ଅମୃତ ତତ୍ତ୍ୱର ଜାନକାରୀର ନାମ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ, ଏପରି ଯଜ୍ଞ ଶ୍ରେୟୟର, ପରମ କଲ୍ୟାଣକାରୀ ଅଟେ । ହେ ପାର୍ଥ ! ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମ ଜ୍ଞାନରେ ଶେଷ ହୋଇଯାଏ - 'ପରିସମାପ୍ୟତେ' ଭଲରୂପରେ ସମାହିତ ହୋଇଯାଏ । ଏହା ଜ୍ଞାନ ଯଜ୍ଞର ପରାକାଷ୍ଠା । ତତ୍ପଣ୍ଡାତ୍ କର୍ମ କରିଚାଲିବା ଦ୍ୱାରା ନା କୌଣସି ଲାଭ ରହିଛି ଏବଂ ନା ତ୍ୟାଗ କରିଦେଲେ ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ କୌଣସି କ୍ଷତି ହୋଇଥାଏ ।

ଏହିପରି ଭୌତିକ ଦ୍ରବ୍ୟଦ୍ୱାରା ହେଉଥିବା ଯଜ୍ଞ ମଧ୍ୟ ଯଜ୍ଞ ହିଁ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ସେହି ଯଜ୍ଞ ତୁଳନାରେ ଯାହାର ପରିଶାମ ସାକ୍ଷାତ୍କାର, ସେହି ଜ୍ଞାନ ଯଜ୍ଞ ଅପେକ୍ଷା ଅତ୍ୟନ୍ତ ଅନ୍ଧ । ଆପଣ କୋଟିଏ ହବନ କରନ୍ତୁ, କୋଟିଏ ଯଜ୍ଞବେଦୀ କରିଦିଅନ୍ତୁ, ସତପଥରେ ଦ୍ରବ୍ୟ ଲାଗନ୍ତୁ, ସାଧୁସଛଙ୍କ ସେବାରେ ଦ୍ରବ୍ୟ ଲାଗାନ୍ତୁ କିନ୍ତୁ ଏହି ଜ୍ଞାନ ଯଜ୍ଞ ତୁଳନାରେ ସେସବୁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଅନ୍ଧ । ବୟୁତଃ ଯଜ୍ଞ ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ଅଟେ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସଂଯମର ଅଟେ । ମନର ନିରୋଧରେ ରହିଥାଏ, ଯେପରି ଶ୍ରୀକୃଷ ବର୍ତ୍ତମାନ କହି ଆସିଲେ, ଏହି ଯଜ୍ଞକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କେଉଁଠି କରିବା ? ତାହାର ବିଧି କେଉଁଠି ଶିଖିବା ? ମନ୍ଦିର, ମସ୍କିଦ୍, ଗୀର୍ଜା ଘରେ ମିଳିବ, କିୟା ପୋଥିମାନଙ୍କରେ ? ତୀର୍ଥଯାତ୍ରାରେ ମିଳିବ ଅଥବା ସ୍ନାନକଲେ ? ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି – ନାହିଁ, ତାହାର ଗୋଟିଏ ହିଁ ସୋତ ହେଉଛି ତର୍କ୍ଷିତ ମହାପୁରୁଷ । ଯଥା –

## ତଦ୍ବିଦ୍ଧି ପ୍ରଣିପାତେନ ପରିପ୍ରଶ୍ନେନ ସେବୟା । ଉପଦେକ୍ଷ୍ୟନ୍ତି ତେ ଜ୍ଞାନଂ ଜ୍ଞାନିନୟତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶିନଃ ॥୩୪॥

ତେଣୁକରି ହେ ଅକୁର୍ନ ! ତୁମେ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ପାଖକୁ ଯାଇ ଭଲରୂପେ ଦଣ୍ଡ ପ୍ରଣାମ କରି, ଅହଂକାର ତ୍ୟାଗ କରି, ଶରଣହୋଇ, ଭଲରୂପେ ସେବାକରି, ନିଷ୍କପଟ ଭାବରେ ପ୍ରଶ୍ନ କରି ସେହି ଜ୍ଞାନକୁ ଜାଣ । ସେହି ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଜାଣିଥିବା ଜ୍ଞାନୀମାନେ ତୁମ ନିମନ୍ତେ ସେହି ଜ୍ଞାନ ଉପଦେଶ କରିବେ, ସାଧନା ପଥରେ ଚଲାଇବେ । ସମର୍ପିତ ଭାବରେ ସେବା କରିବା ପରେ ହିଁ ସେହି ଜ୍ଞାନକୁ ଶିଖିବା ପାଇଁ କ୍ଷମତା ଆସିଥାଏ । ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷ ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ୟାଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ କରିପାରନ୍ତି । ସେ ଯଜ୍ଞର ବିଧିବିଶେଷର ଜ୍ଞାତା ଅଟନ୍ତି ଏବଂ ତାହା ଆପଣଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଶିଖାଇବେ । ଯଦି କୌଣସି ଅନ୍ୟ ଯଜ୍ଞ ହୋଇଥାନ୍ତା, ତେବେ ଜ୍ଞାନୀ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀଙ୍କ କ'ଣ ଆବଶ୍ୟକ ଥିଲା ? ସ୍ୱୟଂ ଭଗବାନଙ୍କ ସନ୍ପୁଖରେ ହିଁ ତ ଅର୍ଜୁନ ଥିଲେ । ଭଗବାନ ତାଙ୍କୁ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀଙ୍କ ପାଖକୁ କାହିଁକି ପଠାଉଛନ୍ତି ? ବୟୁତଃ ଶ୍ରୀକୃଷ କଣେ ଯୋଗୀଥିଲେ । ତାହାର ଉଦ୍ୟେଶ ଏହା ଯେ ଆଜି ତ ଅନୁରାଗୀ ଅର୍ଜୁନ ମୋର ସମକ୍ଷରେ ରହିଛି, କିନ୍ତୁ ଭବିଷ୍ୟତରେ ଅନୁରାଗୀମାନଙ୍କୁ ଭ୍ରମ ଉତ୍ପନ୍ନ ନ ହୋଇ ଯାଉ କି, ଶ୍ରୀକୃଷ ତ ଚାଲିଗଲେ, ବର୍ତ୍ତମାନ କାହାର ଶରଣରେ ଯିବା ? ତେଣୁ କରି ସେ ସଷ୍ଟ କହିଲେ ଯେ, ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯାଅ । ସେହି ଜ୍ଞାନୀମାନେ ତୃମକୁ ଉପଦେଶ କରିବେ ।

## ୟକ୍ଷ୍ୱାତ୍ୱା ନ ପୁନର୍ମୋହମେବଂ ୟାସ୍ୟସି ପାଣ୍ଡବ । ୟେନ ଭୂତାନ୍ୟଶେଷେଶ ଦ୍ରକ୍ଷ୍ୟସ୍ୟାମ୍ଭନ୍ୟଥୋ ମୟି ॥୩୫॥

ସେହି ଜ୍ଞାନକୁ ତାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବୃଝି ତୁମେ ପୁଣି ଏହିପରି ମୋହକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ ନହିଁ । ସେ ଦେଇଥିବା ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ସେହି ପଥରେ ଚାଲି ତୁମେ ନିଜର ଆତ୍ମାର ଅନ୍ତର୍ଗତ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତପ୍ରାଣୀଙ୍କୁ ଦେଖିବ ଅର୍ଥାତ୍ ସମୟ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ଭିତରେ ଏହି ଆତ୍ମାର ପ୍ରସାର ଦେଖିବ । ଯେତେବେଳେ ସର୍ବତ୍ର ଗୋଟିଏ ଆତ୍ମାର ପ୍ରସାରକୁ ଦେଖିବା କ୍ଷମତା ଆସିଯିବ, ତତ୍ପଣ୍ଡାତ୍ ତୁମେ ମୋ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରିବ । ଅତଃ ସେହି ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତି କରିବା ସାଧନ ତତ୍ତ୍ୱସ୍ଥିତ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ମିଳିଥାଏ । ଜ୍ଞାନ ସୟନ୍ଧରେ, ଧର୍ମ ଏବଂ ଶାଶ୍ୱତ ସତ୍ୟ ସୟନ୍ଧରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ କୌଣସି ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀଙ୍କୁ ହିଁ ପଚାରିବା ଆବଶ୍ୟକ ।

## ଅପି ଚେଦସି ପାପେଭ୍ୟଃ ସର୍ବେଭ୍ୟଃ ପାପକୃତମଃ । ସର୍ବଂ ଜ୍ଞାନପୁବେନୈବ ବୃଜିନଂ ସନ୍ତରିଷ୍ୟସି ॥୩୬॥

ତୁମେ ସମୟ ପାପୀମାନଙ୍କଠାରୁ ଅଧିକ ପାପୀ ହେଲେ ମଧ୍ୟ, ଜ୍ଞାନରୂପୀ ନୌକାଦ୍ୱାରା ସମୟ ପାପରୁ ନିଃସନ୍ଦେହ ସମ୍ୟକ୍ ରୂପେ ତରିଯିବ । ଏହାର ଉଦ୍ୟେଶ ଆପଣ ଏହା ଭାବନ୍ତୁ ନାହିଁ ଯେ ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ପାପ କରି ମଧ୍ୟ କଦାଚିତ୍ ତରିଯିବା ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଉଦ୍ୟେଶ ମାତ୍ର ଏହା ଯେ କେବେ ଆପଣଙ୍କ ଭ୍ରମ ନରହୁ, 'ମୁଁ ତ ବଡ଼ପାପୀ, ମୋ ଦ୍ୱାରା ଭଜନ ହେବ ନାହିଁ, ମୋର ଅଧିକାର ନାହିଁ, ଏପରି କୌଣସି ଆରୋପ ନରହୁ ।' ସେଥି ନିମନ୍ତେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ପ୍ରୋହ୍ସାହନ ଏବଂ ଆଶ୍ୱାସନା ଦେଉଛନ୍ତି ଯେ ସମୟ ପାପୀ ଠାରୁ ଅଧିକ ପାପୀ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରାପ୍ତ ଜ୍ଞାନରୂପୀ ନୌକା ଦ୍ୱାରା ନିଃସଦେହ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପାପରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇଯିବ । କେଉଁ

ପ୍ରକାର ?

## ୟଥିଧାଂସି ସମିଦ୍ଧୋଃଗ୍ଲିର୍ଭସ୍ମସାତ୍ କୁରତେଃର୍କୁନ । ଜ୍ଞାନାଗ୍ଲିଃ ସର୍ବକର୍ମାଣି ଭସ୍ମସାତ୍ କୁରୁତେ ତଥା ॥୩୭॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଯେଉଁ ପ୍ରକାରେ ପ୍ରକ୍ୱଳିତ ଅଗ୍ନି କାଷକୁ ଭସ୍ନ କରିଥାଏ, ଠିକ୍ ସେହିପରି ଜ୍ଞାନରୂପୀ ଅଗ୍ନି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମକୁ ଭସ୍ନ କରିଦିଏ । ଏହା ଜ୍ଞାନର ପ୍ରବେଶିକା ନୁହଁ ବରଂ ଏହି ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଥାତ୍ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ପରାକାଷାର ଚିତ୍ରଣ ଅଟେ । ଯେଉଁଠାରୁ ଯଜ୍ଞରେ ପ୍ରବେଶ ମିଳିଥାଏ, ଯେଉଁଥିରେ ପ୍ରଥମେ ବିକାତୀୟ କର୍ମଭସ୍ନ ହୋଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ପୁଣି ପ୍ରାପ୍ତି ସହିତ ଚିନ୍ତନକର୍ମ ମଧ୍ୟ ସେଥିରେ ବିଲୟ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଯାହା ପାଇବାର ଥିଲା ତାହା ପାଇଗଲେ, ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ବ୍ରତ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ଆଗକୁ ଚିନ୍ତନ କରି କାହାକୁ ଖୋଜିବା ? ଏପରି ସାକ୍ଷାତ୍କାର କରିଥିବା ଜ୍ଞାନୀ ସମୟ ଶୁଭ ଏବଂ ଅଶୁଭ କର୍ମଗୁଡିକୁ ଅନ୍ତ କରିଦିଅନ୍ତି । ଏପରି ସାକ୍ଷାତ୍କାର କେଉଁଠାରେ ହେବ ? ତାହା ବାହାରେ ହେବ ଅଥବା ଭିତରେ ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି-

## ନ ହି ଜ୍ଞାନେନ ସଦୃଶଂ ପବିତ୍ରମିହ ବିଦ୍ୟତେ । ତତ ସ୍ୱୟଂ ୟୋଗସଂସିଦ୍ଧଃ କାଳେନାମନି ବିନ୍ଦତି ॥୩୮॥

ଏହି ସଂସାରରେ ଜ୍ଞାନ ସଦୃଶ ପବିତ୍ର କରିପାରୁଥିବା ନିଃସନ୍ଦେହ କିଛି ମଧ୍ୟ ନହିଁ । ସେହି ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଥାତ୍ ସାକ୍ଷାତ୍କାରକୁ ତୁମେ ସ୍ୱୟଂ ଯୋଗର ପରିପକ୍ ଅବସ୍ଥାରେ (ପ୍ରାରୟରେ ନୁହେଁ) ନିଜର ଆତ୍ପାର ଅନ୍ତର୍ଗତ ହୃଦୟଦେଶରେ ହିଁ ଅନୁଭବ କରିବ, ବାହାରେ ନୁହେଁ । ସେହି ଜ୍ଞାନ ନିମନ୍ତେ କେଉଁ ଯୋଗ୍ୟତା ଆବଶ୍ୟକ ? ଯୋଗେଶ୍ୱରଙ୍କ ଶବ୍ଦରେ–

## ଶ୍ରଦ୍ଧାବାଁଲୁଭତେ ଜ୍ଞାନଂ ତତ୍ପରଃ ସଂୟତେନ୍ଦ୍ରିୟଃ । ଜ୍ଞାନଂ ଲବ୍ଧ୍ୱା ପରାଂ ଶାନ୍ତିମଚିରେଣାଧିଗଚ୍ଛତି ॥୩୯॥

ଶ୍ରଦ୍ଧାବାନ, ତତ୍ପର ତଥା ସଂଯତେନ୍ତ୍ରିୟ ପୁରୁଷ ହିଁ ଜ୍ଞାନପ୍ରାପ୍ତ କରିପାରିଥାନ୍ତି । ଭାବପୂର୍ବକ ଜିଜ୍ଞାସା ନଥିଲେ, ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀଙ୍କ ଶରଣରେ ଯିବା ପରେ ମଧ୍ୟ ଜ୍ଞାନ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ନଥାଏ । କେବଳ ଶ୍ରଦ୍ଧା ହିଁ ପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତ ନୁହେଁ, ଶ୍ରଦ୍ଧାବାନ ଶିଥିଳ ପ୍ରୟତ୍କଶୀଳ ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାଇପାରେ । ଅତଃ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ପଥରେ ତତ୍ପରତା ପୂର୍ବକ ଅଗ୍ରସର ହେବା ପାଇଁ ଲଗନ ଆବଶ୍ୟକ । ଏହା ସହିତ ସ୍ଟମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ସଂଯମ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ । ଯିଏ ବାସନାରୁ ବିରତ ନୁହେଁ , ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ଅର୍ଥାତ୍ ଜ୍ଞାନପାପ୍ତି କଠିନ । କେବଳ ଶ୍ରଦ୍ଧାବାନ, ଆଚରଣରତ,

ସଂଯମୀ ପୁରୁଷ ହିଁ ଜ୍ଞାନପ୍ରାପ୍ତି କରିଥାଏ । ଜ୍ଞାନକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରି ସେ ତତ୍କ୍ଷଣ ପରମ ଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଯାହା ପରେ ଆଉକିଛି ପାଇବା ଶେଷ ରହିନଥାଏ, ଏହା ହିଁ ଅନ୍ତିମ ଶାନ୍ତି ଅଟେ । ପୁଣି ସେ କେବେ ଅଶାନ୍ତ ହୋଇନଥାଏ ଏବଂ ଯାହାଠାରେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ନାହିଁ ସେମାନେ କଣ ପାଇଥାଆନ୍ତି ?

## ଅଜ୍ଞଣ୍ଟାଶ୍ରବ୍ଦଧାନଶ୍ଚ ସଂଶୟାତ୍ମ। ବିନଶ୍ୟତି । ନାୟଂ ଲୋକୋଽଞ୍ଜି ନ ପରୋ ସୁଖଂ ସଂଶୟାତ୍ମନଃ ॥୪୦॥

ଅଜ୍ଞାନୀ ଅର୍ଥାତ୍ ଯିଏ ଯଜ୍ଜର ବିଧି ବିଷୟରେ ଅନଭିଜ୍ଞ ଏବଂ ଶ୍ରଦ୍ଧା ରହିତ ତଥା ସଂଶୟଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ଏହି ପରମାର୍ଥ ପଥରୁ ଭ୍ରଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ସେହି ସଂଶୟ ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ନିମନ୍ତେ ନା ତ ସୁଖ ରହିଛି, ନା ପୁନ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ହିଁ ରହିଛି ଏବଂ ନା ପରମାତ୍ଯା ମଧ୍ୟ ? ଅତଃ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯାଇ ଏହି ପଥରେ ଆସୁଥିବା ସଂଶୟର ନିବାରଣ କରିନେବା ଉଚ୍ଚିତ୍ । ଅନ୍ୟଥା ସେ ବୟୁର ପରିଚୟ କେବେ ପାଇପାରିବେ ନହିଁ । ତେବେ କିଏ ପାଇଥାଏ ?

## ୟୋଗସଂନ୍ୟାୟକର୍ମାଣଂ ଜ୍ଞାନସଂଚ୍ଛିନ ସଂଶୟମ୍ । ଆତ୍ସବତ୍ତଂ ନ କର୍ମାଣି ନିବଧ୍ୱତ୍ତି ଧନଞ୍ଜୟ ॥୪୧॥

ଯିଏ କର୍ମଯୋଗ ଦ୍ୱାରା ଭଗବାନଙ୍କ ଠାରେ ସମାହିତ ହୋଇଯାଇଥାନ୍ତି, ଯାହାର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସଂଶୟ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ।, ପରମାତ୍ମା ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ ଏହିପରି ପୁରୁଷଙ୍କୁ କର୍ମ ବାନ୍ଧି ନଥାଏ । ଯୋଗ ଦ୍ୱାରା ହିଁ କର୍ମର ଅନ୍ତ ହେବ । ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ସଂଶୟ ନଷ୍ଟ ହେବ । ତେଣୁ କରି ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି–

#### ତସ୍ମାଦଜ୍ଞାନସଭୂତଂ ହୃତ୍ୱସ୍ଥଂ ଜ୍ଞାନାସିନାମନଃ । ଛିର୍ତ୍ତେନଂ ସଂଶୟ ୟୋଗମାତିଷ୍ପୋତ୍ତିଷ୍ଠ ଭାରତ ॥୪୨॥

ହେ ଭରତ ବଂଶୀ ଅର୍କୁନ ! ତୁମେ ଯୋଗରେ ଥିତ ହୋଇ ଅଜ୍ଞାନରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୃଦୟରେ ଥିତ ନିଜର ଏହି ସଂଶୟକୁ ଜ୍ଞାନରୂପୀ ଖଡ଼ୃଦ୍ୱାରା ଛେଦନ କର ଏବଂ ଯୁଦ୍ଧ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟୁତ ହୁଅ । ଯେତେବେଳେ ସାକ୍ଷାତ୍କାରରେ ବାଧକ ସଂଶୟରୂପୀ ଶତ୍ରୁ ମନ ଭିତରେ ରହିଛି ତେବେ ବାହାରେ କିଏ କାହାସହିତ କାହିଁକି ଲଢିବ ? ବୟୁତଃ ଯେବେ ଆପଣ ଚିନ୍ତନ ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହୁଅନ୍ତି, ତେବେ ସଂଶୟରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ବାହ୍ୟ ପ୍ରବୃତ୍ତି ବାଧା ରୂପରେ ସ୍ୱଭାବିକ ଭାବେ ଆସିଥାଏ । ଏହା ଶତ୍ୱ ରୂପରେ ଭୟଙ୍କର ଆକ୍ରମଣ କରିଥାଏ । ସଂଯମ ସହିତ ଯଜ୍ଞର ବିଧି ବିଶେଷର ଆଚରଣ କରି ସେହି ବିକାରମାନଙ୍କୁ ଜୟ କରିବା ହିଁ ଯୁଦ୍ଧ ଅଟେ । ଯାହାର

ପରିଶାମ ପରମ ଶାନ୍ତି ଅଟେ । ଏହା ହିଁ ଅନ୍ତିମ ବିଜୟ, ଯାହା ପରେ ପୁନଃ ପରାଜୟ ନଥାଏ ।

#### ନିଷର୍ଷ

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ଆରୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ''ଏହି ଯୋଗକୁ ପ୍ରାରୟରେ ମୁଁ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ପ୍ରତି କହିଲି । ସୂର୍ଯ୍ୟ, ମନୁଙ୍କୁ ଏବଂ ମନୁ, ଇକ୍ଷ୍ୱାକଙ୍କୁ କହିଲେ ଏହିପରି ରାଜର୍ଷିମାନେ ଜାଣିଲେ, ମୁଁ ଅର୍ଥାତ୍ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ଥିତିରେ ଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି କହିଲେ । ମହାପୁରୁଷ ମଧ୍ୟ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ୱରୂପ ଯୁକ୍ତ ହିଁ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଶରୀର ତ ତାହାଙ୍କ ରହିବାର ଗୃହମାତ୍ର । ଏପରି ଅବ୍ୟକ୍ତ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ବାଶୀରେ ପରମାତ୍ଯାହିଁ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏପରି କୌଣସି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଯୋଗର ସଞ୍ଚାର ସୂର୍ଯ୍ୟ ମାଧ୍ୟମରେ ହୋଇଥାଏ । ସେହି ପରମ ପ୍ରକାଶ ରୂପର ପ୍ରସାର ସୁରା(ଶ୍ୱସ)ର ଅନ୍ତରାଳରେ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁକରି ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ କହିଲେ । ଶ୍ୱାସରେ ସଞ୍ଚାରିତ ହୋଇ, ସେ ସଂୟାରରୂପରେ ଆସିଯାଆନ୍ତି । ସୁରାରେ ସଞ୍ଚତ ରହିବା ପରେ ଉପଯୁକ୍ତ ସମୟ ଆସିଲେ ତାହା ସଙ୍କଳ୍ପ ହୋଇ ମନରେ ରହିଯାଏ । ତାହାର ମହରା ବୁଝିଗଲେ ମନରେ ସେହିବାକ୍ୟ ପ୍ରତି ଇଛା ଜାଗୃତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଯୋଗ କାର୍ଯ୍ୟ ରୂପ ନେଇଥାଏ । କ୍ରମଶଃ ଉତ୍ଥାନ କରିକରି ଏହି ଯୋଗ ରଦ୍ଧିକ ପିଦ୍ଧିରୂପୀ ରାଜର୍ଷିଶ୍ରେଣୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପହଞ୍ଚବା ପରେ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବା ସ୍ଥିତିରେ ପହଞ୍ଚଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ କହନ୍ତି । ଏପରି ସ୍ଥିତିରେ ମୋର ପ୍ରିୟ ଭକ୍ତ ଓ ଅନନ୍ୟ ସଖାଙ୍କୁ ମୁଁ ଅର୍ଥାତ୍ ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ସୟାଳି ନିଅନ୍ତି ।

ଅର୍ଜୁନ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ, ଭଗବାନ ! ଆପଣଙ୍କ ଜନ୍ମ ତ ବର୍ତ୍ତମାନ ହୋଇଛି । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ – ଅବ୍ୟକ୍ତ, ଅବିନାଶୀ, ଅଜନ୍ମ। ଏବଂ ସମ୍ପୂର୍ଷ ଭୂତେ ପ୍ରବାହିତ ହେବା ପରେ ମଧ୍ୟ ଆତ୍ମମାୟା, ଯୋଗପ୍ରକ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା, ନିଜର ତ୍ରିଗୁଣ ମୟୀ ପ୍ରକୃତିକୁ ବଶରେ କରି ମୁଁ ପ୍ରକଟ ହେଉଛି । ପ୍ରକଟ ହୋଇ କ'ଣ କରନ୍ତି, ସାଧ୍ୟ ବୟୁକୁ ପରିତ୍ରାଣ ଦେବା ନିମନ୍ତେ ତଥା ଯାହାଠାରୁ ଦୁଷିତ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ, ତାହାର ବିନାଶ ନିମନ୍ତେ ପରମଧର୍ମ ପରମାତ୍ୟାଙ୍କୁ ସ୍ଥିର କରିବା ନିମନ୍ତେ ମୁଁ ପ୍ରାରୟରୁ ପୂର୍ତ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରକଟ ହେଉଥାଏ । ମୋର ସେହି ଜନ୍ମ ଏବଂ କର୍ମ ଦିବ୍ୟ ଅଟେ । ତାକୁ କେବଳ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ହିଁ ଜାଣିପାରନ୍ତି । ଯଦି ଠିକ୍ ଲଗନ ଥାଏ, ତେବେ ଭଗବାନ କଳିଯୁଗର ଅବୟାରୁ ହିଁ ଆବିର୍ଭାବ ହୋଇଯାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ପ୍ରାରୟିକ ସାଧକ ତାହାକୁ ବୁଝିପାରିନଥାଏ ଯେ, ଏହା ଭଗବାନ କହୁଛନ୍ତି

ଅଥବ। ଏପରି ହିଁ ସଙ୍କେତ ମିଳୁଛି । ଆକାଶରୁ କିଏ କହୁଛନ୍ତି ? ଗୁରୁ ମହାରାଜକୀ କହୁଥିଲେ, ଯେବେ ଭାଗବାନ କୃପା କରନ୍ତି, ତେବେ ଆତ୍ଯାରେ ରଥୀ ହୋଇଯାଆନ୍ତି, ସେତେବେଳେ ଖନ୍ଦରୁ, ବୃକ୍ଷରୁ ପତ୍ରରୁ, ଶୂନ୍ୟରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସ୍ଥାନରୁ କହନ୍ତି ଏବଂ ସମ୍ଭାଳନ୍ତି । ଉତ୍ଥାନ ହୋଇ ହୋଇ ଯେତେବେଳେ ପରମ ତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ଯା ବିଦିତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ସେତେବେଳେ ସର୍ଶ ସହିତ ସେ ସମ୍ପ ବୃଦ୍ଧିପାରିଥାନ୍ତି । ତେଣୁକରି ହେ ଅର୍କୁନ ! ମୋର ସେହି ସ୍ୱରୂପକୁ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀମାନେ ଦେଖିଲେ ଏବଂ ମୋତେ କାଶି ତତ୍କ୍ଷଣ ମୋ ଭିତରେ ହିଁ ପ୍ରବେଶ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ସେମାନେ ପୁନଃ ଆବାଗମନକୁ ଆସନ୍ତି ନାହିଁ ।

ଯୋଗେଶ୍ୱର ସଷ୍ଟ କଲେ ଯେ, ସେହି ଜ୍ଞାନ ତୁମେ ସ୍ୱୟଂ ଆଚରଣ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ପାଇବ । ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ନକଲ କଲେ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ ନହିଁ । ତାହା ମଧ୍ୟ ଯୋଗର ପରିପକ୍ୱ ଅବସ୍ଥାରେ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ, ପ୍ରାରୟରେ ନୁହେଁ । ସେହି ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଥାତ୍ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ହୃଦୟ ଦେଶରେ ହେବ ବାହାରେ ନୁହେଁ । ଶ୍ରଦ୍ଧାଳୁ, ତତ୍ପର, ସଂଯତେନ୍ଦ୍ରିୟ ଏବଂ ସଂଶୟ ରହିତ ପୁରୁଷ ହିଁ ତାହାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାନ୍ତି । ଅତଃ ହୃଦୟରେ ସ୍ଥିତ ନିକର ସଂଶୟକୁ ବୈରାଗ୍ୟ ରୂପୀ ଖଡ଼୍ଗ ଦ୍ୱାରା ଛେଦନ କର । ଏହା ହୃଦୟ ଦେଶର ଲଢାଇ ଅଟେ । ବାହ୍ୟ ଯୁଦ୍ଧ ଗୀତୋକ୍ତ ଯୁଦ୍ଧ ସହିତ କୌଣସି ପ୍ରୟୋଜନ ନାହିଁ ।

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ମୁଖ୍ୟ ରୂପରେ ଯଜ୍ଞର ସ୍ୱରୂପ ସଷ୍ଟ କଲେ ଏବଂ କହିଲେ ଯେ ଯଜ୍ଞ ଯେଉଁଥିରେ ପୂର୍ଷ ହୁଏ ତାହାକୁ କରିବା ହିଁ କର୍ମ ଅଟେ । କର୍ମକୁ ଭଲଭାବରେ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ସଷ୍ଟ କଲେ । ଅତଃ

ॐ ତହଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ ଗୀତାସୂପନିଷୟୁ ବ୍ରହ୍କବିଦ୍ୟାୟା° ୟୋଗଶାସେ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍କୁନ ସୟାଦେ ଯଜ୍ଜକମି ସଷ୍ଟୀକରଣ ନାମ ଚତୁର୍ଥୋଽଧାୟଃ ॥୪॥

ଏହିପରି ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତାରୂପୀ ଉପନିଷଦ୍ ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅଜୁର୍ନଙ୍କ ସମ୍ଭାଦରେ ଯଜ୍ଞ କର୍ମ ସକ୍ଷୀକରଣ, ନାମକ ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ।

ଇତିଶ୍ରୀମଦ୍ ପରମହଂସ ପରମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତ। ଭାଷ୍ୟେ ୟଜ୍ଜକର୍ମ- ସ୍ୱଷ୍ଟାକରଣ ନାମ ଚତୁର୍ଥୋଃଧାୟଃ ॥୪॥

॥ ହରି ॐ ତତସତ ॥

# ଶ୍ରୀ ପରମାତ୍ୟନେ ନମଃ ଅଥ ପଞ୍ଚମୋଽଧାୟଃ

ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଅର୍କୁନ ପ୍ରଶ୍ନ କରିଥିଲେ – ଭଗବାନ ! ଯଦି ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ଆପଣଙ୍କୁ ଶ୍ରେଷ ମାନ୍ୟ, ତେବେ ମୋତେ ଏ ଭୟଙ୍କର କର୍ମରେ କାହିଁକି ଲଗାଉଛନ୍ତି । ଅର୍କୁନଙ୍କୁ ନିଷ୍ୟାମ କର୍ମ ଯୋଗ ଅପେକ୍ଷା ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ସରଳ ପ୍ରତୀତ ହେଲା । କାରଣ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗରେ ହାରିଲେ ଦେବତ୍ୱ ଏବଂ ଜିଣିଲେ ମହାମହିମ ସ୍ଥିତି । ଉଭୟ ପକ୍ଷରୁ ଲାଭ ହିଁ ଲାଭ ପ୍ରତୀତ ହେଉଛି । କିନ୍ତୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ଅର୍କୁନ ବୁଝିଗଲେ ଯେ ଉଭୟ ପକ୍ଷରେ କର୍ମ ତ କରିବାକୁ ହିଁ ପଡ଼ିବ । (ଯୋଗେଶ୍ୱର ଅର୍କୁନଙ୍କୁ ସଂଶୟ ରହିତ ହୋଇ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଶରଣରେ ଯିବା ନିମନ୍ଧେ ପ୍ରେଶା ଦେଉଛନ୍ତି । କାରଣ ବୁଝିବା ନିମନ୍ତେ ତାହା ହିଁ ଗୋଟିଏ ସ୍ଥାନ) । ଅତଃ ଉଭୟ ମାର୍ଗ ମଧ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିବା ପୂର୍ବରୁ ସେ ନିବେଦନ କଲେ ।

## ଅଜୁନି ଉବାଚ

## ସଂନ୍ୟାସଂ କର୍ମଣାଂ କୃଷ୍ଣ ପୁର୍ୟୋଗଂ ଚ ଶଂସସି । ୟଚ୍ଛେୟ ଏତୟୋରେକଂ ତନ୍ୱେ ବ୍ରହି ସ୍ୱନିଷ୍ଟିତମ୍ ॥୧॥

ହେ କୃଷ୍ଣ ! ଆପଣ କେବେ ସନ୍ଧ୍ୟାସ ମାଧ୍ୟମରେ କରାଯାଉଥିବା କର୍ମ ଏବଂ କେବେ ନିଷାମ ଦୃଷ୍ଟିରେ କରାଯାଉଥିବା କର୍ମର ପ୍ରଶଂସା କରୁଛନ୍ତି । ଉଭୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କୌଣସି ଗୋଟିଏ, ଯାହା ଆପଣଙ୍କ ପକ୍ଷରୁ ନିଷ୍ଟିତ କରାଯାଇଛି, ଯାହା ପରମ କଳ୍ୟାଣକାରୀ ତାହାକୁ ମୋ ନିମନ୍ତେ କୁହନ୍ତୁ । କୌଣସି ସ୍ଥାନକୁ ଯିବା ନିମନ୍ତେ ଆପଣଙ୍କୁ ଦୁଇଟି ମାର୍ଗ କୁହାଗଲେ, ସ୍ୱଭାବତଃ ଆପଣ ସୁବିଧା ଜନକ ମାର୍ଗଟି ଅବଶ୍ୟ ପଚାରିବେ । ଯଦି ପଚାରୁ ନାହାଁନ୍ତି, ତେବେ ଆପଣ ପଥିକ ହିଁ ନୁହଁନ୍ତି । ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ୱୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି –

#### ଶ୍ରୀ ଭଗବାନୁବାଚ

ସଂନ୍ୟାସଃ କର୍ମୟୋଗଣ୍ଟ ନିଃଶ୍ରେୟସକରାବୁଭୌ । ତୟୋସ୍କୁ କର୍ମସଂନ୍ୟାସାତ୍ କର୍ମୟୋଗୋ ବିଶିଷ୍ୟତେ ॥୨॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସନ୍ୟାସ ମାଧ୍ୟମରେ କରାଯାଇଥିବା କର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ଜ୍ଞାନମାର୍ଗରେ

କରାଯାଉଥିବା କର୍ମ ଏବଂ ନିଷ୍କାମ ଭାବରେ କରାଯାଉଥିବା କର୍ମ, ଏହି ଦୁଇଟି ପରମ ଶ୍ରେୟକୁ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି । ପରନ୍ତୁ ଏହି ଦୁଇମାର୍ଗ ମଧ୍ୟରୁ ସନ୍ୟାସ ଅର୍ଥାତ୍ ଜ୍ଞାନ ଦୃଷ୍ଟିରେ କରାଯାଉଥିବା କର୍ମ ଅପେକ୍ଷା ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗ ଶ୍ରେଷ ଅଟେ । ପ୍ରଶ୍ନ ସ୍ୱଭାବିକ ଯେ ଶ୍ରେଷ କାହିଁକି ?

## ଙ୍କେୟଃ ସ ନିତ୍ୟସଂନ୍ୟାସୀ ୟୋ ନ ଦ୍ୱେଷ୍ଟି ନ କାଙ୍**କ୍ଷତି ।** ନିର୍ଦ୍ୱନ୍ଦୋ ହି ମହାବାହୋ ସଖଂ ବନ୍ଧାତ ପମଚ୍ୟତେ ॥୩॥

ହେ ମହାବାହୋ ଅର୍ଜୁନ ! ଯିଏ ନା କାହା ସହିତ ଦ୍ୱେଷ କରେ, ନା କାହା କୁ ଅକାଂକ୍ଷା କରେ, ସେ ସଦୈବ ସନ୍ଧ୍ୟାସ ହିଁ ଜାଣ । ଭଲେ ସେ ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗରେ କିୟା ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ମାର୍ଗରେ ହେଉନା କାହିଁକି ରାଗ ଦ୍ୱେଷାଦି ଦ୍ୱହ୍ୱରୁ ରହିତ ସେହି ପୁରୁଷ ସୁଖପୂର୍ବକ ଭବ ବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ ।

## ସାଂଖ୍ୟୟୋଗୌ ପୃଥଗ୍ୱକାଲାଃ ପ୍ରବଦନ୍ତି ନ ପଣ୍ଡିତାଃ । ଏକମପ୍ୟାସ୍ଥିତଃ ସମ୍ୟକ୍ ଉଭୟୋର୍ବିନ୍ଦତେ ଫଳମ୍ ॥୪॥

ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗ ତଥା ଜ୍ଞାନଯୋଗ ଉଭୟଙ୍କୁ ସେ ଅଲଗା ଅଲଗା କହୁଛନ୍ତି । ଯାହାର ବୁଝିବା ଶକ୍ତି ଏହି ପଥରେ ବର୍ତ୍ତମାନ ବହୁତ କମ୍ ଅଛି, ନା କି ପୂର୍ଣ୍ଣଜ୍ଞାତା ପଣ୍ଡିତ । କାରଣ ଉଭୟରେ କୌଣସି ଗୋଟିଏ ମଧ୍ୟରୁ ଭଲରୂପେ ସ୍ଥିତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ ଉଭୟଙ୍କ ଫଳ ସ୍ୱରୂପ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଦୁଇମାର୍ଗର ଫଳ ମାତ୍ର ଗୋଟିଏ । ତେଣୁକରି ଉଭୟମାର୍ଗ ଏକ ସମାନ ଅଟେ ।

#### ୟତ୍ ସାଂଖ୍ୟେଃ ପ୍ରାପ୍ୟତେ ସ୍ଥାନଂ ତଦ୍ୟୋଗୈରପି ଗମ୍ୟତେ । ଏକଂ ସାଂଖ୍ୟଂ ଚ ୟୋଗଂ ଚ ୟଃ ପଶ୍ୟତି ତ ପଶ୍ୟତି ॥୫॥

ଯେଉଁ ସ୍ଥାନକୁ ସାଂଖ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟିରେ କର୍ମ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ପହଞ୍ଚଥାଏ, ସେହି ସ୍ଥାନକୁ ନିଷ୍କାମ ମାର୍ଗରେ କର୍ମ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମଧ୍ୟ ପହଞ୍ଚଯାଏ । ତେଣୁକରି ଯିଏ ଉଭୟ ଫଳ ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଗୋଟିଏ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଦେଖିଥାଏ, ସେ ଯଥାର୍ଥ ଜାଣିଥାଏ । ଯଦି ଉଭୟମାର୍ଗ ବ୍ୟକ୍ତି ଗୋଟିଏ ହିଁ ସ୍ଥାନରେ ପହଞ୍ଚୁଛନ୍ତି ତେବେ ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗ ବିଶେଷ କାହିଁକି ? ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି –

## ସଂନ୍ୟାସସ୍ତୁ ମହାବାହୋ ଦୁଃଖମାପୁମୟୋଗତଃ । ୟୋଗୟୁକ୍ତୋ ମୁନିର୍ବହ୍ମ ନଚିରେଣାଧିଗଚ୍ଛତି ॥୬॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗର ଆଚରଣ ନ କରି 'ସନ୍ନ୍ୟାସଃ' ଅର୍ଥାତ୍ ସର୍ବସ୍ୱର ନ୍ୟାସ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ଦୁଃଖପ୍ରଦ ଅଟେ । ଯେବେ ଯୋଗର ଆଚରଣ ପ୍ରାରୟ ହିଁ ହୋଇନାହିଁ, ତେବେ ସନ୍ନ୍ୟାସ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ଅସୟବ । ତେଣୁ ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପକୁ ମନନ କରୁଥିବା ମୁନି, ଯାହାର ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ମୌନ, ନିଷାମ କର୍ମଯୋଗ ଆଚରଣ କରି ପରବ୍ରହ୍ମ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ଶିଘ୍ର ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ସମ୍ଭ ହେଉଛି ଯେ, ଜ୍ଞାନଯୋଗରେ ନିଷାମ କର୍ମ ଯୋଗର ହିଁ ଆଚରଣ ଗହଣୀୟ । କାରଣ କ୍ରିୟା ଦୁଇଟି ମାର୍ଗରେ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ତାହା ହିଁ ଯଜ୍ଞର କ୍ରିୟା, ଯାହାର ଶୃଦ୍ଧ ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଆରାଧନା । ଦୃଇଟି ମାର୍ଗରେ କର୍ମର ଅନ୍ତର କେବଳ କର୍ଭାର ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ମାତ । ଗୋଟିଏ ନିଜର ଶକ୍ତିକ ବିଚାର କରି, ହାନି ଲାଭକ ଦେଖ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ଏବଂ ଅନ୍ୟପକ୍ଷରେ ନିଷାମ କର୍ମ ଯୋଗୀ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଉପରେ ନିର୍ଭର ରହି ଏହି କ୍ରିୟାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଉଦାହରଣାର୍ଥେ ଜଣେ ପ୍ରାଇଭେଟ୍ ପଢ଼ଥାଏ, ଅନ୍ୟ ଜଣେ ସ୍କୁଲ୍ରେ, କିନ୍ତୁ ଉଭୟଙ୍କର ପାଠ୍ୟକ୍ମ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ, ପରୀକ୍ଷା ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ, ପରୀକ୍ଷକ ନିରୀକ୍ଷକ ଉଭୟଙ୍କର ଜଣେ ହିଁ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଠିକ୍ ଏହିପରି ଉଭୟଙ୍କ ସଦ୍ଗୁରୁ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ଅଟନ୍ତି ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ଫଳମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ । କେବଳ ଉଭୟଙ୍କ ପଢ଼ୁଥିବା ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ଅଲଗା ହୋଇଥାଏ । ହାଁ, ସଂସ୍ଥାଗତ ଛାତ୍ରମାନଙ୍କୁ ସୁବିଧା ଅଧିକ ରହିଥାଏ, ପୂର୍ବରୁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ଯେ କାମ ଓ କ୍ରୋଧ ଦୁର୍ଜୟ ଶତ୍ରୁ ଅଟନ୍ତି । ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଏମାନଙ୍କୁ ତୁମେ ମାର, ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ପ୍ରତୀତ ହେଲା ଯେ ଏହା ତ ବହୁତ କଠିନ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ । ନାହିଁ ! ଶରୀରରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ଇଦ୍ଦିୟ, ଇଦ୍ଦିୟ ଠାରୁ ସୁକ୍ଷ୍ମ ମନ, ମନଠାରୁ ପରେ ବୃଦ୍ଧି, ବୃଦ୍ଧି ଠାରୁ ସ୍ୱକ୍ଷ୍ମ ହେଉଛି ତୂମର ସ୍ୱରୂପ । ତୂମେ ସେହି ଠାରୁ ହିଁ ପ୍ରେରିତ ଅଟ ।ଏହିପରି ନିଜର ବଳକୁ ବିଚାର କରି, ନିଜର ଶକ୍ତିକୁ ସମାନରେ ରଖି, ସ୍ୱାବଲୟୀ ହୋଇ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା ଜ୍ଞାନଯୋଗ ଅଟେ । ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଥିଲେ - ଚିଉକୁ ଧ୍ୟାନସ୍ଥ କରି କର୍ମକୁ ମୋତେ ଅର୍ପଣ କରି, ଆଶା, ମମତା ଏବଂ ସନ୍ତାପ ରହିତ ହୋଇ ଯୁଦ୍ଧ କର । ସମର୍ପଣ ସହିତ ଇଷ୍ଟ ଉପରେ ନିର୍ଭର ହୋଇ, ସେହି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା ହିଁ ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗ । ଉଭୟ ମାର୍ଗର କ୍ରିୟା ଏବଂ ପରିଣାମ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ ।

ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି – ଯୋଗର ଆଚରଣ ନକରି, ସନ୍ଧ୍ୟାସ ଅର୍ଥାତ୍ ଶୁଭାଶୁଭ କର୍ମର ଅନ୍ତିମ ସ୍ଥିତି ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ଅସୟବ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ଏପରି କୌଣସି ଯୋଗ ନାହିଁ, ଯେଉଁଥିରେ ହାତଯୋଡି ବସିଯାଇ କହିବ ଯେ, ମୁଁ ପରମାତ୍ଯା ଅଟେ, ମୁଁ ଶୁଦ୍ଧ ଅଟେ, ମୁଁ ବୁଦ୍ଧ ଅଟେ, ମୋ ନିମନ୍ତେ ନା କର୍ମର ବିଧାନ ରହିଛି, ନା ବନ୍ଧନ । ମୁଁ ଭଲମନ୍ଦ କିଛି କରିବା ଦେଖାଗଲେ ମଧ୍ୟ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ନିଜର ଅର୍ଥରେ ହିଁ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେଉଛନ୍ତି ବୋଲି ବୁଝିବାକୂ

ହେବ । ଏପରି ପାଖଣ୍ଡ ପଣିଆ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଶବ୍ଦରେ କଦାପି ନାହିଁ । ସାକ୍ଷାତ୍ ଯୋଗେଶ୍ୱର ମଧ୍ୟ ନିଜର ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ବିନା କର୍ମରେ ସେହି ସ୍ଥିତି ପ୍ରଦାନ କରି ପାରିନଥିଲେ । ଯଦି ଏପରି ସେ କରିପାରିଥାନ୍ତେ, ତେବେ ଗୀତାର ଆବଶ୍ୟକତା କ'ଣ ଥିଲା ? କର୍ମ ତ କରିବାକୁ ହିଁ ପଡ଼ିଥାଏ । କର୍ମକରି ହିଁ ସନ୍ୟାସ ସ୍ଥିତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇପାରିବ ଏବଂ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ଅତିଶିଘ୍ର ପରମାତ୍ପାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଯୋଗଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ କ'ଣ ? ଏହି ଉଦ୍ଦେଶ ରଖି କହୁଛନ୍ତି –

# ୟୋଗୟୁକ୍ତୋ ବିଶୁଦ୍ଧାତ୍ମା ବିଜିତାତ୍ଯା ଜିତେନ୍ଦ୍ରିୟଃ । ସର୍ବଭୁତାତ୍ମଭୂତାତ୍ମା କୁର୍ବନ୍ଦପି ନ ଲିପ୍ୟତେ ॥୭॥

ବିଜିତାତ୍ଯା – ବିଶେଷ ରୂପରେ ଜିଣିପାରିଥିବା ଯାହାର ଶରୀର, **ଜିତେଦ୍ରିୟ –** ଜିଶାଯାଇଛି ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଯାହାର ଏବଂ **ବିଶୁଦ୍ଧାତ୍ଯା –** ବିଶେଷ ରୂପରେ ଶୁଦ୍ଧ ଅନ୍ତଃକରଣ ଯାହାର ଏହିପରି ପୁରୁଷ, ସର୍ବଭୂତାତ୍ଯା ଭୂତାତ୍ଯା – ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଡଭୂତ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ଆତ୍ମାର ମୂଳ ଉଦ୍ଗମ, ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ସହିତ ଐକ୍ୟ, ଯୋଗଯୁକ୍ତ ଅଟେ । ସେ କର୍ମ କରୁଥିଲେ ମଧ୍ୟ କର୍ମରେ ଲିପ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି, ତେବେ ସେ କାହିଁକି କରିଥାନ୍ତି ? ପୂର୍ବ ପୁରୁଷ ମାନଙ୍କ ଠାରୁ ପରମ କଲ୍ୟାଣକାରୀ ବୀକ ସଂଗ୍ରହ କରିବା ନିମନ୍ତେ କର୍ମ କରିଥାନ୍ତି । ତେବେ ଲିପ୍ତ କାହିଁକି ହୋଇନଥାନ୍ତି ? କାରଣ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ଯାହା ମୂଳ ଉଦ୍ଗମ । ଯାହାର ନାମ ପରମତତ୍ତ୍ୱ, ସେହି ତତ୍ତ୍ୱରେ ସେ ଛିତ ହୋଇଗଲୋ, ଆଗକୁ କୌଣସି ବୟୁ ନାହିଁ ଯାହାକୁ ଶୋଧ କରିବେ । ବିଗତ ବୟୁ ଛୋଟ ପଡ଼ିଗଲା, ତେବେ ଆଶକ୍ତି କାହା ଉପରେ ହେବ । ତେଣୁ ସେ କର୍ମରେ ଲିପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ । ଏହା ଯୋଗଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ପରାକାଷ୍ଠାର ଚିତ୍ରଣ ଅଟେ । ପୁନଃ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ରହଣି ସମ୍ଭ କରୁଛନ୍ତି ଯେ ସେ କର୍ମ କଲେ ମଧ୍ୟ କର୍ମରେ ଲିପ୍ତ କାହିଁକି ହୋଇନଥାନ୍ତି ?

# ନୈବ କିଞ୍ଚ୍ କରୋମୀତି ୟୁକ୍ତୋ ମନ୍ୟେତ ତତ୍ତ୍ୱବିତ୍ । ପଶ୍ୟବ୍ ଶୃଣ୍ୱବ୍ ଷ୍ଟଶବ୍ କିଘ୍ରବ୍ଅଶ୍ମନ ଗଚ୍ଛବ୍ ସ୍ୱପନ୍ଶ୍ୱସବ୍ ॥୮॥ ପ୍ରଳପବ୍ ବିସ୍ହଳବ୍ ଗୃହ୍ମବ୍ ଉନ୍ନିଷବ୍ ନିମିଷନ୍ଦମି । ଇନ୍ଦିୟାଣୀନ୍ଦ୍ରିୟାର୍ଥେଷ୍ଠ ବର୍ତ୍ତଚ୍ଚ ଇତି ଧାରୟତ୍ନ ॥୯॥

ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ୍କାର କରି ଜାଣି ପାରିଥିବା ଯୋଗଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଏହି ମନ୍ତ୍ରିତି ଅର୍ଥାତ୍ ଅନୁଭୂତି ଏହାକି ମୁଁ କିଞ୍ଚ୍ମାତ୍ର କରୁନଥାଏ, ଏହା ତାଙ୍କ କଳ୍ପନା ନୁହଁ ବରଂ ଏହି ସ୍ଥିତିକୁ ସେ କର୍ମକରି ହିଁ ପାଇଥାନ୍ତି । ଯଥା ଯୁକ୍ତୋମନ୍ୟେତ– ସେ ପ୍ରାପ୍ତିର ପଣ୍ଟାତ୍ ସବୁକିଛି ଦେଖି, ସବୁକିଛି ଶୂଣି, ୟର୍ଶକରି, ଆଘ୍ରାଣ କରି, ଭୋଜନ କରି, ଗମନ କରି, ଶୟନକରି, ଶ୍ୱାସ ନେଇ, କଥାବାର୍ଭାକରି, ତ୍ୟାଗ କରି, ଗ୍ରହଣ କରି, ଆଖି ଖୋଲି ଓ ବନ୍ଦ କରି ମଧ୍ୟ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନେ ନିଜ ନିଜର ବିଷୟରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏପରି ଧାରଣାଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଠାରୁ ଅତିବଡ଼ କିଛି ହିଁ ନାହିଁ ଏବଂ ଯେତେବେଳେ ସେଥିରେ ସେ ସ୍ଥିତ ରହିଥାନ୍ତ ତେବେ ଏହାଠାରୁ ଅତିବଡ଼ କେଉଁ ସୁଖର କାମନାରେ, ସେ କାହାକୁ ସ୍ପର୍ଶାଦି କରିବେ ? ଯଦି କୌଣସି ଶ୍ରେଷ ବସ୍ତୁ ଥାନ୍ତା, ତେବେ ଆସକ୍ତି ଅବଶ୍ୟ ରହିଥାନ୍ତା, କିନ୍ତୁ ପ୍ରାପ୍ତି ପଣ୍ଟାତ୍ ଆଉ ଉର୍ଦ୍ଧକୁ ଯିବେ ବା କୁଆଡ଼େ ? ଏବଂ ତ୍ୟାଗ କରିବା ନିମନ୍ତେ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ କ'ଶ ବା ଅଛି ? ତେଣୁକରି ଯୋଗଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ କର୍ମରେ ଲିପ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି । ଏହାକୁ ଗୋଟିଏ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ମାଧ୍ୟମରେ ପସ୍ତୁତ କର୍ଛନ୍ତି ।

## ବ୍ରହ୍ମଶ୍ୟାଧ୍ୟାୟକର୍ମାଣି ସଂଗଂ ତ୍ୟକ୍ତ୍ୱା କରୋଡି ୟଃ । ଲିପ୍ୟତେ ନ ସ ପାସେନ ପଦ୍ରପତ୍ତମିବାୟସା ॥୧୦॥

ପଦ୍ମଫୁଲ ପଙ୍କରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ, ତାହାର ପତ୍ର ପାଣି ଉପରେ ଭାସୁଥାଏ, ଲହରୀ ରାତ୍ରଦିନ ତାହା ଉପର ଦେଇ ଯାଉଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଆପଣ ସେହି ପତ୍ରକୁ ଦେଖିଲେ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଶୁଖିଲା ହିଁ ମିଳିବ । ଜଳର ଗୋଟିଏ ବିନ୍ଦୁମଧ୍ୟ ତାହା ଉପରେ ରହିପାରିନଥାଏ । ପଙ୍କ ଏବଂ ଜଳରେ ରହି ମଧ୍ୟ ସେ ସେଥିରେ ଲିପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ । ଠିକ୍ ଏହିପରି ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ସମୟ କର୍ମକୁ ପରମାତ୍ମାରେ ବିଲୟ କରି (ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ ହିଁ କର୍ମରେ ବିଲୟ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ନୁହଁ) ଆସକ୍ତିକୁ ତ୍ୟାଗକରି (ବର୍ତ୍ତମାନ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ନାହିଁ, ଅତଃ ଆସକ୍ତି ରହିନଥାଏ । ତେଣୁକରି ଆସକ୍ତିକୁ ତ୍ୟାଗକରି) କର୍ମ କରିଥାଏ, ସେ ମଧ୍ୟ ଏହିପରି ଲିପ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି । ପୁଣି ସେ କାହିଁକି କରିଥାଏ ? ଆପଣମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ, ସମାଜର କଲ୍ୟାଣ ସାଧନ ନିମନ୍ତେ, ପଛରେ ଆସୁଥିବା ଲୋକଙ୍କ ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ ନିମନ୍ତେ । ପୁନଃ ଏହାକୁ କହୁଛନ୍ତି –

## କାୟେନ ମନସା ବୁଦ୍ଧ୍ୟା କେବଲୈରିନ୍ଦ୍ରିୟୈରପି । ୟୋଗିନଃ କର୍ମ କୁର୍ବନ୍ତି ସଂଗଂ ତ୍ୟାକ୍ତ୍ୱାମ୍ରଶୁଦ୍ଧୟେ ॥୧୧॥

ଯୋଗୀମାନେ କେବଳ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ, ମନ, ବୃଦ୍ଧି ଏବଂ ଶରୀର ଦ୍ୱାରା ଆସକ୍ତିକୁ ତ୍ୟାଗକରି, ଆତ୍ମଶୁଦ୍ଧି ନିମନ୍ତେ କର୍ମ କରିଥାନ୍ତି । ଯେତେବେଳେ କର୍ମ ବ୍ରହ୍ମରେ ବିଲୟ ହୋଇଗଲା, ତେବେ କ'ଶ ଆତ୍ମା ବର୍ତ୍ତମାନ ମଧ୍ୟ ଅଶୁଦ୍ଧ ରହିଛି ? ନାହିଁ, ସେ **ସର୍ବଭୂତାତ୍ଯା ଭୂତାତ୍ଯା'** ହୋଇଯାଆନ୍ତି, ସମ୍ପୁର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କରେ ସେ ନିଜର ହିଁ ପ୍ରସାର ପାଇଥାନ୍ତି । ସେହି ସମୟ ଆତ୍ମାର ଶୁଦ୍ଧି ନିମନ୍ତେ ଆପଣମାନଙ୍କ ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ ନିମନ୍ତେ ସେ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃଦ୍ଧ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଶରୀର, ମନ, ବୁଦ୍ଧି ତଥା

କେବଳ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଦ୍ୱାରା ସେ କର୍ମ କରିଥାନ୍ତି । ସ୍ୱରୂପ ଦ୍ୱାରା ସେ କିଛି କରିନଥାନ୍ତି, ଅଚଳ, ସ୍ଥିର ଓ ଶାନ୍ତ ରହିଥାନ୍ତି । ବାହାରକୁ ସେ ସକ୍ରିୟ ଦେଖାଯାଆନ୍ତି । କିନ୍ତ ଭିତରେ ସେ ଅସୀମ ଶାନ୍ତ ରହିଥାନ୍ତି । ଦଉଡ଼ି କଳିଗଲା ପରେ ଯେପରି ଠିକ୍ ସେହ ଆକାରରେ ଦଉଡ଼ି ପଡ଼ିରହିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ତାହା ବାୟବରେ ଦଉଡ଼ି ହୋଇନଥାଏ, ତାହା ପାଉଁଶ ହିଁ ହୋଇରହିଥାଏ । ତାହାଦ୍ୱାରା କାହାକ୍ ବାନ୍ଧି ହେବ ନାହିଁ ।

# ୟୁକ୍ତଃ କର୍ମଫଳଂ ତ୍ୟକ୍ତ୍ୱା ଶାନ୍ତି ମାପ୍ନୋତି ନୈଷିକୀମ୍ । ଅୟୁକ୍ତଃ କାମକାରେଣ ଫଲେ ସକ୍ତୋ ନିବଧ୍ୟତେ ॥୧୨॥

ଯୋଗଯୁକ୍ତ ଅର୍ଥାତ୍ ଯୋଗର ପରିଶାମକୁ ପାପ୍ତ ପୁରୁଷ, ଯିଏ କି ସମୟ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ଆତ୍ପାର ମୂଳ ଉଦ୍ଗମ ପରମାତ୍ପାରେ ସ୍ଥିତ, ଏପରି ଯୋଗୀ କର୍ମର ଫଳକ ତ୍ୟାଗକରି, (କର୍ମର ଫଳ ପରମାତ୍ଯା ତାଙ୍କ ଠାରୁ ଭିନ୍ନ ନୃହେଁ, ସେଥିପାଇଁ କର୍ମଫଳ କୁ ତ୍ୟାଗକରି) **ନୈଷିକୀମ୍ ଶାନ୍ତିମ୍ ଆପ୍ନୋତି** - ଶାନ୍ତିର ଅନ୍ତିମ ଅବସ୍ଥାକ ପାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯାହାର ଆଗକ କୌଣସି ଶାନ୍ତି ଶେଷ ରହିନଥାଏ । ଯାହାର ପଷ୍ଟାତ ସେ କେବେ ବି ଅଶାନ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଅୟୁକ୍ତ ପୁରୁଷ, ଯେ କି ଯୋଗର ପରିଣାମରେ ଯୁକ୍ତ ନୁହଁ, ବର୍ତ୍ତମାନ ସାଧନ ପଥରେ ହିଁ ରହିଛି । ଏପରି ପୁରୁଷ ଫଳରେ ଆସକ୍ତି ହୋଇ (ଫଳ ହେଉଛି ପରମାତ୍ପା, ସେଥିରେ ତାହାର ଆସକ୍ତ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ, ତେଣ୍ୱକରି ଫଳରେ ଆସ୍ତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ) **କାମକାରେଣ** ନିବଧ୍ୟତେ – କାମନାକରି ବାନ୍ଧି ହୋଇଯାନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ପୂର୍ତ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କାମନା ଜାଗ୍ରତ ରହିଥାଏ । ଅତଃ ସାଧକ ପୂର୍ଭି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାବଧାନ ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଗୁରୁ ମହାରାଜଙ୍ଗ କହୁଥିଲେ - କିଞ୍ଚ୍ ମାତ୍ର ଆମେ ଅଲଗା ଏବଂ ଭଗବାନ ଅଲଗା ରହିଛନ୍ତି, ତେବେ ମାୟା ଜାଗ୍ରତ ହୋଇ ରହିଥିବ । ଯଦି ଆସନ୍ତାକାଲି ସେ ଭଗବତ୍ ପାପ୍ତି କରିବ କିନ୍ତୁ ଆଜି ତ ସେ ଅଜ୍ଞାନୀ ହିଁ ଅଟେ । ଅତଃ ପୂର୍ତ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାଧକଙ୍କୁ ଅସାବଧାନ ହେବା ଅନୃଚ୍ଚିତ୍ । ସଚେତନ ପୂର୍ବକ ସାଧାନାରେ ପୂରତ ହେବା ଉଚ୍ଚିତ୍ । ଏହା ଉପରେ ପନଃ ବିଚାର କରିବା –

# ସର୍ବକର୍ମାଣି ମନସା ସଂନ୍ୟସ୍ୟୋଞ୍ଚେ ସୁଖ ବଶୀ । ନବଦ୍ୱାରେ ପୁରେ ଦେହୀ ନୈବ କୁର୍ବନ୍ନ କାରୟତ୍ନ ॥୧୩॥

ଯିଏ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପରେ ସ୍ୱବଶ ରହିଛନ୍ତ, ଯିଏ ଶରୀର, ମନ, ବୁଦ୍ଧି ଏବଂ ପ୍ରକୃତି ଠାରୁ ଉର୍ଦ୍ଧରେ ସ୍ୱୟଂରେ ସିଡ ରହିଛନ୍ତି, ଏପରି ବଶରେ ରହିଥିବା ପୁରୁଷ ନା କିଛି କରିଥାଏ, ନା କିଛି କରାଇଥାଏ । ପଛରେ ଥିବା ଲୋକଙ୍କୁ ପ୍ରବୃତ୍ତ କରାଇବା ଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟ ତାହାର ଆନ୍ତରିକ ଶାନ୍ତିକୁ ସ୍ପର୍ଶକରି ପାରିନଥାଏ । ଏପରି ସ୍ୱରୂପସ୍ଥ ମହାପୁରୁଷ ଶବ୍ଦାଦି ବିଷୟକୁ ଉପଲନ୍ତ କରାଉଥିବା ନବଦ୍ୱାର (ଦୁଇଟ କାନ, ଦୁଇଟି ନେତ୍ର, ଦୁଇଟି ନାଶିକା, ଗୋଟିଏ ମୁଖ, ଉପସ୍ଥ ଏବଂ ପାୟୁ) ଯୁକ୍ତ ଶରୀରରୂପୀ ଗୃହରେ ସମୟ କର୍ମକୁ ମନଦ୍ୱାରା ତ୍ୟାଗକରି ସ୍ୱରୂପାନନ୍ଦରେ ହିଁ ସ୍ଥିତ ରହିଥାନ୍ତି । ଯଥାର୍ଥତଃ ସେ ନା କିଛି କରନ୍ତି, ନା କରାଇଥାଆନ୍ତି ।

ଏହାକୁ ପୁନଃ ଶ୍ରୀକୃଷ ଅନ୍ୟ ଶବ୍ଦରେ କହନ୍ତି ଯେ, ସେହି ପ୍ରଭୁ ନା କରିଥାନ୍ତି, ନା କରାଇଥାନ୍ତି । ସଦ୍ଗୁରୁ, ଭଗବାନ, ପ୍ରଭୁ, ସ୍ୱରୂପଣ୍ଟ ମହାପୁରୁଷ, ଯୁକ୍ତ, ଇତ୍ୟାଦି ପର୍ଷର ପର୍ଯ୍ୟାୟବାଚୀ ଅଟେ । ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଭଗବାନ କିଛି କରିବା ନିମନ୍ତେ ଆସିନଥାନ୍ତି । ସେ ଯେତେବେଳେ କିଛି କରିଥାନ୍ତି, ଏହି ସ୍ୱରୂପଣ୍ଟ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ କରାଇଥାନ୍ତି । ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଶରୀର ଗୃହ ମାତ୍ର । ଅତଃ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ କରିବା ଏବଂ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ କରିବା ଗୋଟିଏ ହିଁ କଥା । କାରଣ ସେ ତାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହିଁ କରିଥାନ୍ତି । ବସ୍ତୁତଃ ସେହି ପୁରୁଷ କରୁଥିଲେ ମଧ୍ୟ କିଛି କରୁ ନଥାନ୍ତି –

## ନ କର୍ତ୍ତୃତ୍ୱଂ ନ କର୍ମାଣି ଲୋକସ୍ୟ ସୃକତି ପ୍ରଭୁଃ । ନ କର୍ମଫଲସଂୟୋଗଂ ସ୍ୱଭାବସ୍ତୁ ପ୍ରବର୍ତ୍ତତ ॥୧୪॥

ସେ ପ୍ରଭୁ ନା ତ ଭୂତ ପ୍ରାଣୀଙ୍କ କର୍ଭାପଣକୁ, ନା କର୍ମକୁ ଏବଂ ନା କର୍ମଫଳକୁ ସଂଯୋଗ କରାତ୍ତି, ଏବଂ ସ୍ୱଭାବରେ ସ୍ଥିତ ପ୍ରକୃତିର ଦବାବ ଅନୁସାରେ ହିଁ ସମଷେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୁଅନ୍ତି । ଯାହାର ଯେପରି ପ୍ରକୃତି ସାତ୍ସିକ, ରାଜସୀ, ଅଥବା ତାମସୀକ, ସେହି ଷରରେ ସେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ପ୍ରକୃତି ତ ଲୟା ଚୌଡ଼ା ଅଟେ କିନ୍ତୁ ଆପଣଙ୍କୁ ସେଡିକି ପ୍ରଭାବିତ କରିପାରୁଥାଏ, ଯେତିକି ଆପଣଙ୍କ ସ୍ୱଭାବ ବିକୃତ ଅଥବା ବିକଶିତ ହୋଇଥାଏ ।

ପ୍ରାୟଃ ଲୋକେ କହିଥାନ୍ତି ଯେ ଭଗବାନ କରି କରାଇଥାନ୍ତି, ଆମେ ତ ଯନ୍ତ୍ର ମାତ୍ର । ଆମ ଦ୍ୱାରା ସେ ଭଲ କରାନ୍ତୁ ଅଥବା ଖରାପ, କିନ୍ତୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହନ୍ତି ଯେ, ନା ସେହି ପ୍ରଭୁ ସ୍ୱୟଂ କରିଥାନ୍ତି ନା କରାଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ନା ସଂଯୋଗ ହିଁ କରାଇଥାନ୍ତି । ଲୋକେ ନିଜ ସ୍ୱଭାବରେ ଥିବା ପ୍ରକୃତି ଅନୁସାରେ ହିଁ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ସ୍ୱତଃ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି । ସେ ନିଜର ଅଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା ବାଧ୍ୟହୋଇ କରିଥାନ୍ତି, ଭଗବାନ କରିନଥାନ୍ତି । ତେବେ ଲୋକେ କାହିଁକି କହିଥାନ୍ତି ଯେ, ଭଗବାନ ସକ୍ତ କିଚ୍ଚି କରନ୍ତି ? ଏହା ଉପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି –

> ନାଦତ୍ତେ କସ୍ୟଚିତ୍ପାପଂ ନଚୈବ ସୁକୃତଂ ବିଭୁଃ । ଅଜ୍ଞାନେନାବୃତଂ ଜ୍ଞାନଂତେନ ମୁହ୍ୟନ୍ତି କନ୍ତବଃ ॥୧୫॥ ଯାହାକୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରଭୁ ସଂଜ୍ଞା କୁହାଗଲା, ତାହାକୁ ଏଠାରେ ବିଭୁକୁହାଗଲା ।

କାରଣ ସେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବୈଭବ ସମ୍ପନ୍ନ ଅଟନ୍ତି । ପ୍ରଭୂତା ଏବଂ ବୈଭବ ଦ୍ୱାରା ସଂଯୁକ୍ତ ସେହି ପରମାତ୍ମା ନା କାହାର ପାପ କର୍ମକୁ, ନା କାହାର ପୂଣ୍ୟ କର୍ମକୁ ହିଁ ଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି । ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଲୋକେ କାହିଁକି କହନ୍ତି ? କାରଣ ଅଜ୍ଞାନଦ୍ୱାରା ଜ୍ଞାନ ଢାଙ୍କି ହୋଇଛି । ତାଙ୍କୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ସାକ୍ଷାତକାର ସହିତ ଜ୍ଞାନ ହୋଇ ନାହିଁ । ସେମାନେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଜନ୍ତୁ ଅର୍ଥାତ୍ ପଶୁ ରୂପରେ ଅଛନ୍ତି । ମୋହରେ ବଶୀଭୂତ ହୋଇ ସେମାନେ ଯାହା କିଛି କହିପାରନ୍ତି । ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା କ'ଣ ହୋଇଥାଏ ?

## ଜ୍ଞାନେନ ତୁ ତଦଜ୍ଞାନଂ ୟେଷାଂ ନାଶିତମାତ୍ପନଃ । ତେଷାମାଦିତ୍ୟବକ୍ଞାନଂ ପ୍ରକାଶୟତି ତତ୍ପରମ୍ ॥୧୬॥

ଯାହାର ଅନ୍ତଃକରଣର ଅଜ୍ଞାନ (ଯାହା ଜ୍ଞାନକୁ ଢାଙ୍କି ରଖିଥାଏ) ଆମ୍ ସାକ୍ଷାତ୍ୱର ଦ୍ୱାରା ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା ଏବଂ ଏହିପରି ଯିଏ ଜ୍ଞାନ ପ୍ରାପ୍ତ କରିନେଲା । ତାହାର ସେହି ଜ୍ଞାନ ସୂର୍ଯ୍ୟ ସଦୃଶ ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ପାଙ୍କୁ ପ୍ରକାଶିତ କରିଥାଏ । ତେବେ କ'ଣ ପରମାତ୍ପା କୌଣସି ଅନ୍ଧକାରର ନାମ ଅଟେ ? ନାହିଁ ! ସେ ତ ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରକାଶ ରୂପ ଦିନ ରାତୀ । ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରକାଶ ରୂପ ଅଟନ୍ତି । ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରକାଶ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଆୟର ଉପଭୋଗ ନିମନ୍ତେ ନୁହଁ । ଦର୍ଶନ ତ ଦିଅନ୍ତି ନାହିଁ ? ଯେବେ ଜ୍ଞାନଦ୍ୱାରା ଅଜ୍ଞାନର ଆବରଣ ହଟିଯାଏ, ତାହାର ସେହି ଜ୍ଞାନ ସୂର୍ଯ୍ୟ ସଦୃଶ ପରମାତ୍ପାଙ୍କୁ ନିଜ ଭିତରେ ପ୍ରବାହିତ କରି ନେଇଥାଏ । ପୁଣି ସେହି ପୁରୁଷ ନିମନ୍ତେ, କେଉଁଠାରେ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ଧକାର ରହିନଥାଏ । ସେହି ଜ୍ଞାନର ସ୍ୱରୂପ କ'ଣ ?

## ତଦ୍ବୃଦ୍ଧୟୟଦାତ୍ପାନୟନ୍ନିଷାୟତ୍ପରାୟଶାଃ । ଗଢୁନ୍ତ୍ୟପୁନରାଚୃତ୍ତିଂ ଜ୍ଞାନନିଧୂତକଳ୍କଷାଃ ॥୧୭॥

ଯେତେବେଳେ ସେହି ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଅନୁରୂପ ବୃଦ୍ଧି ଥିବ, ତତ୍ତ୍ୱର ଅନୁରୂପ ପ୍ରବାହିତ ମନ ଥିବ, ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ସହିତ ଐକ୍ୟଭାବ ଥିବ ଏବଂ ପରମାତ୍ଯା ପରାୟଣ ଭାବ ଥିବ, ତାହାର ନାମ ହେଉଛି ଜ୍ଞାନ । ଜ୍ଞାନ କୌଣସି ବକ୍ବାସ ଅଥବା କୁତର୍କ ନୁହଁ । ଏହି ଜ୍ଞାନଦ୍ୱାରା ପାପରହିତ ପୁରୁଷ ପୁନରାଗମନ ରହିତ ପରମଗତି ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାନ୍ତି । ପରମଗତି ପ୍ରାପ୍ତ ଏସଂ ପୂର୍ଣ୍ଣଜ୍ଞାନ ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ହିଁ ପଣ୍ଡିତ ବୋଲାନ୍ତି । ଆଗକୁ ଦେଖିବା –

## ବିଦ୍ୟାବିନୟସଂପନ୍ନେ ବ୍ରାହ୍ମଣେ ଗବି ହସ୍ତିନି । ଶୁନି ଚୈବ ଶ୍ୱପାକେ ଚ ପଣ୍ଡିତାଃ ସମଦର୍ଶିନଃ ॥୧୮॥

ଜ୍ଞାନଦ୍ୱାର। ଯାହାର ପାପ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଇଛି, ଯିଏ ଅପୁନରାବର୍ତ୍ତି ପରମଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛନ୍ତି । ଏପରି ଜ୍ଞାନୀଜନ, ବିନୟଯୁକ୍ତ ବ୍ରହ୍ମଣ, ଚଣ୍ଡାଳଠାରେ, ଗାଈ ଏବଂ କୁକୁର ଠାରେ ତଥା ହାତୀଠାରେ ମଧ୍ୟ ସମଦୃଷ୍ଟି ଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିରେ ବିଦ୍ୟା-ବିନୟଯୁକ୍ତ ବ୍ରାହ୍ମଣ, ନା ତ କୌଣସି ବିଶେଷତା ରଖିଥାଏ ଏବଂ ନା ତ ଚଣ୍ଡାଳଠାରେ କୌଣସି ହୀନତା ରଖିଥାଏ । ନା ଗାଈ ଧର୍ମ ଅଟେ, ନା କୁକୁର ଅଧର୍ମ ଏବଂ ନା ହାତୀ ବିଶାଳତା ରଖିଥାଏ । ଏପରି ପଣ୍ଡିତ ଜ୍ଞାନୀଜନ ସମଦର୍ଶୀ ଏବଂ ସମବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟି ଚମଡ଼ା ଉପରେ ପଡିନଥାଏ ବରଂ ଆତ୍ମାରେ ପଡିଥାଏ । ଅନ୍ତର କେବଳ ଏତିକି, ବିଦ୍ୟା-ବିନୟ-ସମ୍ପନ୍ନ ସ୍ୱରୂପର ସମୀପ ଅଟନ୍ତି । ଶେଷ କିଛି ପଛରେ ରହନ୍ତି । କିଏ ଗୋଟିଏ ୟର ଆଗକୁ ତ କିଏ ପଛ ୟରରେ । ଶରୀର ତ ବସ୍ତ ଅଟେ । ତାହାଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟି ବସ୍ତକୁ ମହତ୍ତ୍ୱ ଦେଇ ନଥାଏ ଅପିତୁ ତାହାଙ୍କ ହୃଦୟରେ ସ୍ଥିତ ଆତ୍ମାରେ ପଡିଥାଏ । ତେଣୁ ସେ କୌଣସି ଭେଦ ରଖନଥାନ୍ତି ।

ଶୀକୃଷ ପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତ ଗାଈମାନଙ୍କ ସେବା କରିଥିଲେ । ତାଙ୍କୁ ଗାଈଙ୍କ ପ୍ରତି ଗୌରବ ପୂର୍ଷ୍ଣ ଶବ୍ଦ କହିବା ଉଚିତ୍ ଥିଲା କିନ୍ତୁ ସେ ଏପର କୌଣସି ଶବ୍ଦ କହିନାହାଁ छ । ଶ୍ରୀକୃଷ ଗାଈକୁ ଧର୍ମରେ କୌଣସି ସ୍ଥାନ ଦେଇ ନାହାଁନ୍ତି । ସେ କେବଳ ଏତିକି ହିଁ ମାନିଥିଲେ ଯେ ଅନ୍ୟ ଜୀବାତ୍ମାଙ୍କ ପରି ଗାଈ ଭିତରେ ମଧ୍ୟ ଆତ୍ମ ରହିଛି । ଗାଈର ଆର୍ଥିକ ମହତ୍ତ୍ୱ ଯାହା ବି ହେଉ, ତାହାର ଧାର୍ମିକ ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଲୋକମାନଙ୍କ ଅବଦାନ ଅଟେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ପଛରେ କହି ଆସିଛନ୍ତି ଯେ, ଅବିବେକୀମାନଙ୍କ ବୃଦ୍ଧି ଅନତ ଶାଖାଯ୍କ ହୋଇଥାଏ । ତେଣ୍ ସେମାନେ ଅନତ କ୍ରିୟା ବିୟାର କରିନେଇଥାନ୍ତି । ଦେଖାଶିଆ ଶୋଭାଯୁକ୍ତ ବାଶୀରେ ସେ ତାହାକୁ ବ୍ୟକ୍ତ ମଧ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ବାଣୀର ଛାପ ଯାହାଙ୍କ ଚିଉରେ ପଡ଼ିଯାଏ, ତାହାଙ୍କ ବୃଦ୍ଧି ମଧ୍ୟ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ସେ କିଛି ପାଇ ନଥାନ୍ତି, ବରଂ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଯେବେ କି ନିଷାମ କର୍ମ ଯୋଗରେ ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କ୍ୱିୟା ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ-ଯଜ୍ଞର ପ୍ରକ୍ରିୟା, 'ଆରାଧନା'। ଗାଈ, କୁକୁର, ହାତୀ, ଅଶ୍ୱତଥ୍, ନଦୀର ଧାର୍ମିକ ମହତ୍ତ୍ୱ ଏହି ଅନନ୍ତ ଶାଖାଯୁକ୍ତ ଲୋକଙ୍କ ଅବଦାନ ଅଟେ । ଯଦି ଏସବୁର ଧାର୍ମିକ ମହଭୁ ଥାନ୍ତା, ତେବେ ଶୀକୃଷ ଅବଶ୍ୟ କହିଥାନ୍ତେ । ହାଁ, ମନ୍ଦିର, ମସ୍କିଦ୍ ପ୍ରେରଣାଦାୟକ ସାମୁହିକ ଉପଦେଶ ହୋଇଥାଏ । ତାହାର ଉପଯୋଗିତା ରହିଛି । ତାହା ଧର୍ମୋପଦେଶର କେନ୍ଦ୍ର ଅଟେ ।

ପ୍ରୟୁତ ଶ୍ଲୋକରେ ଦୁଇଟି ପଷିତଙ୍କ ଚର୍ଚ୍ଚା ରହିଛି । ଜଣେ ପଷିତ ତ ପୂର୍ଶ୍ୱଜ୍ଞାତା ଅଟନ୍ତି ଏବଂ ଅନ୍ୟଜଣେ ବିଦ୍ୟା-ବିନୟ ସମ୍ପନ୍ନ । ସେ ଦୁଇ ଜଣ କିପରି ? ବସ୍ତୁତଃ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶ୍ରେଣୀର ସାଧକମାନଙ୍କର ଦୁଇଟି ସୀମା ରହିଥାଏ । ଜଣେ ଅଧିକତମ ସୀମା ପରାକାଷା ଅଟନ୍ତି ଏବଂ ଅନ୍ୟଜଣେ ପ୍ରବେଶିକା ଅଥବା ନିମୃତମ ସୀମାରେ । ଉଦାହରଣ ନିମନ୍ତେ, ଭକ୍ତିର ନିମୃତମ ସୀମା ତାହା ଅଟେ, ଯେଉଁଠାର ଭକ୍ତିର ପାରୟ ହୋଇଥାଏ । ବିବେକ, ବୈରାଗ୍ୟ ଏବଂ ଲଗନ ସହିତ ଯେତେବେଳେ ଆରାଧନା କରିଥାନ୍ତି । ଅଧିକତମ ସୀମା ତାହାଅଟେ, ଯେଉଁଠି ଭକ୍ତି ନିଜର ପରିଣାମ ଦେଇପାରଥିବା ସ୍ଥିତିରେ ଥାଏ । ଠିକ ଏହିପରି ବାହୁଣ ଶେଣୀ ମଧ୍ୟ । ଯେତେବେଳେ ବହୁରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଇ ପାରୁଥିବା କ୍ଷମତା ଆସିଥାଏ, ସେହି ସମୟରେ ବିଦ୍ୟା ହୋଇଥାଏ, ବିନୟ ହୋଇଥାଏ, ମନର ଶମନ, ଇଣ୍ୱିୟଦମନ, ଅନ୍ଭବ ସତ୍ତପାତର ସଞ୍ଚାର ଧାରାବାହିକ ଚିନ୍ତନ, ଧ୍ୟାନ ଏବଂ ସମାଧ୍ୟ ଇତ୍ୟାଦି । ବ୍ରହୁରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଉଥିବା ସମୟ ଯୋଗ୍ୟତା ତାହାର ଅନ୍ତରାଳରେ ସୂଭାବିକ କାର୍ଯ୍ୟରତ ରହିଥାଏ । ଏହା ବ୍ରାହ୍ମଶତ୍ୱର ନିମ୍ନତମ ସୀମା ଅଟେ । ଉଚ୍ଚତମ ସୀମା ସେତେବେଳେ ହୋଇଥାଏ, ଯେତେବେଳେ କ୍ମଶଃ ଉନ୍ନତି ହୋଇହୋଇ ସେହି ବହୁଙ୍କ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ କରି ସେଥିରେ ବୀଲୟ ହୋଇଯାଏ । ଯାହା ଜାଣିବାର ଥିଲା, ତାହା ଜାଶିଗଲେ । ସେ ହିଁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜ୍ଞାତା । ଅପୁନରାବର୍ତ୍ତିଯୁକ୍ତ ମହାପୁରୁଷ ସେହି ବିଦ୍ୟା-ବିନୟ ସମ୍ପନ୍ନ ବହୁଣ, ଚାଣ୍ଡାଳ, କୁକ୍ରର, ହାତୀ ଏବଂ ଗାଈ ସମୟଙ୍କ ଉପରେ ସମଦୃଷ୍ଟି ହିଁ ରଖିଥାନ୍ତି । କାରଣ ତାଙ୍କର ଦୃଷ୍ଟି ହଦୟସ୍ଥିତ ଆତ୍ମା ଉପରେ ପଡିଥାଏ । ଏପରି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ପରମଗଡିରେ କ'ଣ ମିଳିଥାଏ ଏବଂ କିପରି ? ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ।

# ଇହିେବ ତୈର୍ଚ୍ଚିତଃ ସର୍ଗୋ ୟେଷାଂ ସାମ୍ୟେ ସ୍ଥିତଂ ମନଃ । ନିର୍ଦ୍ଦୋଷଂ ହି ସମଂ ବ୍ରହ୍ମ ତସ୍ମାଦ୍ ବ୍ରହ୍ମଶି ତେ ସ୍ଥିତାଃ ॥୧୯॥

ସେହି ପୁରୁଷ ଦ୍ୱାରା ଜୀବିତ ଅବସ୍ଥାରେ ହିଁ ସମ୍ପୂର୍ଷ ସଂସାରକୁ ଜିଣା ଯାଇଛି, ଯାହାର ମନ ସମତ୍ୱରେ ସ୍ଥିର ଥାଏ । ମନର ସମତ୍ୱ ଏବଂ ସଂସାର ଜିଣିବାରେ ସୟଦ୍ଧ କ'ଣ ? ସଂସାର ବିଲୟ ହିଁ ହୋଇଗଲା, ତେବେ ସେହି ପୁରୁଷ କେଉଁଠି ରହିଲେ ? ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହନ୍ତି – ନିର୍ଦ୍ଦୋଷଂ ହିଁ ସମଂ ବ୍ରହ୍ମ – ସେହି ବ୍ରହ୍ମ ନିର୍ଦ୍ଦୋଷ ଏବଂ ସମାନ ଅଟନ୍ତି, ଏଠାରେ ତାଙ୍କରି ମନ ମଧ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଦୋଷ ଏବଂ ସମସ୍ଥିତି ଯୁକ୍ତ ହୋଇଗଲା । ତସ୍ମାତ୍ ବ୍ରହ୍ମଣି ତେ ସ୍ଥିତଃ – ତେଣୁ ସେ ବ୍ରହ୍ମରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇଥାଆନ୍ତି । ଏହାର ନାମ ଅପୁନରାବର୍ତ୍ତୀ ପରମ ଗତି ଅଟେ । ଏହା କେବେ ମିଳିଥାଏ ? ଯେବେ ସଂସାର ରୂପୀ ଶତ୍ରୁକୁ ଜିଣିପାରିବେ । ସଂସାରକୁ କେବେ ଜିଣିପାରିବେ ? ଯେତେବେଳେ ମନର ନିରୋଧ ହୋଇଯାଏ, ସମତ୍ୱରେ ପ୍ରବେଶ ହୋଇଯାଏ, (କାରଣ ମନର

ପ୍ରସାର ହିଁ ଜଗତ ।) ଯେତେବେଳେ ସେ ବ୍ରହ୍ମରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇଯାନ୍ତି, ସେତେବେଳେ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ ହୋଇଯାନ୍ତି । ସେହି ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ କ'ଶ ? ତାହାଙ୍କ ରହଣୀ ସମ୍ପ କରୁଛନ୍ତି ।

#### ନ ପ୍ରହୃଷ୍ୟେତ୍ପ୍ରିୟଂ ପ୍ରାପ୍ୟ ନୋଦ୍ୱିକେତ୍ ପ୍ରାପ୍ୟ ଚାପ୍ରିୟମ୍ । ସ୍ଥିରବୃଦ୍ଧିରସଂମଢୋ ବହୁବିଦ୍ ବହୁଶି ସ୍ଥିତଃ ॥୨୦॥

ତାହାଙ୍କ କିଏ ପ୍ରିୟ ଓ ଅପ୍ରିୟ ନଥାନ୍ତି । ତେଣୁ କରି ଯାହାକୁ ଲୋକେ ପ୍ରିୟ ମାନନ୍ତି ତାହାକୁ ପାଇବା ପରେ ହର୍ଷିତ ହୋଇନଥାନ୍ତି ଏବଂ ଯାହାକୁ ଅପ୍ରିୟ ମାନନ୍ତି (ଯେପରି ଧର୍ମାବଲୟୀ ଚିହ୍ନ ଲଗାନ୍ତି) ତାହିଙ୍କୁ ପାଇବାପରେ ସେ ଉଦ୍ବେଗ ମଧ୍ୟ ହୋଇନଥାନ୍ତି । ଏପରି ସ୍ଥିର ବୁଦ୍ଧି ଅସମ୍ମୃଜ, ସଂଶୟ ରହିତ, ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍-ବ୍ରହ୍ମରେ ସଂଯୁକ୍ତ, ବ୍ରହ୍ମବେଭା, ବ୍ରହ୍ମଣି ସ୍ଥିତଃ – ପରାତ୍ପର ବ୍ରହ୍ମରେ ସଦୈବ ସ୍ଥିତ ରହିଥାନ୍ତି ।

# ବାହ୍ୟସର୍ଶେଷ୍ପସକ୍ତାତ୍ପା ବିନ୍ଦତ୍ୟାତ୍ପନି ୟତ୍ସୁଖମ୍ । ସ ବ୍ରହ୍ମୟୋଗଯୁକ୍ତାତ୍ପା ସୁଖମକ୍ଷୟମଶ୍ଲୁତେ ॥୨୧॥

ସଂସାରର ବିଷୟ ଭୋଗରେ ଅନାସକ୍ତ ପୁରୁଷ ଅନ୍ତରାତ୍ଯାରେ ଥିତ ଯେଉଁ ସୁଖ ରହିଛି, ସେହି ସୁଖକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ସେହି ପୁରୁଷ 'ବ୍ରହ୍ମ ୟୋଗୟୁକ୍ତାତ୍ମା' – ପରବ୍ରହ୍ମ ପରମାତ୍ଯାରେ ଯୁକ୍ତ ଆତ୍ମବାନ୍ ଅଟନ୍ତି । ତେଣୁ ସେ ଅକ୍ଷୟ ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭବ କରିଥାନ୍ତି, ଯେଉଁ ଆନନ୍ଦ କେବେ କ୍ଷୟ ହୋଇନଥାଏ । ଏହି ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କିଏ କରିପାରିବ ? ଯିଏ ସାଂସାରିକ ବିଷୟ ଭୋଗରେ ଅନାସକ୍ତ । ତେବେ କ'ଣ ଭୋଗ ବାଧକ ଅଟେ ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି –

## ୟେ ହି ସଂସ୍କର୍ଶକା ଭୋଗାଦୁଃଖୟୋନୟ ଏବ ତେ । ଆଦ୍ୟନ୍ତବନ୍ତଃ କୌନ୍ତେୟ ନ ତେଷ୍ପ ରମତେ ବୃଧଃ ॥୨୨॥

କେବଳ ତ୍ୱଚା ହିଁ ନୁହେଁ, ସମୟ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସ୍ୱର୍ଶ କରିଥାନ୍ତି । ଦେଖିବା ଚକ୍ଷୁର ସ୍ୱର୍ଣ, ଶୁଣିବା କାନର ସ୍ୱର୍ଣ, ଏହିପରି ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଏବଂ ବିଷୟ ସଂଯୋଗରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୋଗ ଯଦ୍ୟପି ଭୋଗିବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରିୟ ପ୍ରତୀତ ହୋଇଥାଏ କିନ୍ତୁ ନିଃସନ୍ଦେହ ସେହି ସବୁ 'ଦୁଃଖୟୋନୟଃ' – ଦୁଃଖଦ ଯୋନିମାନଙ୍କ କାରଣ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ଭୋଗ ହିଁ ଯୋନିର କାରଣ ଅଟେ । ଏତିକି ହିଁ ନୁହଁ । ସେହି ଭୋଗ ଉତ୍ପନ୍ନ ଏବଂ ନଷ୍ଟ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଭୋଗସବୁ ନାଶବାନ ଅଟେ । ତେଣୁକରି ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ବିବେକୀ ପୁରୁଷ ସେଥିରେ ଲିପ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି । ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଏହି ସ୍ୱର୍ଶରେ କ'ଣ ଥାଏ ? କାମ, କ୍ରୋଧ, ରାଗ ଓ ଦ୍ୱେଷ ଏହିସବୁ ହିଁ ରହିଥାଏ । ଏହା ଉପରେ

କହୁଛନ୍ତି –

## ଶକ୍କୋତୀହେଁବ ୟଃ ସୋଢୁଂ ପ୍ରାକ୍ଶରୀରବିମୋକ୍ଷଣାତ୍ । କାମକ୍ରୋଧୋଦ୍ଭବଂ ବେଗଂ ସ ୟୁକ୍ତଃ ସ ସୁଖୀ ନରଃ ॥୨୩॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଶରୀର ନାଶ ହେବାପୂର୍ବରୁ ହିଁ କାମ, କ୍ରୋଧରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଉଥିବା ବେଗକୁ ସହନ କିବାରେ(ଦମନ କରିବାରେ) ସକ୍ଷମ, ସେ ହିଁ ନର(ନ ରମଣ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି) ଅେ । ସେ ଏହି ଲୋକରେ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ଓ ସୁଖୀ ଅଟେ । ଯାହାର ପଛରେ ଦୁଃଖ ନଥାଏ, ସେ ସୁଖରେ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ପାରେ ଛିତିଯୁକ୍ତ ଅଟେ । ବଞ୍ଚଥାଇ ହିଁ ଏହାର ପ୍ରାପ୍ତିର ବିଧାନ ରହିଛି, ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ନୁହଁ । ସଛକବୀର ଏହାକୁ ସଷ୍ଟ କରିଛନ୍ତି ଯେ ଅବଧୂ ! ଜୀବତ ମ କର ଆଶା । ତେବେ କ'ଣ ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ମୁକ୍ତି ହୋଇନଥାଏ ? ସେ କହନ୍ତି – ମୁଏମୁକ୍ତିଗୁରୁ କହେ ସ୍ୱାର୍ଥୀ, ଝୁଠା ଦେ ବିଶ୍ୱାସା, ଏହା ହିଁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ କଥନ ଯେ ଶରୀର ଥାଇ, ମରିବା ପୂର୍ବରୁ ହିଁ ଯିଏ କାମକ୍ରୋଧର ବେଗକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବାରେ ସକ୍ଷମ ହୋଇଗଲା, ସେହି ପୁରୁଷ ଏହି ଲୋକରେ ଯୋଗୀ ଏବଂ ସୁଖୀ ଅଟେ । କାମ,କ୍ରୋଧ, ବାହ୍ୟ ସ୍ୱର୍ଶ ହିଁ ଶତ୍ରୁ ଅଟନ୍ତି । ଏହାକୁ ହିଁ ଆପଣ ଜିଣନ୍ତୁ । ଏହି ପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି –

## ୟୋଽତଃସୁଖୋଽତରାରାମୟଥାତର୍କ୍ୟୋତିରେବ ୟଃ । ସ ୟୋଗୀ ବ୍ରହ୍ମନିର୍ବାଣ ବ୍ରହ୍ମଭୂତୋଽଧିଗଚ୍ଛତି ॥୨୪॥

ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ଅନ୍ତର।ତ୍ଯାରେ ହିଁ ସୁଖ ପାଇଥାନ୍ତି, ଅନ୍ତର।ର।ମଃ-ଅନ୍ତରାତ୍ଯାରେ ହିଁ ଆରାମ ରୁଥାନ୍ତି ତଥା ଅନ୍ତରାତ୍ଯାରେ ହିଁ ପ୍ରକାଶ କରୁଥାନ୍ତି, (ସାକ୍ଷାତ୍କାର ପୁରୁଷ)। ହେଁ ଯୋଗୀ । ବ୍ରହ୍ମଭୂତ- ବ୍ରହ୍ମ ସହିତ ଏକ ହୋଇ ବ୍ରହ୍ମ ନିର୍ବାଣଂ- ବାଣୀରୁ ଉର୍ଦ୍ଧରେ ବ୍ରହ୍ମ, ଶାଶ୍ୱତ ବ୍ରହ୍ମକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରଥମେ ବିକାର (କାମ-କ୍ରୋଧ)ର ଅନ୍ତ ପୁଣି ଦର୍ଶନ ପୁଣି ପ୍ରବେଶ ।

## ଲଭତ୍ତେ ବ୍ରହ୍ମନିର୍ବାଣମୃଷୟଃ କ୍ଷୀଣକଳ୍କଷାଃ । ଛିନ୍ନପ୍ୱୈଧା ୟତାତ୍ମାନଃ ସର୍ବଭୂତହିତେ ରତାଃ ॥୨୫॥

ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ୍କାର କରି ଯାହାର ପାପ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା, ଯାହାର ସଂଶୟ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ହିତରେ ଯେ ଲାଗିଛନ୍ତି (ପ୍ରାପ୍ତିବାଲା ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ଏପରି କରିପାରନ୍ତି । ଯିଏ ସ୍ୱୟଂ ଅନ୍ଧକୂପରେ ପଡ଼ିଛି, ସେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ କ'ଶ ଉଦ୍ଧାର କରିବ ? ତେଣୁ କରି କରୁଣା ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସ୍ୱଭାବିକ ଗୁଣ ହୋଇଯାଇ ଥାଏ ।) ତଥା 'ୟତାତ୍ଯାନ୍ତଃ' – ଜିତେନ୍ଦ୍ରୀୟ ବ୍ରହ୍ମ ବେଭା ପୁରୁଷ ଶାନ୍ତ ପରବ୍ରହ୍ମଙ୍କୁ

ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସ୍ଥିତିକୁ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି-କାମକ୍ରୋଧବିୟୁକ୍ତାନାଂ ୟତୀନାଂ ୟତଚେତସାମ୍ । ଅଭିତୋ ବ୍ରହ୍ମନିର୍ବାଣଂ ବର୍ତ୍ତତେ ବିଦିତାତ୍ମାନାମ୍ ॥୨୬॥

କାମ-କ୍ରୋଧ ରହିତ ବିକିତ ଚିଉ ସମ୍ପନ୍ନ, ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ୍କାର କରିଥିବା ଜ୍ଞାନୀ ପୁରୁଷ ନିମନ୍ତେ ଚାରିଆଡୁ ଶାନ୍ତ ବ୍ରହ୍ମ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ବାରୟାର ଯୋଗଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ସେହି ପୁରୁଷଙ୍କ ରହଣୀ ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି, ଯେଉଁଥିରୁ, ପ୍ରେରଣା ମିଳିବ । ପ୍ରଶ୍ନ ପ୍ରାୟଃ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଗଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ପୂନଃ ସେ ଜୋର ଦେଉଛନ୍ତି – ଏହି ସ୍ଥିତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକ ଅଙ୍ଗ 'ଶ୍ୱାସ – ପ୍ରଶ୍ୱାସର ଚିନ୍ତନ' ଅଟେ ଏବଂ ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ପ୍ରାଣକୁ ଅପାନରେ ହବନ, ଅପାନକୁ ପ୍ରାଣରେ ହବନ, ପ୍ରାଣ – ଅପାନ ଉଭୟର ଗତି ନିରୋଧ । ତାହାକୁ ହିଁ ବୁଝାଉଛନ୍ତି –

ସ୍ପର୍ଶାନ୍ କୃତ୍ୱା ବହିର୍ବାହ୍ୟାଂଷ୍ଟକ୍ଷୁଷ୍ଟେବାନ୍ତରେ ଭ୍ରୁବୋଃ । ପ୍ରାଣାପାନୌ ସମୌ କୃତ୍ୱା ନାସାଭ୍ୟନ୍ତରଚାରିଶୌ ॥ ୨୭॥ ୟତେନ୍ଦ୍ରିୟମନୋବୁଦ୍ଧିର୍ମୁନିର୍ମୋକ୍ଷପରାୟଣଃ ବିଗତେଚ୍ଛାଭୟକ୍ରୋଧୋ ୟଃ ସଦାମୁକ୍ତ ଏବ ସଃ ॥୨୮॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସାଂସାରିକ ବିଷୟ, ଦୃଶ୍ୟକୁ ଚିନ୍ତନ ନକରି, ତାହାକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ନେତ୍ରର ଦୃଷ୍ଟିକୁ ଭୁକୁଟି ମଧ୍ୟରେ ସ୍ଥିର କରି 'ଭୁବୋଃ ଅନ୍ତରେ' ଅର୍ଥାତ୍ ଏହା ନୁହେଁ ଯେ ଚକ୍ଷୁ ଅଥବା ଭୁକୁଟିର ମଧ୍ୟ ଭାଗକୁ ହିଁ ଦୃଷ୍ଟି ଲଗାଇବେ । ଭୁକୁଟି ମଧ୍ୟର ଶୁଦ୍ଧ ଅର୍ଥ ଏହା ଯେ ସିଧା ବସିଲେ ଦୃଷ୍ଟି ଭୁକୁଟିର ଠିକ୍ ମଧ୍ୟରେ ସିଧା ଆଗକୁ ପଡ଼ିବ । ଡ଼ାହଣକୁ, ବାମକୁ, ଏଠାକୁ, ସେଠାକୁ ଚକ୍ମକ୍ ନ ଦେଖିବା ଉଚିତ୍ । ନାଶାଗ୍ର ଦୃଷ୍ଟିର ଅର୍ଥ ନାକକୁ ଦେଖିବା ନୁହଁ । ନାକ ଭିତରେ ବିଚରଣ କରୁଥିବା ପ୍ରାଣ ଏବଂ ଅପାନ ବାୟୁକୁ ସମାନ କରି, ଅର୍ଥାତ୍ ଦୃଷ୍ଟିକୁ ସିଧା ସମାନାରେ ସ୍ଥିର କର । ସୁରତ(ମନର ଦୃଷ୍ଟି)କୁ ଶ୍ୱାସରେ ଲଗାଇ ଦିଅ । କେବେ ଶ୍ୱାସ ଭିତରକୁ ଗଲା ? କେତେ ସମୟ ରହିଲା ? ପ୍ରାୟଃ ଅଧା ସେକେଣ୍ଡ ରହିଥାଏ । ବଳପୂର୍ବକ ରଖନ୍ତୁ ନାହିଁ । କେବେ ଶ୍ୱାସ ବାହାରକୁ ବାହାରିଲା ? ବାହାରେ କେତେ ସମୟ ରହିଲା ? କହିବା ଆବଶ୍ୟକ ନୁହେଁ ଯେ, ଶ୍ୱାସରେ ଉଠୁଥିବା ନାମଧ୍ୱନୀ ଶୁଣାଇ ପଡୁଥିବ । ଏହିପରି ଶ୍ୱାସ-ପ୍ରଶ୍ୱାସରେ ଯେବେ ସୁରତ ସ୍ଥିର ହୋଇଯିବ, ତେବେ ଧିରେ ଧିରେ ଶ୍ୱାସ ଅଚଳ ସ୍ଥିର ହୋଇଯିବ । ସମ ହୋଇଯିବ, ନାଭିତରୁ ସଙ୍କନ୍ତ ଉଠିବ ଏବଂ ନା ବାହ୍ୟ ସଙ୍କନ୍ତ ଭିତରୁ ଧକ୍କା ଦେଇପାରିବ । ବାହାରର ଭୋଗ ଚିନ୍ତନ ବାହାରେ ହିଁ ତ୍ୟାଗ ହୋଇଯାଇଥିଲା । ଭିତରେ ମଧ୍ୟ ସଙ୍କନ୍ତ ଜାଗ୍ରତ ହେବ

ନାହିଁ । ସୁରତ ଏକଦମ୍ ବାଉଁଶ ପରି ସିଧା ଛିର ହୋଇଯିବ, ତୈଳ ଧାରାବତ୍ । ତୈଳଧାରା ପାଣିଭଳି ଟପ୍ଟପ୍ ପଡ଼ୁନଥାଏ । ଯେତେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତପଡ଼ିବ ଧାରା ରୂପରେ ହିଁ ପଡ଼ିବ । ଏହିପରି ପ୍ରାଣ ଓ ଅପାନର ଗତି ଏକଦମ୍ ସମ, ଛିତକରି ଇନ୍ଦ୍ରିୟ, ମନ ଓ ବୁଦ୍ଧିକୁ ଯିଏ ଜିଣିଗଲା, ଇଛା, ଭୟ ଓ କ୍ରୋଧରୁ ରହିତ ମନନ ଶୀଳତାର ଚରମ ସୀମାରେ ପହଞ୍ଚୁଥିବା ମୋକ୍ଷ ପରାୟଣ ମୁନି ସଦା ମୁକ୍ତ ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ମୁକ୍ତ ହୋଇ ସେ କୃଆଡ଼େ ଯାଆନ୍ତି ? କ'ଣ ପାଇଥାନ୍ତି ?

# ଭୋକ୍ତାରଂ ୟଜ୍ଜତପସାଂ ସର୍ବଲୋକମହେଶ୍ୱରମ୍ । ସୁଦୃଦଂ ସର୍ବଭୂତାନାଂ ଜ୍ଞାତ୍ୱା ମାଂ ଶାନ୍ତିମୃଚ୍ଛତି ॥୨୯॥

ସେହି ମୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ମୋତେ ଯଜ୍ଞ ଏବଂ ତପକୁ ଭୋଗୁଥିବା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଲୋକର ଇଶ୍ୱରଙ୍କ ମଧ୍ୟ ଇଶ୍ୱର, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ସ୍ୱାର୍ଥ ରହିତ ହିତୈଶୀ, ଏପରି ସାକ୍ଷାତ ଜାଣି ପରମଶାତ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଶ୍ରୀକୃଷ କହନ୍ତି ଯେ ସେହି ପୁରୁଷଙ୍କ ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସର ଯଜ୍ଞ ଓ ତପର ଭୋକ୍ତା ମୁଁ ଅଟେ । ଯଜ୍ଞ ଏବଂ ତପ ଶେଷରେ ଯେଉଁଥିରେ ବିଲୟ ହୋଇଥାନ୍ତି, ତାହା ହିଁ ମୋର ସ୍ୱରୂପ । ଅର୍ଥାତ୍ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ ।ଯଜ୍ଞର ଶେଷ ନିଷର୍ଷ ଯାହାର ନାମ ପରମ ଶାନ୍ତି ଅଟେ, ତାହାହିଁ ମୋର ସ୍ୱରୂପ । ସେହି ମୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ମୋତେ ଜାଣିଥାଏ । ଜାଣିବା କ୍ଷଣି ହିଁ ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଏହାର ନାମ ହିଁ ପରମ ଶାନ୍ତି । ଯେପରି ମୁଁ ଇଶ୍ୱରଙ୍କ ମଧ୍ୟ ଇଶ୍ୱର, ସେପରି ହିଁ ସେହି ମହାପୁରୁଷ ମଧ୍ୟ ।

#### ନିଷ୍କର୍ଷ

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ପ୍ରାରୟରେ ଅର୍କୁନ ପ୍ରଶ୍ନ କରିଥିଲେ – କେବେ ତ ଆପଣ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗର ପ୍ରଶଂସା କରୁଛନ୍ତି ତ କେବେ ସନ୍ଧ୍ୟାସ ମାର୍ଗରେ କର୍ମ କରିବାକୁ ପ୍ରଶଂସା କରୁଛନ୍ତି । ଅତଃ ଉଭୟ ମଧ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ, ଯାହା ଆପଣଙ୍କ ସୁନିଷ୍ଟିତ ହୋଇଥିବ, ପରମ କଲ୍ୟାଣକାରୀ ହେଉଥିବ, ତାହାକୁ କୁହନ୍ତୁ । ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ହେ ଅର୍କୁନ ! ପରମକଲ୍ୟାଣ ତ ଉଭୟରେ ରହିଛି । ଉଭୟରେ ସେହି ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଯଜ୍ଞ କ୍ରିୟା ହିଁ କରାଯାଇଥାଏ । ହେଲେ ମଧ୍ୟ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗ ବିଶେଷ ଅଟେ । ବିନା ଏହାକୁ କରି ସନ୍ଧ୍ୟାସ ଅର୍ଥାତ୍ ଶୁଭାଶୁଭ କର୍ମର ଅନ୍ତ ହେବ ନାହିଁ । ସନ୍ଧ୍ୟାସ ମାର୍ଗ ନୁହ୍ନଁ, ମଞ୍ଜିଲ୍ (ଧାମ)ର ନାମ ଅଟେ । ଯୋଗ ଯୁକ୍ତ ହିଁ ସନ୍ଧ୍ୟାସ ଅଟେ । ଯୋଗ ଯୁକ୍ତ ଉଦ୍ଧାସ ଅଟେ । ଯୋଗ ଯୁକ୍ତ ବ୍ରି ସନ୍ଧ୍ୟାସ ଅଟେ । ଯୋଗ ଯୁକ୍ତ ବ୍ରି ସନ୍ଧ୍ୟାସ ଅଟେ । ଯୋଗ ସୁକ୍ତର ଲକ୍ଷଣ କହିଲେ ଯେ, ସେହି ପ୍ରଭୁ, ନା କରିଥାନ୍ତି, ନା କରାଇଥାନ୍ତି । ବରଂ ସ୍ୱଭାବରେ ପ୍ରକୃତିର ଦାବାଦ୍ ଅନୁରୂପ ଲୋକେ ବ୍ୟୟ ରହିଥାନ୍ତି । ଯିଏ ସାକ୍ଷାତ୍

ମୋତେ କାଣିନିଏ ସେହି ପଞ୍ଚିତ ଓ ଜ୍ଞାତା । ଯଜ୍ଞର ପରିଶାମରେ ଲୋକେ ମୋତେ କାଣିଥାନ୍ତି । ଶ୍ୱାସ-ପ୍ରଶ୍ୱାସର କପ ଏବଂ ଯଜ୍ଞ, ତପ ଯେଉଁଥିରେ ବିଲୟ ହୋଇଥାଏ, ସେ ମୁହିଁ ଅଟେ । ଯଜ୍ଞର ପରିଶାମ ସ୍ୱରୂପ ମୋତେ କାଶି, ଯେଉଁ ପରମ ଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି, ତାହା ମଧ୍ୟ ମୁଁହିଁ ଅଟେ । ଅର୍ଥତ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ ଯେପରି ସେହି ମହାପୁରୁଷ ମଧ୍ୟ ସେପରି ଅଟନ୍ତି । ସେହି ସ୍ୱରୂପକୁ ଯିଏ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ, ସେହି ପ୍ରାପ୍ତିବାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ସେହି ସ୍ଥିତି ମିଳିଥାଏ । ସେ ମଧ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଈଶ୍ୱର, ଆତ୍ମାଙ୍କ ଆତ୍ମା ସ୍ୱରୂପମୟ ହୋଇଯାନ୍ତି । ସେହି ପରମାତ୍ମା ସହିତ ଏକ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଏକ ହେବାରେ ଯେତେ ଜନ୍ମ ଭଲେ ଲାଗିଯାଉ, ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ସଷ୍ଟ କଲେ ଯେ ଯଜ୍ଞ ତପର ଭୋକ୍ତା, ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଭିତରେ ରହୁଥିବା ଶକ୍ତି ମହେଶ୍ୱର ଅଟନ୍ତି ।

ॐ ତହଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ଗୀତାସୂପନିଷସୁ ବୃହୁବିଦ୍ୟାୟାଂ ୟୋଗଶାସେ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍କୁନ ସୟାଦେ 'ୟଜ୍ଜଭୋକା ମହାପୁରୁଷସ୍ଥ ମହେଶ୍ରଃ'ନାମ ପଞ୍ଚମୋଽଧାୟଃ ॥୫॥

ଏହି ପ୍ରକାରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ଗୀତାରୂପୀ ଉପନିଷଦ ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗାଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସମ୍ଭାଦରେ ଯଜ୍ଞଭୋକ୍ତା ମହାପୁରୁଷୟ ମହେଶ୍ୱରଃ ନାମକ ପଞ୍ଚମ ଅଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ।

ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ପରମହଂସ ପରମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବଦ୍ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା ଭାଷ୍ୟେ ଯଜ୍ଜଭୋକ୍ତା ମହାପୁରୁଷ୍ଟ ମହେଶ୍ୱରଃ ନାମ ପଞ୍ଚମୋଽଧ୍ୟାୟଃ ।

॥ ହରି ॐ ତତ୍ସତ ॥

# ଶ୍ରୀ ପରମାମ୍ତନେ ନମଃ ଅଥ ଷଷୋଽଧାୟଃ

ସଂସାରରେ ଧର୍ମ ନାମରେ ରୀତି-ରିବାକ, ପୂଜା ପଦ୍ଧତି, ସମ୍ପ୍ରଦାୟମାନଙ୍କର ବୃଦ୍ଧି ହେଲେ, କୁରୀତିମାନଙ୍କ ଶମନ କରି ଏକ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ୟାପନା ଏବଂ ତାହାର ପ୍ରାପ୍ତିର ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ପ୍ରଶୟ କରିବା ନିମନ୍ତେ କୌଣସି ମହାପୁରୁ ଷଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ ହୋଇଥାଏ । କ୍ରିୟାମାନଙ୍କୁ ତ୍ୟାଗକରି ବସି, ଜ୍ଞାନୀ କହୁଥିବା ରୂଢିବାଦ କୃଷ କାଳରେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ବ୍ୟାପକ ଥିଲା । ତେଣୁ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ପ୍ରାରୟରେ ହିଁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଏହି ପ୍ରଶ୍ନକୁ ଚତୁର୍ଥ ଥର ନିମନ୍ତେ ସ୍ୱୟଂ ଉଠାଇଲେ ଯେ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ଏବଂ ନିଷ୍କାକର୍ମ ଯୋଗ ଉଭୟାନୁସାରେ କର୍ମ କରିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ ।

ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କହିଥିଲେ - ହେ ଅର୍ଜୁନ ! କ୍ଷତ୍ରୀୟ ନିମନ୍ତେ ଯୁଦ୍ଧଠାରୁ ବଡ଼ କୌଣସି କଲ୍ୟାଣକାରୀ କାର୍ଯ୍ୟ ନାହିଁ । ଏହି ଯୁଦ୍ଧରେ ହାରିଲେ ଦେବତ୍ୱ ଏବଂ ଜିଶିଲେ ମହାମହିମ ହିଡି ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ । ଏପରି ବିଚାର କରି ଯୁଦ୍ଧକର । ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଏହି ବୁଦ୍ଧି ତୁମ ନିମନ୍ତେ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ବିଷୟରେ କୁହାଗଲା । କେଉଁ ବୁଦ୍ଧି ? ଏହାକି ଯେ ଯୁଦ୍ଧକର, ଜ୍ଞାନଯୋଗ ଏପରି ନୁହଁ ଯେ, ହାତ ଉପରେ ହାତରଖି ବସି ରହିବା । ଜ୍ଞାନଯୋଗରେ କେବଳ ନିଜର ହାନି – ଲାଭକୁ ସ୍ୱୟଂ ନିଷ୍ଟୟ କରି ନିଜର ଶକ୍ତିକୁ ଦେଖି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା । ଯେତେବେଳେ କି ପ୍ରେରକ ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଜ୍ଞାନଯୋଗରେ ଯୁଦ୍ଧ କରିବା ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଅଟେ ।

ୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଅର୍କୁନ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ ଯେ, ଭଗବାନ ! ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗ ଅପେକ୍ଷା ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ଯଦି ଆପଣଙ୍କୁ ଶ୍ରେଷ ମାନ୍ୟ, ତେବେ ଆପଣ ମୋତେ ଏହି ଘୋର କର୍ମରେ କାହିଁକି ଲଗାଉଛନ୍ତି ? ଅର୍କୁନଙ୍କୁ ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗ କଠିନ ପ୍ରତୀତ ହେଲା । ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ଯେ, ଉଭୟ ନିଷ୍ଠାକୁ ମୋ ଦ୍ୱାରା ହିଁ କୁହାଯାଇଥିଲା, କିନ୍ତୁ କୌଣସି ପଥ ଅନୁସାରେ କର୍ମକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବାର ବିଧାନ ନାହିଁ । ନା ତ ଏପରି ହିଁ ଅଟେ କି କର୍ମ ପ୍ରାରୟ ନକରି ପରମ ନୈଷ୍କର୍ମ୍ୟ ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଯିବ ଏବଂ ନା ପ୍ରାରୟ କରିଥିବା କ୍ରିୟାକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ନେଲେ ହିଁ କିଏ ପରମ ସିଦ୍ଧିକୁ ପାଇଥାଏ, ଉଭୟ ମାର୍ଗରେ ନିୟତକର୍ମ ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟା କରିବାକୁ ହିଁ ହେବ ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ଅର୍କୁନ ଭଲ ରୂପେ ବୁଝିଗଲେ ଯେ, ଜ୍ଞାନମାର୍ଗ ଠିକ୍ ଲାଗୁ ଅଥବା ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ମାର୍ଗ ଉଭୟ ଦୃଷ୍ଟିରେ କର୍ମ କରିବାକୁ ହିଁ ପଡ଼ିଥାଏ । ହେଲେ ମଧ୍ୟ ପଞ୍ଚମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ ଯେ, ଫଳଦୃଷ୍ଟିରୁ କେଉଁଟି ଶ୍ରେଷ ଅଟେ ? କେଉଁଟି ସୁବିଧାଜନକ ହେବ ? ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ଉଭୟମାର୍ଗ ପରମ ଶ୍ରେୟ ହିଁ ଦେଇଥାନ୍ତି । ଗୋଟିଏ ୟାନକୁ ହିଁ ଉଭୟ ମାର୍ଗ ପହୁଞ୍ଚାଇଥାନ୍ତି । ହେଲେ ମଧ୍ୟ ସାଂଖ୍ୟଯୋଗ ଅପେକ୍ଷା ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗ ଶ୍ରେଷ । କାରଣ ନିଷ୍କାମ କର୍ମର ଆଚରଣ ନକରି କେହି ମଧ୍ୟ ସନ୍ୟାସ ହୋଇନଥାନ୍ତି । ଉଭୟ ମାର୍ଗରେ କର୍ମ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ଅତଃ ସ୍ପଷ୍ଟ ହେଉଛି ଯେ ସେହି ନିର୍ବାରିତ କର୍ମ ନକରି କେହି ସନ୍ୟାସୀ ହୋଇନଥାନ୍ତି ଏବଂ ନା କେହି ଯୋଗୀ ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାନ୍ତି । କେବଳ ଏହି ମାର୍ଗରେ ଚାଲୁଥିବା ପଥିକଙ୍କ ଦୁଇଟି ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ରହିଥାଏ । ଯାହାକି ପୂର୍ବରୁ କୁହାଯାଇଛି ।

# ଶ୍ରୀଭଗବାନୁବାଚ ଅନାଶ୍ରିତଃ କର୍ମଫଳଂ କାର୍ଯ୍ୟଂ କର୍ମ କରୋତି ୟଃ । ସ ସଂନ୍ୟାସୀ ଚ ୟୋଗୀ ଚ ନ ନିରଗ୍ନିନ୍ନ୍ ଚାକ୍ରିୟଃ ॥୧॥

ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ - ହେ ଅର୍କୁନ ! କର୍ମ ଫଳର ଆଶ୍ରୟ ରହିତ ହୋଇ ଅର୍ଥାତ୍ କର୍ମ କରିବା ସମୟରେ କୌଣସି ପ୍ରକାର କାମନା ନରଖି, ଯିଏ କାର୍ଯ୍ୟଂକର୍ମ - କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ପ୍ରକ୍ରିୟା ବିଶେଷ କରିଥାଏ, ସେ ହିଁ ସନ୍ୟାସୀ ଓ ଯୋଗୀ ଅଟେ । କେବଳ ଅପ୍ନିକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ତଥା କେବଳ କ୍ରିୟାମାନଙ୍କୁ ତ୍ୟାଗ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ନା ସନ୍ୟାସୀ ନା ଯୋଗୀ । କ୍ରିୟା ବହୁତ ଗୁଡ଼ିଏ ରହିଛି, ସେଥିରୁ କାର୍ଯଂକର୍ମ - କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ପ୍ରକ୍ରିୟା, ନିୟତକର୍ମ, ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରାଯାଇଥିବା କୌଣସି କ୍ରିୟା ବିଶେଷ । ତାହା ହେଉଛି ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟା - ଯାହାର ଶୂଦ୍ଧ ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଆରାଧନା, ଯାହାକି ଆରାଧ୍ୟ ଦେବଙ୍କ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ବିଧି ବିଶେଷ । ତାହାକୁ କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ଦେବା ହିଁ କର୍ମ । ଯିଏ ଏହାକୁ କରିଥାଏ, ସେହିଁ ସନ୍ୟାସୀ ଅଟେ । ସେ ହିଁ ଯୋଗୀ ହୋଇଥାଏ । କେବଳ ଅପ୍ନିକୁ ତ୍ୟାଗ କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି, ମୁଁ ଅପ୍ନିକୁ ସର୍ଶ କରୁନାହିଁ । ଅଥବା କର୍ମ ତ୍ୟାଗ କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି, ନୋର ନିମନ୍ତେ କର୍ମ ହିଁ ନାହିଁ, ମୁଁ ତ ଆତ୍ମଜ୍ଞାନୀ ଅଟେ । କେବଳ ଏପରି ହିଁ କହୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି କର୍ମକୁ ପ୍ରାରୟ କରନିଥାଏ, କରିବା ଯୋଗ୍ୟ କ୍ରିୟା ବିଶେଷକୁ ନକରେ, ସେ ନା ସନ୍ୟାସୀ ଅଟେ ନା ଜ୍ଞାନୀ । ଏହା ଉପରେ ପ୍ରନଃ ଦେଖ –

#### ୟଂ ସନ୍ନ୍ୟାସମିତି ପ୍ରାହୁର୍ୟୋଗଂ ତଂ ବିଦ୍ଧି ପାଣ୍ଡବ । ନ ହ୍ୟସଂନ୍ୟୟସଂକଳ୍ପୋ ୟୋଗୀ ଭବତି କଣ୍ଟନ ॥୨॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଯାହାକୁ 'ସନ୍ଧ୍ୟାସ' କହନ୍ତି, ତାହାକୁ ତୁମେ ଯୋଗ ବୋଲି ଜାଣ । କାରଣ ସଙ୍କନ୍ଧ ତ୍ୟାଗ ନକରି କୌଣସି ପୁରୁଷ ଯୋଗୀ ହୋଇନଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ କାମନା ତ୍ୟାଗ ଉଭୟ ମାର୍ଗରେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ତେବେ ତ ସରଳ ହୋଇଗଲା ଯେ, କହିଦିଅ ଆମେ ତ ସଙ୍କନ୍ଧ କରୁନାହୁଁ ଏବଂ ହୋଇଗଲୁ ଯୋଗୀ– ସନ୍ଧ୍ୟାସୀ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହନ୍ତି, ଏପରି କଦାପି ନହାଁ ।

# ଆରୁରୁକ୍ଷୋର୍ମୁନେର୍ୟୋଗଂ କର୍ମ କାରଣମୁଚ୍ୟତେ । ଯୋଗାରୁଢସ୍ୟ ତସୈବ ଶମଃ କାରଣମୁଚ୍ୟତେ ।।୩॥

ଯୋଗରେ ଆରୂଢ ହେବା ଇଚ୍ଛାଯୁକ୍ତ ମନନଶୀଳ ପୁରୁଷଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଯୋଗ ପ୍ରାସ୍ତିରେ କର୍ମ କରିବା ହିଁ କାରଣ ଅଟେ ଏବଂ ଯୋଗ ଅନୁଷ୍ଠାନ କରିକରି ଯେତେବେଳେ ସେ ପରିଶାମ ଦେବା ଅବସ୍ଥାକୁ ଆସିଯାଏ, ସେହି ଯୋଗାରୂଢଡାରେ ସମଃ କାରଣଂ ଉଚ୍ୟତେ । ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସଙ୍କଳ୍ପର ଅଭାବ ହିଁ କାରଣ ଅଟେ । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ସଙ୍କଳ୍ପ କେବେ ପିଣ୍ଡ ଛାଡ଼ିନଥାଏ ।

# ୟଦା ହି ନେନ୍ଦ୍ରିୟାର୍ଥେଷୁ ନ କର୍ମସ୍ୱନୁଷଜତେ । ସର୍ବସଂକଳ୍ପସଂନ୍ୟାସୀ ୟୋଗାରୂଢଞ୍ଜଦୋଚ୍ୟତେ ॥୪॥

ଯେଉଁ କାଳରେ ପୁରୁଷ ନା ତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଭୋଗରେ ଆସକ୍ତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ନା କର୍ମରେ ହିଁ ଆସକ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଯୋଗର ପରିପକ୍ ଅବୟାରେ ପହଞ୍ଚଗଲା ପରେ ଆଗକୁ କର୍ମ କରି କାହାକୁ ଖୋଜିବା ? ଅତଃ ନିୟତ କର୍ମ ଆରାଧନାର ଆବଶ୍ୟକତା ରହିନଥାଏ । ତେଣୁ ସେ କର୍ମରେ ମଧ୍ୟ ଆସକ୍ତ ହୋଇନଥାଏ, ସେହି କାଳରେ ସର୍ବସଙ୍କକ୍ଷ ସନ୍ୟାସୀ ସମୟ ସଙ୍କକ୍ଷର ଅଭାବ ହୋଇଯାଏ । ତାହା ହିଁ ସନ୍ୟାସ, ତାହା ହିଁ ଯୋଗାରୂଢତା । ଏହା ବ୍ୟତିତ ରାୟାରେ ସନ୍ୟାସ ନାମରେ କୌଣସି ବୟ୍ତ ନଥାଏ । ଏହି ଯୋଗାରୃଢତାରୁ ଲାଭ କ'ଣ ?

# ଭଦ୍ଧରେଦାତ୍ପନାଃତ୍ପାନଂ ନାତ୍ପାନମବସାଦ୍ୟେତ୍ । ଆପୈବ ହ୍ୟାତ୍ପନୋ ବନ୍ଧୁରାପୈବ ରିପୁରାତ୍ପନଃ ॥୫॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମନୁଷ୍ୟକୁ ନିଜ ଦ୍ୱାରା ନିଜର ଉଦ୍ଧାର କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ନିଜର ଆତ୍ପାକୁ ଅଧୋଗତିରେ ନ ପକାନ୍ତୁ । କାରଣ ଏହି ଜୀବାତ୍ପା ସ୍ୱୟଂ ନିଜର ମିତ୍ର ଅଟେ ଏବଂ ଏହା ନିଜର ଶତ୍ରୁମଧ୍ୟ ଅଟେ । କେବେ ଏହା ଶତ୍ରୁହୋଇଥାଏ ଏବଂ କେବେ ମିତ୍ର ହୋଇଥାଏ ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି–

# ବନ୍ଧୁରାତ୍ପାତ୍ପନୟସ୍ୟ ୟେନାତ୍ପେବାତ୍ପନା ଜିତଃ । ଅନାତ୍ପନୟୁ ଶତ୍ରୁତ୍ୱେ ବର୍ତ୍ତେତାତ୍ପେବ ଶତ୍ରୁବତ୍ ॥୬॥

ଯେଉଁମାନେ ନିଜର ଆତ୍ମାଦ୍ୱାରା ମନ ଓ ଇନ୍ଦିୟ ସହିତ ଶରୀରକୁ ବଶରେ କରିଥାନ୍ତି । ତାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ନିଜର ଆତ୍ମା ହିଁ ମିତ୍ର ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଯେଉଁମାନେ ନିଜ ଆତ୍ମାଦ୍ୱାର ମନ ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସହିତ ଶରୀରକୁ ବଶରେ କରି ନଥାନ୍ତି, ତାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ନିଜର ଆତ୍ମା ସ୍ୱୟଂ ଶତ୍ରୁତାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ ।

ଏହି ଦୁଇଟି ଶ୍ଲୋକରେ ଶୀକୃଷ ଗୋଟିଏ ହିଁ କଥା କହିଛନ୍ତି ଯେ, ନିଜ ଦ୍ୱାର ନିଜ ଆତ୍ପାର ଉଦ୍ଧାର କର । ଆତ୍ପାକୁ ଅଧୋଗତିକୁ ନିଅନ୍ତ ନାହିଁ । କାରଣ ଆତ୍ମା ହିଁ ମିତ୍ର ଅଟେ । ସୂଷ୍ଟିରେ ନା ଅନ୍ୟ କେହି ଶତ୍ର, ନା ମିତ୍ର । କେଉଁ ପ୍ରକାର ? ଯାହାଦ୍ୱାରା ମନ ସିହିତ ଇଦ୍ଦିୟ ଜିଶା ଯାଇଛି, ତାହା ନିମନ୍ତେ ତାହାଙ୍କ ଆତ୍ମା ମିତ୍ ହୋଇ ମିତ୍ରତାରେ ବର୍ତ୍ତଥାଏ । ପରମ କଲ୍ୟାଣ କରିବାରେ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଯାହାଦ୍ୱାରା ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦିୟ ଜିଣା ଯାଇପାରିନାହିଁ, ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ତାଙ୍କରି ଆତ୍ମା ଶତ୍ରୁ ହୋଇ ଶତ୍ରୁତାରେ ବର୍ତ୍ତୁଥାଏ । ନାନାଦି ପ୍ରକାର ଯୋନିରେ ଏବଂ ଯାତନାମାନଙ୍କ ଆଡ଼କ ନେଇଯାଇଥାଏ । ପ୍ରାୟଃ ଲୋକେ କହନ୍ତି ଯେ, ମୁଁ ତ ଆତ୍ମା । ଗୀତାରେ ବର୍ଣ୍ଣନ ରହିଛି, ''ଆତ୍ମା କୁ ନା ଶସ୍ତ କାଟି ପାରିବ, ନା ଅଗ୍ରି ଜଳାଇ ପାରିବ, ନା ବାୟୁ ଶୁଖାଇ ପାରିବ, ନା ଆକାଶ ତାକୁ ନିଜ ଭିତରେ ସମାହିତ କରିପାରିବ । ଆତ୍ମା ନିତ୍ୟ, ଅମୃତ ସ୍ୱରୂପ, ଅପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଓ ଶାଶୃତ ଅଟେ ଏବଂ ତାହା ମୋ ଭିତରେ ହିଁ ରହିଛି ।'' ସେମାନେ ଗୀତାର ଏହି ପଂକ୍ତିମାନଙ୍କ ଉପରେ ଧ୍ୟାନ ଦିଅନ୍ତି ନାହିଁ ଯେ, ଆତ୍ମା ଅଧୋଗତିକୁ ମଧ୍ୟ ଯାଇଥାଏ । ଆତ୍ମାର ଉଦ୍ଧାର ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ଯାହା ପାଇଁ **'କାୟର୍ଏଂକର୍ମ'–** କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ପକିୟା ବିଶେଷକୁ କ୍ୱିୟାନ୍ୱିତ କରି ହିଁ ଉପଲନ୍ତ କରିବା କୁହାଯାଇଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଅନୁକୂଳ ଆତ୍ପାର ଲକ୍ଷଣ ଦେଖିବା-

# କିତାତ୍ପନଃ ପ୍ରଶାନ୍ତସ୍ୟ ପରମାତ୍ପା ସମାହିତଃ । ଶୀତୋଷସୁଖଦୁଃଖେଷୁ ତଥା ମାନାପମାନୟୋଃ ॥୭॥

ଥଣା-ଗରମ, ସୁଖ-ଦୁଃଖ ଏବଂ ମାନ-ଅପମାନରେ ଯାହାର ଅବଃକରଣର ବୃତ୍ତି ଭଲ ରୂପେ ଶାନ୍ତ ହୋଇଯାଇଛି । ଏପରି ସ୍ୱାଧିନ ଆତ୍ମବାନ ପୁରୁଷଙ୍କ ଠାରେ ପରମାତ୍ମା ସଦୈବ ସ୍ଥିତ ରହିଥାନ୍ତି । କେବେ ଭିନ୍ନ ହୋଇନଥାନ୍ତି । ଜିତାତ୍ମା ଅର୍ଥାତ୍ ଯିଏ ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଙ୍କୁ ଜିଣି ପାରିଛି । ବୃତ୍ତି ପରମଶାନ୍ତିରେ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇଯାଇଛି । (ଏହା ହିଁ ଆତ୍ମାର ଉଦ୍ଧାରର ଅବସ୍ଥା) ଆଗକୁ କହୁଛନ୍ତି –

# ଜ୍ଞାନବିଜ୍ଞାନତୃପ୍ତାତ୍ମ। କୂଟସ୍ଥୋ ବିଜିତେନ୍ଦ୍ରିୟଃ । ଯୁକ୍ତ ଇତ୍ୟୁବ୍ୟତେ ୟୋଗୀ ସମଲୋଷ୍ଟାଶ୍ମକାଞ୍ଚନଃ ॥୮॥

-ଯାହାର ଅତ୍ତଃକରଣ ଜ୍ଞାନ–ବିଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ତୃପ୍ତ, ଯାହାର ସ୍ଥିତି ଅଚଳ, ସ୍ଥିର ଓ ବିକାର ରହିତ, ଯିଏ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ବିଶେଷ ରୂପରେ ଜିତିପାରିଛି, ତାହାର ଦୃଷ୍ଟିରେ ମାଟି, ପଥର ଓ ସୁବର୍ଣ୍ଣ ଏକ ସମାନ ହୋଇଥାଏ । ଏପରି ଯୋଗୀଙ୍କ 'ଯୁକ୍ତ' କହାଯାଇଛି । 'ଯୁକ୍ତ'ର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଯୋଗରେ ସଂଯୁକ୍ତ । ଏହା ଯୋଗର ପରାକାଷା । ଯାହାକୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ପଞ୍ଚମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ୭ ଠାରୁ ୧୨ ଶ୍ଲୋକ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚିତ୍ରଣ କରି ଆସିଛନ୍ତି । ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ଏବଂ ତାହା ସହିତ ହୋଇ ପାରୁଥିବା ଜାନକାରୀ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଯଦି ଗୋଟିଏ ଇଞ୍ଚ ମଧ୍ୟ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଠାରୁ ଅଲଗା ରହିଛି, ଜାଣିବାର ଇଛା ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ଅଜ୍ଞାନୀ ହିଁ ଅଟେ । ସେହି ପେରକ କିପରି ସର୍ବବ୍ୟାପ୍ତ ଅଟେ ? କିପରି ପ୍ରେରଣା ଦେଇଥାଏ ? କିପରି ଅନେକ ଆତ୍ମାଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ସାଥିରେ ପଥ ପ୍ରଦର୍ଶିତ କରିଥାଏ , କିପରି ସେ ଭୃତ ଭବିଷ୍ୟତ ଓ ବର୍ତ୍ତମାନର ଜ୍ଞାତା ହୋଇଥାଏ ? ସେହି ପେରକ ଇଷ୍ଟଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରଣାଳୀର ଜ୍ଞାନ ହିଁ ବିଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଯେଉଁ ଦିନରୁ ହୁଦୟରେ ଇଷ୍ଟ ଆବିର୍ଦ୍ଭାବ ହୋଇଥାଏ, ସେହି ଦିନରୁ ସେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେବାରେ ଲାଗିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ପାରୟରେ ସାଧକ ବ୍ରଝି ପାରିନଥାଏ । ପରାକାଷା କାଳରେ ହିଁ ଯୋଗୀ ତାହାଙ୍କ ଆନ୍ତରିକ କାର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରଣାଳୀକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣତଃ ବୁଝିପାରିଥାନ୍ତି । ଏହା ବୁଝିବା ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଯୋଗାରୃଢ ଅଥବା ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଅନ୍ତଃକରଣ ଜ୍ଞାନ ବିଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ତୃଷ୍ଟ ରହିଥାଏ । ଏହି ପ୍ରକାର ଯୋଗଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ସ୍ଥିତିକୁ ନିର୍ପଣ କରି ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶୀକୃଷ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି -

# ସୁହୃନ୍ନିତ୍ରାର୍ଯୁଦାସୀନମଧ୍ୟସ୍ଥ ଦ୍ୱେଷ୍ୟ ବନ୍ଧୁଷୁ ସାଧୁଷ୍ପପି ଚ ପାପେଷୁ ସମବୃଦ୍ଧିର୍ବିଶଷ୍ୟତେ ॥୯॥

ପ୍ରାପ୍ତି ପରେ ମହାପୁରୁଷ ସମଦର୍ଶୀ ଏବଂ ସମବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯେପରି ପୂର୍ବ ଶ୍ଲୋକରେ ସେ କହିଲେ ଯେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜ୍ଞାତା ଓ ପଞ୍ଚିତ, ସେ ବିଦ୍ୟା ବିନୟ ସମ୍ପନ୍ଧ ବ୍ରାହ୍ମଣଠାରେ, ଚଣ୍ଡାଳଠାରେ, ଗାଈ, କୁକୁର, ହାତୀଠାରେ ସମାନ ଦୃଷ୍ଟି ରଖିଥାନ୍ତି । ତାହାର ପୂରକ ଏହି ଶ୍ଲୋକ ଅଟେ । ସେ ହୃଦୟରେ ସହାୟତା କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ସହୃଦ୍ୟ, ମିତ୍ର, ବୈରୀ, ଉଦାସୀନ, ଦ୍ୱେଷୀ, ବନ୍ଧୁଗଣ, ଧର୍ମାତ୍ଯା ଏବଂ ପାପୀମାନଙ୍କ ଠାରେ ମଧ୍ୟ ସମାନ ଦୃଷ୍ଟିବାଲା ଯୋଗଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ଅତି ଶ୍ରେଷ । ସେ ତାହାଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟ ଉପରେ ଦୃଷ୍ଟିପାତ କରିନଥାନ୍ତି । ବରଂ ତାହାଙ୍କ ଭିତରେ ଥିବା ଆତ୍ମାଙ୍କ

ସଞ୍ଚାର ଉପରେ ହିଁ ଦୃଷ୍ଟି ପଡ଼ିଥାଏ । ଏହି ସବୁଥିରେ ସେ କେବଳ ଏତିକି ଅନ୍ତର ଦେଖିଥାଏ ଯେ, କିଏ ନିମ୍ନ ଶ୍ରେଣୀରେ, ତ କିଏ ନିର୍ମଳତା ସମୀପରେ । କିନ୍ତୁ ସେହି କ୍ଷମତା ସବୁଥିରେ ରହିଛି । ଏଠାରେ ଯୋଗଯୁକ୍ତଙ୍କ ଲକ୍ଷଣର ପୁନରାବୃତି କରୁଛନ୍ତି ।

ଯୋଗଯୁକ୍ତ କିଏ ଏବଂ କିପରି ହୋଇଥାଏ ? ସେ କିପରି ଯଜ୍ଞ କରିଥାଏ ? ଯଜ୍ଞଞ୍ଜଳୀ କିପରି ହେବା ଆବଶ୍ୟକ ? ଆସନ କିପରି ଆବଶ୍ୟକ ? ସେହି ସମୟରେ କିପରି ବସିବା ଉଚିତ୍ ? କର୍ଭା ଦ୍ୱାରା ପାଳନ କରାଯାଉଥିବା ନିୟମ, ଆହାର, ବିହାର, ଶୟନ, ଜାଗ୍ରତ, ସଂଯମ ତଥା କର୍ମରେ କିପରି ଚେଷ୍ଟା ହେବା ଆବଶ୍ୟକ ଇତ୍ୟାଦି ବିନ୍ଦୁମାନଙ୍କରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଆସନ୍ତା ପାଞ୍ଚ ଶ୍ଲୋକରେ ପ୍ରକାଶ କରୁଛନ୍ତି । ଯାହା ଦ୍ୱାରା ଆପଣ ମଧ୍ୟ ସେହି ଯଜ୍ଞକୁ ସମ୍ପନ୍ନ କରିପାରିବେ ।

ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ ଯଜ୍ଞର ନାମ ମାତ୍ର ନେଲେ ଏବଂ କହିଲେ ଯେ ଯଜ୍ଞର ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିଁ ନିୟତ କର୍ମ ଅଟେ । ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ ଯଜ୍ଞର ସ୍ୱରୂପ ବିଷ୍ଟୃତ ବର୍ଣ୍ଣନ କଲେ । ଯେଉଁଥିରେ ପ୍ରାଣକୁ ଅପାନରେ ହବନ ଏବଂ ଅପାନକୁ ପ୍ରାଣରେ ହବନ, ପ୍ରାଣ ଅପାନର ଗତିକୁ ଅବରୋଧ କରି ମନର ନିରୋଧାଦି କରାଯାଇଥାଏ । ସାରାଂଶତଃ ଯଜ୍ଞର ଶୁଦ୍ଧ ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଆରାଧନା ତଥା ସେହି ଆରାଧ୍ୟ ଦେବ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦୂର ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରାଉଥିବା ପ୍ରକ୍ରିୟା, ଯାହା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ପଞ୍ଚମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ମଧ୍ୟ କହିଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ତାହା ନିମନ୍ତେ ଆସନ, ଭୂମି, କରିବାର ବିଧି ଇତ୍ୟାଦିର ଚିତ୍ରଣ ଶେଷ ଥିଲା । ତାହାକୁ ହିଁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଡ ଏଠାରେ ପ୍ରକାଶ କରୁଛନ୍ତି –

### ୟୋଗୀ ଯୁଞ୍ଜୀତ ସତତମାତ୍ପାନଂ ରହସି ସ୍ଥିତଃ । ଏକାକୀ ୟତଚିତ୍ତାତ୍ମା ନିରାଶୀରପରିଗ୍ରହଃ ॥୧୦॥

ଚିଉକୁ ଜିତିବା ନିମନ୍ତେ ଲାଗି ରହିଥିବା ଯୋଗୀ ମନ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଓ ଶରୀରକୁ ବଶରେ ରଖି, ବାସନା ଓ ସଂଗ୍ରହ ରହିତ ହୋଇ ଏକାନ୍ତ ସ୍ଥାନରେ ଏକା ହିଁ ଚିଉକୁ (ଆମ୍ବୋପଲକ୍ଷି କରାଉଥିବା) ଯୋଗ କ୍ରିୟାରେ ଲଗାଇବା ଉଚିତ୍ । ତାହା ନିମନ୍ତେ ସ୍ଥାନ ଓ ଆସନ କିପରି ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ ?

ଶୁଚୌ ଦେଶେ ପ୍ରତିଷାପ୍ୟ ସ୍ଥିରମାସନମାତ୍ପନଃ । ନାତ୍ୟୁଚ୍ଛିତଂ ନାତିନୀତଂ ଚୈଳାଜିନକୁଶୋଉରମ୍ ॥୧୧॥ ଶୁଦ୍ଧ ଭୂମିରେ କୁଶ, ମୃଗଛାଲ, ବସ୍ତ ଅଥବା ଏଥିରୁ ଉଉରୋଉର ରେଶମୀ, ଉଲ୍ ଇତ୍ୟାଦି ବିଛାଇ ନିଜର ଆସନକୁ ନା ଅତି ଉଚ୍ଚ ନା ଅତି ନିଚ୍ଚ ଏପରି ସ୍ଥିର ସ୍ଥାପିତ କରିବା ଉଚିତ୍ । ଶୁଦ୍ଧଭୂମିର ତାପୂର୍ଯ୍ୟ ଭୂମିକ ଭଲଭାବରେ ସଫା କରି ବସିବାକ କହାଯାଏ । ନା କି କୌଣସି ପବିତ୍ର ସ୍ଥାନ ବିଶେଷ । ଜମି ଉପରେ କିଛି ବିଚ୍ଚେଇ ଦେବା ଉଚିତ । ମୂଗ ଚର୍ମ ହେଉ କିୟା ମସିଶା ଅଥବା ଯେକୌଣସି ବସ୍ତ, ଯାହାକିଛି ଉପଲବ୍ଧି ରହିଛି, କୌଣସି ଗୋଟିଏ ବିଛାଇ ନେବା ଆବଶ୍ୟକ । ଝୁଲୁଥିବା ଆସନ ଅନୃପଯୁକ୍ତ । ନା ଜମିରୁ ଅତିଉଚ୍ଚ, ନା ଜମିଠାରୁ ଅତି ନିଚ୍ଚା । ପୃକ୍ୟ ଗ୍ରମହାରାଜଜୀ ପାଞ୍ଚଇଞ୍ଚ ଉଚ୍ଚ ଏକ ଆସନରେ ବସଥିଲେ । ଥରେ ଭାବୃକ ଭକ୍ତମାନେ ଏକ ଫୁଟ ଉଚ୍ଚ ସଙ୍ଗମରମରର ଗୋଟିଏ ଆସନ ନେଇଆସିଲେ । ଗୁରୁ ମହାରାଜଙ୍ଗ ଦିନେ ବସିବା ପରେ କହିଲେ, ନାହିଁ ହୋ ! ବହୁତ ଉଚ୍ଚା ହୋଇଗଲା । (ଉଁଚେ ନହିଁ ବୈଠେ କେ ଚାହୀ, ସାଧି କୋ ଅଭିମାନ ହୋଇ ଜାବା କରତ ହିୈ । ନୀଚେହ୍ର ନ ବୈଠେ କେ ଚାହି, ହୀନତା ଆବତ ହୈ, ଅପନେ ସେ ଘୃଣାଆବତ ହୈ।) ଅର୍ଥାତ୍ ଉଚ୍ଚାସନରେ ବସିବା ଅନୁଚିତ । କାରଣ ସାଧୁଙ୍କୁ ଅଭିମାନ ଆସିଯିବ । ଅତି ନୀଚରେ ବସିବା ମଧ୍ୟ ଅନଚିତ କାରଣ ହୀନ ଭାବନା ଆସିପାରେ ଏବଂ ନିଜ ପତି ଘଣାଭାବ ମଧ୍ୟ ଆସିପାରେ । ଏତିକି କହି ସେ ଆସନକୁ ନେଇ ଜଙ୍ଗଲର ଏକ ବଗିଚାରେ ରଖିଦେଲେ । ସେଠାକୁ ମହାରାଜ ନା କେବେ ଯାଉଥିଲେ, ନା ବର୍ତ୍ତମାନ ମଧ୍ୟ କିଏ ଯାଉଛନ୍ତି । ଏହା ଥିଲା ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ କ୍ରିୟାତ୍ମକ ଶିକ୍ଷଣ । ଏହିପରି ସାଧକ ନିମନ୍ତେ ମଧ୍ୟ ବହୁତ ଉଚ୍ଚାସନ ହେବା ଉଚିତ ନହଁ । ନାହିଁ ତ ଭଜନ ପର୍ଭି ପରେ ହେବ, ପଥମେ ଅହଂକାର ଘର କରିନେବ । ଏହାପରେ-

# ତତ୍ରୈକାଗ୍ରଂ ମନଃ କୃତ୍ୱା ୟତଚିରେନ୍ଦ୍ରିୟକ୍ରିୟଃ । ଉପବିଶ୍ୟାସନେ ଯୁଞ୍ଜ୍ୟାତ୍ ୟୋଗମାମ୍ବିଶୁଦ୍ଧୟେ ॥୧୨॥

ସେହି ଆସନରେ ବସି (ବସି ହିଁ ଧାନ କରିବାର ବିଧାନ ରହିଛି) । ମନକୁ ଏକାଗ୍ରକରି, ଚିଉ ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ କ୍ରିୟାଗୁଡ଼ିକୁ ବଶକରି, ଅବ୍ତଃକରଣର ଶୁଦ୍ଧି ନିମନ୍ତେ ଯୋଗାଭ୍ୟାସ କରିବା ଉଚ୍ଚିତ୍ । ବର୍ତ୍ତମାନ କିପରି ବସିବା ଉଚ୍ଚିତ୍, ସେ ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି–

## ସମଂ କାୟଶିରୋଗ୍ରୀବଂ ଧାରୟନ୍ନଚଲଂ ସ୍ଥିରଃ । ସଂପ୍ରେକ୍ଷ୍ୟ ନାସିକାଗ୍ରଂ ସ୍ୱଂ ଦିଶଣ୍ଟାନବଲୋକୟନ୍ ॥୧୩॥

ଶରୀର, ମେରୁଦଣ୍ଡ ଓ ମୟକକୁ ସିଧା, ଅଚଳ, ସ୍ଥିର କରି (ଯେପରି କୌଣସି ଖୟ ଠିଆ କରାଯାଇଛି )ଏପରି ସିଧା, ଦୃଢ ହୋଇ ବସି ଯାଆନ୍ତୁ ଏବଂ ନିଜର ନାଶିକାର ଅଗ୍ରଭାଗରେ ଦୃଷ୍ଟି ରଖି (ନାଶିକାର ଅଗ୍ରଭାଗକୁ ଦେଖି ରହିବାର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ନାହିଁ ବରଂ ସିଧା ସଳଖ ବସିଲା ପରେ ନାଶିକାର ସାମନାରେ ଯେଉଁଠାକୁ ଦୃଷ୍ଟି ପଡ଼ିଥାଏ ଅଥବା ବସିଥିବା ନିଜ ଆସନରୁ ପ୍ରାୟ ତିନି ଚାରି ଫୁଟ ଦୂରରେ ଥିବା କୌଣସି ଏକ ବିନ୍ଦୁରେ ଦୃଷ୍ଟି ରଖିବ କିନ୍ତୁ ମନର ଦୃଷ୍ଟି ହୃଦୟରେ ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ ।) ଡାହାଣକୁ ବାମକୁ ଦୃଷ୍ଟିକରିବାର ଚଞ୍ଚଳତା ନରହିବା ଆବଶ୍ୟକ ତଥା ଅନ୍ୟ ଦିଗକୁ ନଦେଖି ସ୍ଥିର ଅବସ୍ଥାରେ ବସନ୍ତୁ ।

# ପ୍ରଶାନ୍ତାତ୍ମ। ବିଗତଭୀର୍ବ୍ରହ୍ମଚାରିବ୍ରତେ ସ୍ଥିତଃ । ମନଃ ସଂୟମ୍ୟ ମଚ୍ଚିତ୍ତୋ ୟୁକ୍ତ ଆସୀତ ମତ୍ପରଃ ॥୧୪॥

ବ୍ୟୁଚର୍ଯ୍ୟ ବ୍ତରେ ସ୍ଥିର ହୋଇ (ପାୟଃ ଲୋକେ କହିଥାନ୍ତି ଯେ, ଜନନେଦ୍ରିୟର ସଂଯମ ହିଁ ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ଅଟେ, କିନ୍ତୁ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଅନୁଭୂତି ଯେ, ମନ ଦ୍ୱାରା ବିଷୟ ସ୍ମରଣ କରି, ଚକ୍ଷ୍ରରେ ସେହି ଦୃଶ୍ୟ ଦେଖି, ତ୍ୱଚା ଦ୍ୱାରା ସ୍ପର୍ଶକରି, କାନ ଦାରା ବିଷୟୋଭେଜକ ଶବ୍ଦ ଶୁଣି, ଜନନେଦ୍ୟ ସଂଯମ ସୟବ ନାହିଁ । ବହୁଚାରୀର ବାୟବିକ ଅର୍ଥ ହେଉଛି, **ବହୁ ଆଚରତି ସ ବହୁଚାରୀ** - ବହୁର ଆଚରଣ ହେଉଛି ନିୟତ କର୍ମ, ଯଜ୍ଜର ପ୍ରକ୍ରିୟା, ଯାହାକୁ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି, **ୟାନ୍ତି ବହୁ ସନାତନମ୍** −ସନାତନ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଥାନ୍ତି, ତାହାକୁ କରିବା ସମୟରେ **ସର୍ଶାନ୍ କୃତ୍ପା** ବିହିର୍ବାହ୍ୟାନ୍ – ବାହାରର ସ୍ପର୍ଶ, ମନ ଏବଂ ସମସ୍ତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟର ସ୍ପର୍ଶ ବାହାରେ ହିଁ ତ୍ୟାଗକରି ଚିଉକୁ ବ୍ରହ୍ମ ଚିନ୍ତନରେ, ଶ୍ୱାସ-ପ୍ରଶ୍ୱାସରେ, ଧ୍ୟାନରେ ଲଗାଇବା ଉଚ୍ଚିତ୍। ମନ ବହୁରେ ଲାଗି ରହିଛି ତେବେ ବାହ୍ୟ ସୁରଣ କିଏ କରିବ ? ଯଦି ବାହ୍ୟ ସୁରଣ ହେଉଛି ତେବେ ମନ ଲାଗିଛି କିପରି ? ବିକାର ଶରୀରରେ ନଥାଏ ବରଂ ମନର ଅନ୍ତରାଳରେ ରହିଥାଏ । ଯଦି ମନ ବହ୍ମାଚରଣରେ ଲାଗି ରହିଛି, ତେବେ କେବଳ ଜନନେଦ୍ୱିୟ ସଂଯମ ନୁହଁ ସମ୍ପର୍ଶ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସଂଯମ ସ୍ୱଭାବିକ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଅତଃ ବ୍ରହ୍ମର ଆଚରଣରେ ସ୍ଥିତ ରହି) ଭୟ ରହିତ ଏବଂ ଭଲ ରୂପେ ଶାନ୍ତ ଅନ୍ତଃକରଣ ପୁରୁଷ ମନ୍କୁ ସଂଯମ ରଖି, ମୋ ଠାରେ ଲାଗି ରହିଥିବା ଚିଉଯୁକ୍ତ ହୋଇ, ମୋର ପରାୟଣ ହୋଇ ସ୍ଥିର ହୁଅ । ଏପରି କରିବାର ପରିଣାମ କ'ଣ ହେବ ?

# ୟୁଞ୍ଜନ୍ନେବଂ ସଦାତ୍ପାନଂ ୟୋଗୀ ନିୟତମାନସଃ । ଶାନ୍ତିଂ ନିର୍ବାଣପରମାଂ ମତ୍ସଂସ୍ଥାମଧିଗଚ୍ଛତି ॥୧୫॥

ଏହିପରି ନିଜକୁ ନିରନ୍ତର ସେହି ଚିନ୍ତନରେ ଲଗାଇ, ସଂଯତ ମନଯୁକ୍ତ ଯୋଗୀ ମୋ ଠାରେ ଛିତିରୂପୀ ପରାକାଷ୍ଷା ଯୁକ୍ତ ହୋଇଥିବା ଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁକରି ନିଜକୁ ନିରନ୍ତର କର୍ମରେ ଲଗାନ୍ତୁ । ଏଠାରେ ଏହି ପ୍ରଶ୍ନ ପ୍ରାୟଃ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା । ଆସନ୍ତା ଦୁଇ ଶ୍ଲୋକରେ ସେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ପରମାନନ୍ଦଯୁକ୍ତ ଶାନ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଶାରୀରିକ ସଂଯମ, ଯୁକ୍ତ ଆହାର, ଯୁକ୍ତ ବିହାର ଆବଶ୍ୟକ ।

# ନାତ୍ୟଶ୍ୱତସ୍ତୁ ୟୋଗୋଽଥି ନ ଚୈକାନ୍ତମନଶ୍ୱତଃ । ନ ଚାତି ସ୍ୱପ୍ନଶୀଳସ୍ୟ ଜାଗ୍ରତୋ ନୈବ ଚାର୍ଜୁନ ॥୧୬॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଏହି ଯୋଗ ନା ତ ବହୁତ ଭୋଜନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ସିଦ୍ଧହୋଇଥାଏ ଏବଂ ନା କିଛି ଭୋଜନ କରୁନଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିର ସିଦ୍ଧ ହୋଇଥାଏ । ତଥା ନା ଅତ୍ୟନ୍ତ ଶୋଇଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିର ସିଦ୍ଧ ହାଇଥାଏ ଏବଂ ନା ଅତ୍ୟନ୍ତ ଜାଗରଣ ରହୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିର ହିଁ ସିଦ୍ଧ ହୋଇଥାଏ । ତେବେ ସିଦ୍ଧ କାହାର ହୋଇଥାଏ ?

# ଯୁକ୍ତାହାରବିହାରସ୍ୟ ଯୁକ୍ତଚେଷ୍ଟସ୍ୟ କର୍ମସୁ । ଯୁକ୍ତସ୍ୱପ୍ନାବବୋଧସ୍ୟ ୟୋଗୋ ଭବତି ଦୁଃଖହା ॥୧୭॥

ଦୁଃଖ ନାଶ କରୁଥିବା ଏହି ଯୋଗ, ଉଚିତ୍ ଆହାର ବିହାର, କର୍ମରେ ଉପଯୁକ୍ତ ଚେଷା ଏବଂ ସନ୍ତୁଳିତ ଶୋଇବା ଉଠବା ବ୍ୟକ୍ତିର ହିଁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଥାଏ । ଅଧିକ ଭୋଜନ କରିବା ଦ୍ୱାରା ଆଳସ୍ୟ, ନିଦ୍ର ଓ ପ୍ରମାଦ ଘେରିଯିବ । ଭୋଜନ ତ୍ୟାଗ କରି ଦେଲେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନେ ଦୁର୍ବଳ ହୋଇପଡ଼ିବେ । ଅଚଳ ଥିର ବସିବା କ୍ଷମତା ରହିବ ନାହିଁ । ପୂଜ୍ୟ ଗୁରୁମହାରାଜୀ କହୁଥିଲେ ଯେ, ଆବଶ୍ୟକ ଭୋଜନରୁ କିଛି କମ୍ ଭୋଜନ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ବିହର ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧାନର ଅନୁକୂଳ ବିଚରଣ, କିଛି ପରିଶ୍ରମ ମଧ୍ୟ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଯେ କୀଣସି କାର୍ଯ୍ୟ ବାଛି ନେବା ଉଚ୍ଚିତ୍ । ଅନ୍ୟଥା ରକ୍ତ ସଞ୍ଚାଳନ ଶିଥିକ ହୋଇପଡ଼ିବ । ରୋଗ ବ୍ୟାଧ୍ୟ ଆସି ଘେରିଯିବେ । ଶୋଇବା, ଉଠିବା, ଆହାର ଏବଂ ଅଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱା । ଆୟୁ ହ୍ରାସ ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଥାଏ । ଗୁରୁ ମାହାରାଜ କହୁଥିଲେ, ଯୋଗୀକୁ ଚାରିଘଣ୍ଟା ଶୋଇବା ଉଚିତ୍ ଏବଂ ଅନବରତ ଚିନ୍ତନ୍ତର ଲାଗି ରହିବା ଉଚିତ୍ । ହଠ କରି ନଶୋଇବା ବ୍ୟକ୍ତି ଶିଘ୍ର ପାଗଳ ହୋଇଯାଏ । କର୍ମରେ ଉପଯୁକ୍ତ ଚେଷ୍ଟା ମଧ୍ୟ ହେଉ ଅର୍ଥାତ୍ ନିୟତ କର୍ମ ଆରାଧନାର ଅନୂରୂପ ନିରନ୍ତର ପ୍ରୟତ୍କଶୀଳ ହେବା ଉଚିତ୍ । ବାହ୍ୟ ବିଷୟକୁ ସ୍ମରଣ ନକରି ସଦୈବ ଯୋରେ ଲାଗି ରହିବା ବ୍ୟକ୍ତିର ହିଁ ଯୋଗ ସିଦ୍ଧ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ସଙ୍ଗେ ସଦୈବ ଯୋରେ ଲାଗି ରହିବା ବ୍ୟକ୍ତିର ହିଁ ଯୋଗ ସିଦ୍ଧ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ସଙ୍ଗେ ସଦ୍ଧେକ

# ୟଦା ବିନିୟତଂ ଚିଉମାମ୍ପନ୍ୟେବାବତିଷ୍ଠତେ । ନିଃସ୍କୃହଃ ସର୍ବକାମେଭ୍ୟୋ ୟୁକ୍ତ ଇତ୍ୟୁଚ୍ୟତେ ତଦା ॥୧୮॥

ଏହିପରି ଯୋଗାଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା ବିଶେଷ ରୂପରେ ବଶ କରାଯାଇଥିବା ଚିତ୍ତ ଯେଉଁ ସମୟରେ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଠାରେ ଭଲଭାବରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇଯାଏ, ବିଲୟ ହୋଇଯାଇଥାଏ, ସେହି ସମୟରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କାମନା ରହିତ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ହିଁ ଯୋଗଯୁକ୍ତ କୁହାଯାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ବିଶେଷ ରୂପରେ ଜଣିଥିବା ଚିତ୍ତର ଲକ୍ଷଣ କ'ଶ ?

#### ୟଥା ଦୀପୋ ନିବାତସ୍ଥୋ ନେଙ୍ଗତେ ସୋପମା ସ୍କୃତା । ୟୋଗିନୋ ୟତଚିତ୍ରସ୍ୟ ୟଞ୍ଜତୋ ୟୋଗମାତ୍ସନଃ ॥୧୯॥

ଯେଉଁପରି ବାୟୁ ରହିତ ସ୍ଥାନରେ ରଖାଯାଇଥିବା ଦୀପ ଶିଖା ହଲ୍ଚଲ୍ ନ ହୋଇ ରହିଥଏ, ତାର ଶିଖା ସିଧା ଉପରକୁ ଯାଉଥାଏ, ସେଥିରେ କମ୍ପନ ହୋଇନଥାଏ । ହି ଉପମା ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଧ୍ୟାନରେ ଲଗାଇଥିବା ଯୋଗୀଙ୍କ ବିକିତ ଚିଉକୁ ଦିଆଗଲା । ଦୀପଶିଖା ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ମାତ୍ର । ଆଜିକାଲି ଦୀପ ପ୍ରଚଳନ ଶିଥିକ ହୋଇଯାଇଛି ।ଧୂପକାଠି ଜଳାଇଲେ ଧୂଆଁ ସିଧା ଉପରକୁ ଯାଏ, ଯଦି ବାୟୁରେ ବେଗ ନଥାଏ ।ଏହା ଯୋଗୀଙ୍କ ବିଜିତ ଚିଉର ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ମାତ୍ର । ବର୍ତ୍ତମାନ ଚିଉ ଭଲେ ଜିଣାଯାଇଛି, ନିରୋଧ ହୋଇଯାଇଛି , କିନ୍ତୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ଚିଉ ରହିଛି । ଯେବେ ନିରୋଧ ଚିଉ ମଧ୍ୟ ବିଲୟ ହୋଇଯାଏ, ତେବେ କେଉଁ ବିଭୃତି ମିଳିଥାଏ ?

#### ୟତ୍ରୋପରମତେ ଚିତ୍ତଂ ନିରୁଦ୍ଧଂ ୟୋଗସେବୟା । ୟତ୍ର ଚୈବାତ୍ପନାତ୍ପାନଂ ପଶ୍ୟନ୍ନାତ୍ପନି ତୃଷ୍ୟତି ॥୨୦॥

ଯେଉଁ ଅବସ୍ଥାରେ ଯୋଗାଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା, (ବିନା ଅଭ୍ୟାସରେ କେବେ ବି ନିରୋଧ ହେବ ନାହିଁ, ଅତଃ ଯୋଗାଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା) ନିରୁଦ୍ଧ ହୋଇଥିବା ଚିଉ ମଧ ଉପରାମ ହୋଇଯାଏ, ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ, ବିଲୟ ହୋଇଯାଏ, ସେହି ଅବସ୍ଥାରେ ଆମ୍ନା- ନିଜ ଆତ୍ପାଦ୍ୱାରା ଆତ୍ପାନମ୍ ପରମାତ୍ସାକୁ ଦର୍ଶନକରି, ଆତ୍ମନ୍ୟେବ-ନିଜ ଆତ୍ପାରେ ହିଁ କୃଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ । ସେ ପରମାତ୍ପାଙ୍କୁ ହିଁ ଦେଖୁଥାଏ । ପରତ୍ର ନିଜର ଆତ୍ପାରେ ହିଁ ନ୍ତଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ । କାରଣ ପ୍ରାପ୍ତି କାଳରେ ତ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ହୋଇଥାଏ ।କିନ୍ତୁ ତତ୍କ୍ଷଣ ସେ ନିଜ ଆତ୍ପାକୁ ସେହି ଶାଶ୍ୱତ ଈଶ୍ୱରୀୟ ବିଭ୍ତି ଦ୍ୱାରା ଓଡପ୍ରୋତହୋଇଥାବା ପାଇଥାଏ । ବ୍ରହ୍ମ ଅଜର, ଅମର, ଶାଶୃତ, ଅବ୍ୟକ୍ତ ଏବଂ ଅମୃତ ସ୍ୱରୂପ ଅଟେ । ତେବେ ଏଠାରେ ଆତ୍ମା ମଧ୍ୟ ଅଜର, ଅମର ଶାଶ୍ୱତ ଏବଂ ଅମୃତ ସ୍ୱରୂପ ହୋଇଗଲା । ସେ ଅଚିନ୍ତ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଅଟେ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚିଉ ଏବଂ ଚିଉର ଲହରି ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆପଣଙ୍କ ଉପଭୋଗ ନିମନ୍ତେ ନହଁ । ଚିତ୍ତର ନିରୋଧ ଏବଂ ନିରୋଧ ଚିତ୍ତର ବିଲୟ କାଳରେ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଦର୍ଶନର ଠିକ୍ ଅନ୍ୟକ୍ଷଣରେ ସେହି ଈଶ୍ୱରୀୟ ଗୁଣ ଧର୍ମ ଦୃାର। ଯୁକ୍ତ ନିଜର ଆତ୍ପାକ ପାଇଥାଏ । ତେଣୁ ସେ ନିଜର ଆତ୍ପାରେ ହିଁ ସନ୍ତୃଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ହିଁ ତାହାର ସ୍ୱରୂପ । ଏହା ହିଁ ପରାକାଷା ମଧ୍ୟ । ଏହାର ପୂରକ ଆସନ୍ତା ଶ୍ଳୋକରେ ଦେଖିବା-

#### ସୁଖମାତ୍ୟନ୍ତିକଂ ୟଉଦ୍ ବୃଦ୍ଧିଗ୍ରାହ୍ୟମତିନ୍ଦ୍ରିୟମ୍ । ବେଉି ୟତ୍ର ନ ଚୈବାୟଂ ସ୍ଥିତଶ୍ଚଳତି ତତ୍ତ୍ୱତଃ ॥ ୨ ୧॥

ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କରୁ ଅତୀତ କେବଳ ଶୁଦ୍ଧ ହୋଇଥିବା ସୃଷ୍ମ ବୃଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ଗ୍ରହଣ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ଯାହାକି ଅନନ୍ତ ଆନନ୍ଦ ଅଟେ, ତାହାକୁ କେଉଁ ଅବସ୍ଥାରେ ଅନୁଭବ କରିଥାଏ ଏବଂ ଯେଉଁ ଅବସ୍ଥାରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇଥିବା ଯୋଗୀ ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପକୁ ତତ୍ତ୍ୱଦ୍ୱାରା କାଣି ବିଚଳିତ ହୋଇନଥାଏ, ସଦୈବ ସେଥିରେ ହିଁ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ରହିଥାଏ । ତଥା–

#### 

ପରମେଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତିରୂପ ଯେଉଁ ଲାଭ, ପରାକାଷାର ଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରି ତାହାଠାରୁ ଅଧିକ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଲାଭ ମାନିନଥାଏ ଏବଂ ଭଗବତ୍ ପ୍ରାପ୍ତିରୂପୀ ଯେଉଁ ଅବସ୍ଥାରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇଥିବା ଯୋଗୀ ଭୟଙ୍କର ଦୁଃଖରେ ମଧ୍ୟ ବିଚଳିତ ହୁଏ ନାହିଁ, ତାହାକୁ ଦୁଃଖର ଭାବନା ମଧ୍ୟ ହୋଇନଥାଏ, କାରଣ ଅନୁଭବ କରୁଥିବା ଚିଉ ତ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା । ଏହିପରି–

# ତଂ ବିଦ୍ୟାତ୍ତୁଃଖସଂୟୋଗବିୟୋଗଂ ୟୋଗସଂଙ୍କିତମ୍ । ସ ନିଷ୍ଟୟେନ ୟୋକ୍ତବ୍ୟୋ ୟୋଗାଽନିର୍ବିର୍ଣ୍ଣଚେତସା ॥୨୩॥

ଯାହା ସଂସାରର ସଂଯୋଗ ଓ ବିୟୋଗରୁ ରହିତ, ତାହାର ନାମ ଯୋଗ ଅଟେ । ଯାହା ଆତ୍ୟନ୍ତିକ ସୁଖ, ତାହାର ମିଳନର ନାମ ହିଁ ଯୋଗ ଅଟେ । ଯାହାକୁ ପରତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ମା କୁହାଯାଏ । ତାହାର ମିଳନର ନାମ ଯୋଗ । ସେହି ଯୋଗ କୁ ଅବିଚଳିତ ଚିଉ ଦ୍ୱାରା ନିଷ୍ଟୟ ପୂର୍ବକ କରିବା ହିଁ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଧୈର୍ଯ୍ୟ ପୂର୍ବକ ଲାଗି ରହିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ଯୋଗରେ ସଫଳ ହୋଇଥାଏ ।

# ସଂକଳ୍ପ ପ୍ରଭବାନ୍ କାମାଂଞ୍ୟକ୍କା ସର୍ବାନଶେଷତଃ । ମନସୈବେନ୍ଦ୍ରିୟଗ୍ରାମଂ ବିନିୟମ୍ୟ ସମନ୍ତତଃ ॥୨୪॥

ତେଣୁ କରି ସଙ୍କଳ୍ପରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କାମନା, ବାସନା ଏବଂ ଆସକ୍ତିକୁ ସର୍ବଥା ତ୍ୟାଗ କରି, ମନ ଦ୍ୱାରା ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସମୁଦାୟକୁ ସମ୍ପୂର୍ଶ୍ୱରୂପେ ବଶରେ କରିବା ଉଚିତ ।

ଶନ୍ତିଃ ଶନୈରୂପରମେଦ୍ବୃଦ୍ଧ୍ୟା ଧୃତିଗୃହୀତୟା । ଆତ୍ମସଂସ୍ଥଂ ମନଃ କୃତ୍ୱା ନ କିଂଚିଦପି ଚିନ୍ତୟେତ୍ ॥୨୫॥ ଧିରେ ଧିରେ ଅଭ୍ୟାସ କରି ଉପରାମତାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଅ । ଚିଉ ନିରୋଧ ଓ ନିରୋଧ ଚିତ୍ତ କ୍ରମଶଃ ବିଲୟ ହେଲେ, ତଦନ୍ତର ସେ ଧିର୍ଯ୍ୟ ଯୁକ୍ତ ବୁଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ମନକୁ ପରମାତ୍ପାରେ ସ୍ଥିର କରି ଅନ୍ୟ କିଛି ଚିନ୍ତନ ନକରି, ନିରନ୍ତର କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ବିଧାନ ରହିଛି । କିନ୍ତୁ ପ୍ରାରୟରେ ମନ ଲାଗୁ ନଥାଏ, ଏହା ଉପରରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି–

## ୟତୋ ୟତୋ ନିଶ୍ବରତି ମନଶ୍ଚଞ୍ଚଳମସ୍ଥିରମ୍ । ତତଞ୍ଚତୋ ନିୟମ୍ପ୍ୟେତଦାତ୍ମନ୍ୟେବ ବଶଂ ନୟେତ୍ ॥୨୬॥

ସ୍ଥିର ରହୁନଥିବା ଚଞ୍ଚଳ ମନ ଯେଉଁ କାରଣରୁ ସାଂସାରିକ ପଦାର୍ଥରେ ବିଚରଣ କରୁଥାଏ, ସେଠାରୁ ମନକୁ ଟାଣିଆଣି ବାରୟାର ଅନ୍ତରାତ୍ଯାରେ ହିଁ ନିରୋଧ କରିବା ଉଚିତ୍ । ପ୍ରାୟଃ ଲୋକେ କହନ୍ତି ଯେ, ମନ ଯେଉଁ ଆଡ଼େ ଯିବାକୁ ଚାହୁଁଛି, ତାକୁ ଯିବାକୁ ଦିଅ । ପ୍ରକୃତି ଆଡ଼କୁ ହିଁ ତ ଯିବ ଏବଂ ପ୍ରକୃତି ମଧ୍ୟ ସେହି ବ୍ରହ୍ମର ହିଁ ଅନ୍ତର୍ଗତ । ପ୍ରକୃତିରେ ବିଚରଣ କରିବା, ବ୍ରହ୍ମଠାରୁ ବାହାରେ ନୁହେଁ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ଏହା ଭୁଲ୍ । ଗୀତାରେ ଏହି ମାନ୍ୟତାର କୌଣସି ସ୍ଥାନ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ କଥନ ଏହା ଯେ ମନ ଯେଉଁ ଆଡ଼େ, ଯେଉଁ ମାଧ୍ୟମରେ ଯାଉନା କାହିଁକି, ସେହି ଠାରୁ ସେହି ମାଧ୍ୟମରେ ନିରୋଧ କରି ପରମାତ୍ଯାରେ ହିଁ ଲଗାଇବା ଉଚିତ୍ । ମନର ନିରୋଧ ସୟବ ହୋଇପାରିବ । ଏହି ନିରୋଧ ମନର ପରିଣାମ କ'ଣ ହେବ ?

# ପ୍ରଶାନ୍ତମନସଂ ହ୍ୟେନଂ ୟୋଗିନଂ ସୁଖମୁଉମମ୍ । ଉପୈତି ଶାନ୍ତରଜସଂ ବ୍ରହ୍ମଭୂତମକଳ୍କଷମ୍ ॥୨୭॥

ଯାହାର ମନ ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପରେ ଶାନ୍ତ, ପାପରୁ ରହିତ, ରଜୋଗୁଣ ଶାନ୍ତ ହୋଇଯାଇଥିବ, ଏହିପରି ବ୍ରହ୍ମରେ ଐକ୍ୟ ହୋଇଥିବା ଯୋଗୀଙ୍କୁ ସର୍ବୋଉମ ଆନନ୍ଦ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ଯାହା ଠାରୁ ଅଧିକ ଉତ୍ତମ ଆଉକିଛି ନଥାଏ ।ଏହା ଉପରେ ପନଃ କହୁଛନ୍ତି–

## ଯୁଞ୍ଜାନ୍ନେବଂ ସଦାତ୍ପାନଂ ୟୋଗୀ ବିଗତକଳ୍କଷଃ । ସୁଖେନ ବ୍ରହ୍ମସଂସ୍କର୍ଶମତ୍ୟନ୍ତଂ ସୁଖମଶ୍ଲୁତେ ॥୨୮॥

ପାପ ରହିତ ଯୋଗୀ ଏହି ପ୍ରକାର ଆତ୍ମାଙ୍କୁ ନିରନ୍ତର ସେହି ପରମାତ୍ଯାରେ ଲଗାଇ ସୁଖ ପୂର୍ବକ ପରବ୍ରହ୍ମ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତିର ଅନନ୍ତ ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭବ କରିଥାଏ । ସେ **ବ୍ରହ୍ମ ସଂସ୍କର୍ଗ** – ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ରହ୍ମକୁ ସ୍କର୍ଶ ଏବଂ ସେଥିରେ ପ୍ରବେଶ ସହିତ ଅନନ୍ତ ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭବ କରିଥାଏ, ଅତଃ ଭଜନ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଅଟେ । ଏହା ଉପରେ ପୁନଃ ଆଗକ୍ତ କହୁଛନ୍ତି–

#### ସର୍ବଭୃତସ୍ଥମାତ୍ପାନଂ ସର୍ବଭୃତାନି ଚାତ୍ପନି ।

#### ଈକ୍ଷତେ ୟୋଗୟୁକ୍ତାତ୍ପା ସର୍ବତ୍ର ସମଦର୍ଶନଃ ॥ ୨୯॥

ଯୋଗର ପରିଣାମରେ ଯୁକ୍ତାତ୍ଯା ପୁରୁଷ ସମୟଙ୍କ ଠାରେ ସମଭାବରେ ଦେଖିପାରୁଥିବା ଯୋଗୀ ଆତ୍ପାକୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତରେ ବ୍ୟାପ୍ତ ଦେଖୁଥାଏ ଏବଂ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତଙ୍କୁ ନିଜର ଆତ୍ପାରେ ହିଁ ପ୍ରବାହିତ ଦେଖିଥାଏ । ଏହି ପ୍ରକାର ଦେଖିବା ଦ୍ୱାରା ଲାଭ କ'ଶ ?

# ୟୋ ମାଂ ପଶ୍ୟନ୍ତି ସର୍ବତ୍ର ସର୍ବଂ ଚ ମୟି ପଶ୍ୟତି । ତସ୍ୟାହଂ ନ ପ୍ରଣଶ୍ୟାମି ସ ଚ ମେ ନ ପ୍ରଶଶ୍ୟତି ॥୩୦॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତରେ ମୋତେ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ବ୍ୟାପ୍ତ ଦେଖିଥାଏ, ଏବଂ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତଙ୍କୁ ମୋତେ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଅନ୍ତର୍ଗତ ଦେଖିଥାଏ । ତାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ମୁଁ ଅଦୃଶ୍ୟ ହୋଇ ନଥାଏ ଏବଂ ସେ ମଧ୍ୟ ମୋର ନିମନ୍ତେ ଅଦୃଶ୍ୟ ହୋଇନଥାଏ । ଏହା ପ୍ରେରକଙ୍କ ମୁହାଁମୁହିଁ ମିଳନ ଅଟେ, ସଖ୍ୟଭାବ ଓ ସାମିପ୍ୟ ମୁକ୍ତି ଅଟେ ।

### ସର୍ବଭୂତସ୍ଥିତଂ ୟୋ ମାଂ ଭକତ୍ୟେକତ୍ୱମାସ୍ଥିତଃ । ସର୍ବଥା ବର୍ତ୍ତମାନୋଃପି ସ ୟୋଗୀ ମୟି ବର୍ତ୍ତତେ ॥୩୧॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଅନେକତାରୁ ପରେ ଉପରୋକ୍ତ ଏକତ୍ୱ ଭାବରେ ମୋତେ, ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ଭଜନ କରିଥାଏ, ସେ ଯୋଗୀ ସବୁ ପ୍ରକାର କାର୍ଯ୍ୟରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ମୋ ଠାରେ ହିଁ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ । କାରଣ ମୋ ବିନା ତା ନିମନ୍ତେ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ରାୟା ହିଁ ନାହିଁ । ତାହାର ତ ସବୁକିଛି ବିଲୟ ହୋଇଗଲା । ସେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଉଠିବା, ବସିବା ଯାହା କିଛି କ୍ରିୟା କରିଥାଏ, ମୋର ସଙ୍କନ୍ତରେ ହିଁ କରିଥାଏ ।

# ଆମୌପମ୍ୟେନ ସର୍ବତ୍ର ସମଂ ପଶ୍ୟତି ୟୋଽର୍କୁନ । ସୁଖଂ ବା ୟଦି ବା ଦୁଃଖଂ ସ ୟୋଗୀ ପରମୋ ମତଃ ॥୩୨॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଯେଉଁ ଯୋଗୀ ନିଜଭଳି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତରେ ସମାନ ଦେଖୁଥାଏ, ନିଜ ପରି ହିଁ ଦେଖୁଥାଏ, ସୁଖ ଓ ଦୁଃଖ ମଧ୍ୟ ସମୟଙ୍କଠାରେ ସମାନ ଦେଖୁଥାଏ, ଯାହାର ଭେଦଭାବ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଇଛି, ସେହି ଯୋଗୀ ପରମ ଶ୍ରେଷ ମାନ୍ୟ । ଏଠାରେ ପ୍ରଶ୍ନ ପୁରା ହେଲା । ଏହା ଉପରେ ଅର୍କୁନ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ–

#### ଅର୍ଜ୍ୱନ ଉବାଚ

ୟୋଽୟଂ ୟୋଗସ୍କ୍ଷୟା ପ୍ରୋକ୍ତଃ ସାମ୍ୟେନ୍ ମଧୁସୂଦନ । ଏତସ୍ୟାହଂ ନ ପଶ୍ୟାମି ଚଞ୍ଚଲତ୍ୱାତ୍ ସ୍ଥିତିଂ ସ୍ଥିରାମ୍ ॥୩୩॥

ହେ ମଧୁସୂଦନ ! ଏହି ଯୋଗ ଆପଣ ପୂର୍ବେ କହି ଆସିଛନ୍ତି, ଯେଉଁଥିରୁ

ସମତ୍ୱଭାବ ବୃଷ୍ଟି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ମନ ଚଞ୍ଚଳ ହେବା ସମୟରେ ମୁଁ ବହୁତ ସମୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୋଗରେ ସ୍ଥିତ ରହି ପାରିଲା ଭଳି ଦେଖ ନାହିଁ ।

#### ଚଞ୍ଚଲଂ ହି ମନଃ କୃଷ୍ଣ ପ୍ରମାଥି ବଲବଦ୍ ଦୃଢମ୍ । ତସ୍ୟାହଂ ନିଗ୍ରହଂ ମନ୍ୟେ ବାୟୋରିବ ସ୍ୱଦୃଷ୍ଣରମ୍ ॥୩୪॥

ହେ କୃଷ ! ଏହି ମନ ବଡ଼ ଚଞ୍ଚଳ ଏବଂ ପ୍ରମଥନ ସ୍ୱଭାବଯୁକ୍ତ ଅଟେ । ପ୍ରମଥନ ଅର୍ଥ ଅନ୍ୟକୁ ମଛି ଦେଇପାରୁଥିବା, ହଠ ଯୁକ୍ତ ତଥା ବଳବାନ୍ ଅଟେ । ତେଣୁକରି ମନକୁ ବଶରେ କରିବାକୁ ମୁଁ ବାୟୁ ସଦୃଶ ଅତି ଦୁଷ୍କର ମନେ କରୁଛି । ତୋଫାନ ବାୟୁକୁ ଅଟକାଇବା ଏବଂ ମନର ନିରୋଧ ଏକ ସମାନ ଅଟେ । ଏହା ଉପରେ ଯେଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତ–

#### ଶ୍ରୀଭଗବାନୁବାଚ

#### ଅସଂଶୟଂ ମହାବାହୋ ମନୋ ଦୁର୍ନିଗ୍ରହଂ ଚଲମ୍ । ଅଭ୍ୟାସେନ ତୁ କୌନ୍ତେୟ ବୈରାଗ୍ୟେଶ ଚ ଗୃହ୍ୟତେ ॥୩୫॥

ମହାନ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟତ୍କଶୀଳ ହେ ମହାବାହୋ ଅର୍କୁନ ! ନିଃସନ୍ଦେହ ମନ ଚଞ୍ଚଳ ଏବଂ ବଡ଼ କଠିନତାରେ ବଶ ହୁଏ ତଥାପି ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ଏହା ଅଭ୍ୟାସ ଓ ବୈରାଗ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ବଶରେ ଆସିଥାଏ । ଯେଉଁଠାରେ ଚିଉକୁ ଲଗାଇବା ଉଚ୍ଚିତ୍, ସେଠାରେ ସ୍ଥିର କରିବା ନିମନ୍ତେ ବାରୟାର ପ୍ରୟତ୍କଶୀଳ ହେବା ହିଁ ଅଭ୍ୟାସ ତଥା ଦେଖିଥିବା, ଶୁଣିଥିବା ବିଷୟବସ୍ତୁରେ ଅର୍ଥାତ୍ ସଂସାର ଓ ସ୍ୱର୍ଗାଦି ବିଷୟ ଭୋଗରେ ରାଗ ଅର୍ଥାତ୍ ଆସକ୍ତିର ତ୍ୟାଗ ହିଁ ବୈରାଗ୍ୟ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହନ୍ତି ଯେ ମନକୁ ବଶ କରିବା କଠିନ କିନ୍ତୁ ଅଭ୍ୟାସ ଓ ବୈରାଗ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ଏହା ବଶ ହୋଇଥାଏ ।

# ଅସଂୟତାତ୍ପନା ୟୋଗୋ ଦୁଷ୍ତ୍ରାପ ଇତି ମେ ମତିଃ । ବଶ୍ୟାତ୍ପନା ତୁ ୟତତା ଶକ୍ୟେଃବାପ୍ତମୁପାୟତଃ ॥୩୬॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମନକୁ ବଶ ନକରିପାରିଥିବା ପୁରୁଷ ପାଇଁ ଯୋଗ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା କଠିନ । କିନ୍ତୁ ସ୍ୱବଶ ମନଯୁକ୍ତ ପ୍ରୟତ୍ନଶୀଳ ପୁରୁଷ ନିମନ୍ତେ ଯୋଗ ସହଜ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ମୋର ନିଜ ମତ ଅଟେ । ଯେତକି କଠିନ ତୁମେ ଭାବୃଛ, ସେତିକି କଠିନ ନୁହଁ । ଅତଃ ଏହାକୁ କଠିନ ମନେ କରି ଛାଡ଼ି ଦିଅନାହିଁ । ପ୍ରୟତ୍ନ ପୂର୍ବକ ଅଭ୍ୟାସ କରି ଯୋଗକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କର । କାରଣ ମନକୁ ବଶ କରିବା ପରେ ହିଁ ଯୋଗ ସୟବ ଅଟେ । ଏହା ପରେ ଅର୍କୁନ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ–

ଅର୍ଜୁନ ଉବାଚ

ଅୟତିଃ ଶ୍ରଦ୍ଧୟୋପେତୋ ୟୋଗାଚ୍ଚଲିତମାନସଃ ।

#### ଅପ୍ରାପ୍ୟ ୟୋଗସଂସିଦ୍ଧିଂ କାଂ ଗତିଂ କୃଷ ଗଚ୍ଛତି ॥୩୭॥

ଯୋଗାତ୍ତ୍ୟାସ କରୁଥିବା ସମୟରେ ଯଦି କାହାର ମନ ବିଚଳିତ(ଯୋଗଭ୍ରଷ୍ଟ) ହୋଇଯାଏ, ଯଦ୍ୟପି ବର୍ତ୍ତମାନ ଯୋଗରେ ତାର ଶ୍ରଦ୍ଧା ରହିଛି ତେବେ ଏପରି ପୁରୁଷ ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରପକ ପାପ୍ତ ନ ହୋଇ କେଉଁ ଗତିକ ପାଇଥାଏ ?

# କଚ୍ଚିନ୍ନୋଭୟବିଭ୍ରଷ୍ଟସ୍କିନ୍ନାଭ୍ରମିବ ନଶ୍ୟତି । ଅପ୍ରତିଷ୍ଠୋ ମହାବାହୋ ବିମୃଢୋ ବ୍ରହ୍ମଶଃ ପଥି ॥୩୮॥

ହେ ମହାବାହୋ ଶ୍ରୀକୃଷ ! ଭଗବତ୍ ପ୍ରାପ୍ତି ମାର୍ଗରୁ ବିଚଳିତ ହୋଇଥିବା ସେହି ମୋହିତ ପୁରୁଷ ଛିନ୍ନ-ଭିନ୍ନ ମେଘ ପରି ନଷ୍ଟ-ଭ୍ରଷ୍ଟ ତ ହୋଇନଥାଏ ? ଛୋଟିଆ ମେଘ ଖଣ୍ଡ ଆକାଶରେ ରହିଥିଲେ ମଧ୍ୟ, ନା ବର୍ଷା ହୋଇଥାଏ, ନା ପୁନଃ ମେଘରେ ମିଶି ପାରିଥାଏ । ବରଂ ବାୟୁର ବେଗରେ ଦେଖୁ ଦେଖୁ ବିଲୀନ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ସେହି ପ୍ରକାର ଶିଥିଳ ପ୍ରୟତ୍ନ ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ କିଛି ସମୟ ସାଧନ କଲାପରେ ସାଧନକୁ ସ୍ଥଗିତ କରିଥିବା ପୁରୁଷ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ ନାହିଁ ତ ? ସେ ନା ଆପଣଙ୍କ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରିପାରିଲା, ନା ଭୋଗ ହିଁ ଭୋଗି ପାରିଲା ? ତାହାର କେଉଁ ଗତି ହୋଇଥାଏ ?

#### ଏତନ୍ନେ ସଂଶୟଂ କୃଷ ଚ୍ଚେଭୁମର୍ହସ୍ୟଶେଷତଃ । ତ୍ୱଦନ୍ୟଃ ସଂଶୟସ୍ୟାସ୍ୟ ଚ୍ଚେଭା ନ ହ୍ୟପପଦ୍ୟତେ ॥୩୯॥

ହେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ! ମୋର ଏହି ସଂଶୟକୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ବିନାଶ କରିବା ନିମତ୍ତେ ଆପଣ ହିଁ ସକ୍ଷମ ଅଟନ୍ତି । ଆପଣଙ୍କ ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ କେହି ମଧ୍ୟ ଏହି ସଂଶୟକୁ ସମାଧାନ କରିବାରେ ସୟବ ନୁହଁନ୍ତି । ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି–

#### ଶ୍ରୀ ଭଗବାନ ଉବାଚ

# ପାର୍ଥ ନୈବେହ ନାମୁତ୍ର ବିନାଶୟସ୍ୟ ବିଦ୍ୟତେ । ନ ହି କଲ୍ୟାଣକୃତ୍ କଣ୍ଟିଦ୍ଦୁର୍ଗତିଂ ତାତ ଗଚ୍ଛତି ॥୪୦॥

ପାର୍ଥିବ ଶରୀରକୁ ହିଁ ରଥକରି ଲକ୍ଷ୍ୟ ଆଡ଼କୁ ଅଗ୍ରସର ହେଉଥିବା ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସେହି ପୁରୁଷର ନା ତ ଏହି ଲୋକରେ ନା ପରଲୋକରେ ମଧ୍ୟ ବିନାଶ ହୋଇଥାଏ । କାରଣ ହେ ତାତ ! ସେହି ପରମ କଲ୍ୟାଣକାରୀ ନିୟତ କର୍ମକୁ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଦୂର୍ଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ । ତେବେ ତାର ପରିଶାମ କ'ଶ ହୋଇଥାଏ ?

## ପ୍ରାପ୍ୟ ପୁଣ୍ୟକୃତାଂ ଲୋକାନୁଷିତ୍ୱା ଶାଶ୍ୱତୀଃ ସମାଃ । ଶୁଚୀନାଂ ଶ୍ରୀମତାଂ ଗେହେ ୟୋଗଭଷ୍ଟୋଽଭିଜାୟତେ ॥୪୧॥

ମନ ବିଚଳିତ ହେଲେ ଯୋଗଭ୍ରଷ୍ଟ ହୋଇଥିବା ସେହି ପୁରୁଷ, ପୂଣ୍ୟବାନଙ୍କ ଲୋକରେ ବାସନାମାନଙ୍କୁ ଭୋଗ କରି ଅର୍ଥାତ୍ ଯେଉଁ ବାସନାକୁ ନେଇ ସେ ଯୋଗଭ୍ରଷ୍ଟ ହୋଇଥିଲା, ଭଗବାନ ତାହାକୁ ଅନ୍ଥମାତ୍ରାରେ ଦେଖାଇ ଶିଖାଇ ଥାଆନ୍ତି । ତାହାକୁ ଭୋଗ କରି ସେ **ଶୂଚୀନାଂ ଶ୍ରୀମତାଂ** ଶୂଦ୍ଧ ଆରଚଣ ଯୁକ୍ତ ଶ୍ରୀମାନ ପୁରୁଷଙ୍କ ଗୃହରେ ଜନ୍ମ ନେଇଥାଏ । ଯିଏ ଶୁଦ୍ଧ ଆଚରଣ ଯୁକ୍ତ, ସେ ହିଁ ଶ୍ରୀମାନ୍ ଅଟନ୍ତି ।

# ଅଥବା ୟୋଗିନାମେବ କୁଳେ ଭବତି ଧୀମତାମ୍ । ଏଡଦ୍ଧି ଦୁଲୁର୍ଭତରଂ ଲୋକେ ଜନ୍ମ ୟଦୀଦୃଶମ୍ ॥୪୨॥

ଯଦି ଶ୍ରୀମାନ୍ ଗୃହରେ ଜନ୍ନ ନ ହୋଇପାରେ, ତେବେ ସେ ଥିର ବୁଦ୍ଧି ଯୁକ୍ତ ଯୋଗୀମାନଙ୍କ କୁଳରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଥାଏ । ଶ୍ରୀମାନଙ୍କ ଘରେ ପବିତ୍ର ସଂୟାର ବାଲ୍ୟାବସ୍ଥାରୁ ହିଁ ମିଳିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ସେଠାରେ ଜନ୍ନ ନ ହୋଇପାରିଲେ, ସେ ଯୋଗୀମାନଙ୍କ କୁଳରେ (ଗୃହରେ ନୁହଁ କୂଳରେ) ଶିଷ୍ୟ ପରମ୍ପରାରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଥାଏ । କବୀର, ତୁଳସୀ, ରୈଦାସ୍, ବାଲ୍ମୀକି, ଇତ୍ୟାଦିଙ୍କୁ ଶୁଦ୍ଧାଚରଣ ଶ୍ରୀମାନ୍ ଗୃହରେ ଜନ୍ନ ହୋଇ ନାହିଁ । ଯୋଗୀମାନଙ୍କ କୁଳରେ ପ୍ରବେଶ ମିଳି ଥିଲା । ସଦ୍ ଗୁରୁଙ୍କ କୁଳରେ ସଂୟାରର ପରିବର୍ତ୍ତନ ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ଜନ୍ନ ଅଟେ ଏବଂ ଏପରି ଜନ୍ନ ସଂସାରରେ ନିଃସନ୍ଦେହ ଅତି ଦୁର୍ଲଭ ହୋଇଥାଏ । ଯୋଗୀମାନଙ୍କ ଏଠାରେ ଜନ୍ନର ଅର୍ଥ ତାଙ୍କର ଶରୀର ଦ୍ୱାରା ପୁତ୍ରରୂପରେ ଜନ୍ନ ହେବା ନୁହଁ, ଗୃହତ୍ୟାଗ ପୂର୍ବରୁ ଜନ୍ନ ନେଉଥିବା ବାଳକ ମୋହ ବଶରେ ମହାପୁରୁଷଙ୍କୁ ପିତା ମାନୁଥିଲେ ମଧ୍ୟ, ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ପରିବାର ନାମରେ କିଏ ନ ଥାନ୍ତି । ଯେଉଁ ଶିଷ୍ୟ ତାହାଙ୍କ ମର୍ଯ୍ୟାଦାମାନଙ୍କର ଅନୁଷ୍ଠାନ କରିଥାନ୍ତି ତାହାର ମହତ୍ତ୍ୱ ପୁତ୍ରଠାରୁ ମଧ୍ୟ ବହୁ ଗୁଣରେ ମାନ୍ୟତା ରହିଥାଏ । ସେ ହିଁ ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ପ୍ରକୃତ ପୁତ୍ର ହୋଇଥାଏ ।

ଯିଏ ଯୋଗ ସଂଷ୍କାର ଯୁକ୍ତ ନୃହଁ, ତାହାଙ୍କୁ ମହାପୁରୁଷ ନିଜ ପାଖରେ ରଖିନଥାନ୍ତି । ପୂଜ୍ୟ ଗୁରୁଭଗବାନ ଯଦି ସାଧୁ ସଙ୍ଗଠନ କରିଥାନ୍ତେ, ତେବେ ହଜାର ସଂଖ୍ୟାରେ ବିରକ୍ତ ତାହାଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ହୋଇଯାଇଥାନ୍ତେ । କିନ୍ତୁ ସେ ଆସିଥିବା ବିରକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କାହାକୁ ଗାଡ଼ି ଖର୍ଚ୍ଚ ଦେଇ, କାହାକୁ ଘରେ ସୂଚନା ଦେଇ, କାହାକୁ ପତ୍ର ମାଧ୍ୟମରେ, କାହାକୁ ତ ବୁଝାଇ ସୁଝାଇ, ସମୟଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ନିଜ ଘରକୁ ଫେରାଇ ଦେଉଥିଲେ । ବହୁ ସାଧକ ହଠ କରିବାରୁ ତାଙ୍କୁ ଅପଶକୁନ ହେଲା । ଭିତରୁ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରେରଣା ହେଲା ଯେ ଏମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କାହା ପାଖରେ ସାଧୁର ଲକ୍ଷଣ ଗୋଟିଏ ମଧ୍ୟ ନାହିଁ । ଏମାନଙ୍କୁ ରଖିବା ଉଚିତ୍ ନୁହଁ । ଏମାନେ ସାଧନ ପଥରେ

ପାର ହେବେ ନାହିଁ । ନିରାଶ ହୋଇ କିଛି ଲୋକ ପାହାଡ଼ରୁ ଡ଼େଇଁ ନିଜର ଜୀବନ ବିସର୍ଜନ କରି ଦେଲେ କିନ୍ତ ମହାରାଜଜୀ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟର କାହାରିକ ରଖିଲେ ନାହିଁ । ପଣ୍ଟାତ୍ ଜାଣିଲା ପରେ କହିଲେ - **ଜାନତ ରହେଉଁ କି ବଡ଼ା ବିକଲ ହୈ** ଲେକିନ୍ ଈ ଶୋଚତୈ କି ସଚହଁ କେ ମରିଯାଇ ତୋ ରଖ ଲେତେ । ଏକ ତୋ ପତିତେ ରହତ, ଅଉର କା ହୋତ । ଅର୍ଥାତ୍ ମୁଁ ଜାଣୁଛି, ମୋତେ ବହୁତ ଦଃଖ ମଧ୍ୟ ଲାଗ୍ରଛି । ଏମାନେ ମରିଯିବେ ବୋଲି ଯଦି ମଁ ପଥମର ଜାଣିପାରତ୍ତି ତେବେ ନିଷ୍ଟୟ ରଖି ଦେଇଥାନ୍ତି । ପତିତ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ଜୀବିତ ତ ରହିଥାନ୍ତେ, ଅଧିକା କ'ଣ ହୁଅନ୍ତା ? ମମତ୍ୱ ତାହାଙ୍କ ନିକଟରେ ମଧ୍ୟ ଅଧିକ ଥିଲା, ହେଲେ ମଧ୍ୟ ରଖିଲେ ନାହିଁ । ଛଅ ସାତଜଣ ସାଧକଙ୍କ ଯାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଆଦେଶ ହୋଇଥିଲା – ଆକି କଣେ ଯୋଗଭୁଷ୍ଟ ସାଧକ ଆସୁଛି, କନ୍ନ କନ୍ନାନ୍ତରରୁ ଭୁମଣକରି ଆସ୍ତିଛି, ଏହି ନାମ ଏବଂ ଏହି ରୂପର କେହି ଆସିବେ । ତାହାକୁ ରଖ, ବ୍ରହ୍ଲବିଦ୍ୟା ଉପଦେଶ ଦିଅ, ତାହାକୁ ଆଗକୁ ବଢାଅ । କେବଳ ସେମାନଙ୍କ ହିଁ ରଖିଲେ । ଆଜି ମଧ୍ୟ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଜଣେ ମହାପୁରୁଷ ଧାରକୁଣ୍ଡିରେ ବସିଛନ୍ତି, ଅନ୍ୟ କଣେ ଅନୁସ୍ୱୟାରେ ଅଛନ୍ତି । ଦୁଇତିନିକଣ ଅନ୍ୟତ୍ର ଅଛନ୍ତି ସେମାନଙ୍କୁ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ କୁଳରେ ପ୍ରବେଶ ମିଳିଥିଲା । ଏପରି ମହାପୁରୁଷଙ୍କୁ ପାଇବା ଅତି ଦୂର୍ଲିଭ ।

# ତତ୍ର ତଂ ବୁଦ୍ଧିସଂୟୋଗଂ ଲଭତେ ପୌର୍ବଦେହିକମ୍ । ୟତତେ ଚ ତତୋ ଭୂୟଃ ସିଂସିଦ୍ଧୌ କୁରୁନନ୍ଦନ ॥୪୩॥

ସେଠାରେ ସେହି ପୁରୁଷ ପୂର୍ବଜନ୍ମରେ ସାଧନ କରିଥିବା ବୁଦ୍ଧିର ସଂଯୋଗକୁ ଅର୍ଥାତ୍ ସଂସ୍କାରକୁ ଅନାୟାସ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ । ହେ କୁରୁନନ୍ଦନ ! ପୂର୍ବଜନ୍ନ ସଂସ୍କାରର ପ୍ରଭାବ ଦ୍ୱାରା ସେହି ପୁରୁଷ ପୁଣି ସଂସିଦ୍ଧୌ ଭଗବତ୍ ପ୍ରାପ୍ତିରୂପୀ ପରମ ସିଦ୍ଧି ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟତ୍ନ କରୁଥାଏ ।

# ପୂର୍ବଭ୍ୟାସେନ ତେନୈବ ହ୍ରିୟତେ ହ୍ୟବଶୋ ଶପି ସଃ । ଜିଜ୍ଞାସୁରପି ଯୋଗସ୍ୟ ଶବ୍ଦବ୍ରହ୍ମାତିବର୍ତ୍ତତେ ॥୪୪॥

ଶ୍ରୀମାନଙ୍କ ଘରେ ବିଷୟ ବାସନାର ବଶରେ ରହିଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ପୂର୍ବ ଜନ୍ମର ଅଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା ଭଗବତ୍ ପଥ ଆଡ଼ିକୁ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଯୋଗରେ ଶିଥିଳ ପ୍ରୟତ୍ନଯୁକ୍ତ ଜିଜ୍ଞାସୁ ମଧ୍ୟ ବାଶୀର ବିଷୟକୁ ପାରକରି ନିର୍ବାଣ ପଦକୁ ପାଇଯାଇଥାଏ। ତାହାର ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଏହା ହିଁ ଏକମାତ୍ର ଉପାୟ । କେହି ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ଜନ୍ବରେ ପାଇନଥାଏ ।

#### ପ୍ରୟଦ୍ନାଦ୍ୟତମାନସ୍ତୁ ୟୋଗୀ ସଂଶୁଦ୍ଧକିଲ୍ ବିଷଃ । ଅନେକଜନ୍ମସଂସିଦ୍ଧୟତୋ ୟାତି ପରାଂ ଗତିମ୍ ॥୪୫॥

ଅନେକ ଜନ୍ମରୁ ପ୍ରୟତ୍ନ କରି ଆସୁଥିବା ଯୋଗୀ ପରମ ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ପ୍ରୟତ୍ୱ ପୂର୍ବକ ଅଭ୍ୟାସ କରଥିବା ଯୋଗୀ ସମୟ ପାପର୍ ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣରପେ ଶ୍ୱଦ୍ଧ ହୋଇ ପରମଗତିକ ପାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ପାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଏହା ହିଁ କ୍ମ ଅଟେ । ପ୍ରଥମେ ଶିଥିଳ ପ୍ରୟତ୍ନର ହିଁ ସେ ଯୋଗ ପ୍ରାରୟ କରିଥାଏ, ମନ ବିଚଳିତ ହେଲେ ପୁନଃ ଜନ୍ମ ନେଇଥାଏ । ସଦ୍ଗୁରଙ୍କ କ୍ଳରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଥାଏ ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟେକ କନ୍ସରେ ଅଭ୍ୟାସ କରି କରି ଶେଷରେ ସେଠାରେ ହିଁ ପହଞ୍ଚଯାଇଥାଏ । ଯାହାର ନାମ ପରମଗତି ପରମଧାମ କୁହାଯାଇଛି । ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଥିଲେ ଯେ, ଏହି ଯୋଗରେ ବୀଜ ନଷ୍ଟ ହୋଇନଥାଏ । ଆପଣ ଦୁଇପାଦ ମାତ୍ର ଚାଲିଗଲେ, ସେହି ସାଧନ କେବେ ନଷ୍ଟ ହୋଇନଥାଏ । ଯେ କୌଣସି ପରିସ୍ଥିତିରେ ରହି ମଧ୍ୟ ମନୃଷ୍ୟ ଏପରି କରିପାରିବ । ଅଳ୍ପ ସାଧନ ଜଞ୍ଜାଳରେ ରହି ହିଁ କରିପାରିଥାନ୍ତି । କାରଣ ସେମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ସମୟ ହିଁ ନଥାଏ । ଆପଣ କଳା, ଗୋରା, ସୃଦେଶୀ କିୟା ବିଦେଶୀ ଅଥବା ଯେକୌଣସି ସ୍ଥାନରେ ରହନ୍ତ ନା କାହିଁକି, ଗୀତା ସମଞ୍ଚଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ । ଗୀତା ଆପଣଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ଅଟେ । କାରଣ ଆପଣ ମନୃଷ୍ୟ । ତୀବ୍ ପ୍ରୟତ୍କଶୀଳ ଭଲେ ଯାହା ହେଉନା କାହିଁକି, ଶିଥିକ ପ୍ରୟତ୍ନପୁକ୍ତ ଗ୍ହସ୍ଥ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ଗୀତା ଗ୍ହସ୍ଥ, ବିରକ୍ତ, ଶିକ୍ଷିତ-ଅଶିକ୍ଷିତ, ସର୍ବ ସାଧାରଣ ମନୃଷ୍ୟମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ଅଟେ । କୌଣସି ସାଧି ନାମକ ବିଚିତ୍ର ପାଣୀ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ନୁହଁ । ଶେଷରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଦେଉଛନ୍ତି-

# ତପସ୍ୱିଭ୍ୟୋଽଧିକୋ ୟୋଗୀ ଜ୍ଞାନିଭ୍ୟୋଽପି ମତୋଽଧିକଃ । କର୍ମିଭ୍ୟଣ୍ଟାଧିକୋ ୟୋଗୀ ତସ୍ମାଦ୍ୟୋଗୀ ଭବାର୍ଳୁନ ॥୪୬॥

ତପସ୍ୱୀମାନଙ୍କ ଠାରୁ ଯୋଗୀ ଶ୍ରେଷ । ଜ୍ଞାନୀ ମାନଙ୍କଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରେଷ କୁହାଯାଇଛି । କର୍ମୀମାନଙ୍କ ଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଯୋଗୀ ଶ୍ରେଷ । ତେଣୁ କରି ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୃମେ ଯୋଗୀ ହେବାକୁ ପ୍ରୟତ୍କ କର ।

#### –ତପସ୍ୱୀ–

ତପତ୍ସୀ ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ଯୋଗରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିବା ନିମନ୍ତେ ତପ କରିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ଯୋଗରେ ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ପ୍ରବେଶ କରି ନାହିଁ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରୟତ୍କ ଜାରୀ ରହିଛି । ଏହି ନିୟତ କର୍ମକୁ ଜାଣି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ନା ତ ସେ ନିଜର ଶକ୍ତିକୁ ବିଚାର କରି ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ନା ତ ସେ ସମର୍ପଣ ଭାବ ସହିତ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । କେବଳ କର୍ମ କରୁଥାନ୍ତି ।

#### –ଜ୍ଞାନୀ–

ଜ୍ଞାନୀମାର୍ଗୀ ସେହି ନିୟତ କର୍ମକୁ ଅର୍ଥାତ୍ ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟା ବିଶେଷକୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପରେ ବିଚାର କରି ନିଜର ଶକ୍ତିକୁ ଆଗରେ ରଖି ସେଥିରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ସେଥିରେ ଲାଭ ହାନୀର ପରିଶାମକୁ ସେ ସ୍ୱୟଂ ବହନ କରିଥାନ୍ତି । ଲାଭ ହାନୀରେ ଦୃଷ୍ଟି ରଖି ସେ ଚାଲିଥାନ୍ତି ।

#### –ଯୋଗୀ–

ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗୀ ଇଷ୍ଟରେ ଅର୍ଥାତ୍ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଉପରେ ନିର୍ଭର ହୋଇ ସମର୍ପଣ ସହିତ ସେହି ନିୟତ କର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ଯୋଗ ସାଧନାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଯାହାଙ୍କ ଯୋଗକ୍ଷେମର ପରିଣାମକୁ ଭଗବାନ ତଥା ଯୋଗେଶ୍ୱର ବହନ କରିଥାନ୍ତି । ପତନର ପରିସ୍ଥିତି ଆସିଲେ ମଧ୍ୟ ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ପତନର ଭୟ ନଥାଏ । କାରଣ ସେ ଯେଉଁ ପରମତତ୍ତ୍ୱକୁ ଚାହୁଁଥାଏ, ସେହି ପରମାତ୍ଯା ହିଁ ତାହାଙ୍କୁ ନିୟନ୍ତଣ କରିବା ଦାୟୀତ୍ୱ ନେଇଥାନ୍ତି ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ତପସ୍ୱୀ ଯୋଗ କରିବାରେ ପ୍ରୟତ୍କଶୀଳ ଅଟେ । କର୍ମୀ କେବଳ କର୍ମକୁ ବିଚାର କରି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ତପସ୍ୱୀ ଓ କର୍ମୀଙ୍କ ପତନ ହେବାରେ ମଧ୍ୟ ସୟାବନା ରହିଥାଏ, କାରଣ ନା ଏମାନଙ୍କ ଭିତରେ ସମର୍ପଣ ରହିଛି ଏବଂ ନା ନିଜର ହାନୀଲାଭ ଦେଖିବାର କ୍ଷମତା ହିଁ ଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଜ୍ଞାନୀ ଯୋଗର ପରିସ୍ଥିତିକୁ ଜାଣିପାରିଥାଏ । ନିଜର ଶକ୍ତିକୁ ମଧ୍ୟ ବୁଝିପାରିଥାଏ, ନିଜର ଦାୟୀତ୍ୱ ନିଜ ଉପରେ ହିଁ ରହିଛି ଏବଂ ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗୀ ତ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଠାରେ ନିଜକୁ ସମର୍ପିତ କରିଦେଇଥାଏ, ତାହାଙ୍କ ଯୋଗ କ୍ଷେମ ଇଷ୍ଟ ହିଁ ବହନ କରିଥାନ୍ତି । ପରମକଳ୍ୟାଣ ପଥରେ ଦୁହେଁ ଅର୍ଥାତ୍ ଜ୍ଞାନୀ ଓ ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗୀ ହିଁ ଠିକ୍ ଚାଲିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଯାହାଙ୍କ ଭାର ସେହି ଇଷ୍ଟ ନେଇଥାନ୍ତି, ସେ ଏହି ସମୟଙ୍କ ଠାରୁ ଶ୍ରେଷ ଅଟେ । କାରଣ ପ୍ରଭୁ ତାହାଙ୍କୁ ଗ୍ରହଣ କରି ନେଇଛନ୍ତି । ତାହାର ହାନୀ ଲାଭ ସେହି ପ୍ରଭୁ ହିଁ ବିଚାର କରିଥାନ୍ତି । ତେଣୁ କରି ଯୋଗୀ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ଅଟେ । ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମେ ଯୋଗୀ ହୁଅ, ସମର୍ପଣ ସହିତ ଯୋଗାଚରଣ କର । ଯୋଗୀ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ଅଟେ କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କ ଭିତରୁ ସେହି ଯୋଗୀ ସର୍ବଶ୍ରେଷ୍ଠ ଯିଏ କି ଅନ୍ତରାତ୍ୟା ସହିତ ନିରନ୍ତର ଲାଗି ରହିଥାନ୍ତି । ଏହା ଉପରେ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି –

# ୟୋଗିନାମପି ସର୍ବେଷାଂ ମଦ୍ଗତେନାନ୍ତରାତ୍ପାନା ଶ୍ରଦ୍ଧାବାନ୍ ଭକତେ ୟୋ ମାଂ ସ ମେ ୟୁକ୍ତମୋ ମତଃ ॥୪୭॥

ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିଷାମ କର୍ମ ଯୋଗୀମାନଙ୍କରେ ମଧ୍ୟ ଯିଏ ଶ୍ରଦ୍ଧାବିଭୋର ହୋଇ ଅନ୍ତରାତ୍ଯା ସହିତ ଅନ୍ତଃଚିନ୍ତନ ସହିତ, ମୋତେ ନିରନ୍ତର ଭଜନ କରୁଥାଏ, ସେହି ଯୋଗୀ ମୋତେ ପରମ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ମାନ୍ୟ ଅଟେ । ଭଜନ କୌଣସି ଦେଖାଣିଆ , ପ୍ରଦର୍ଶନ କିୟା ଆକର୍ଷିତ କରାଇବା ବସ୍ତୁ ନୁହଁ । ଦେଖାଣିଆ, ପ୍ରଦର୍ଶନ ଦ୍ୱାରା ଭଲେ ସମାଜ ଅନୁକୂଳ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରଶଂସା କରନ୍ତି କିନ୍ତୁ ପ୍ରଭୁ ପ୍ରତିକୂଳ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରଭୁ ବିମୁଖ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଭଜନ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଗୋପନୀୟ ଅଟେ ଏବଂ ତାହା ଅନ୍ତଃକରଣ ଦ୍ୱାରା ହୋଇଥାଏ । ସାଧନର ହ୍ରାସ ବୃଦ୍ଧି ଅନ୍ତଃକରଣ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରିଥାଏ ।

#### ନିଷର୍ଷ

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ପ୍ରାରୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ଯେ, ଫଳ ଆଶାରୁ ରହିତ ହୋଇ ଯିଏ **କାର୍ଯ୍ୟଂକର୍ମ** ଅର୍ଥାତ୍ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ପ୍ରକ୍ରିୟା ବିଶେଷର ଆଚରଣ କରିଥାଏ, ସେ ହୁଁ ସନ୍ଧ୍ୟାସୀ, ସେ ହୁଁ ଯୋଗୀ । କେବଳ କ୍ରିୟା ଅଥବା ଅଗ୍ନିକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଯୋଗୀ କିୟା ସନ୍ଧ୍ୟାସୀ ହୋଇନଥାଏ । ସଙ୍କଳ୍ପ ତ୍ୟାଗ ନକରି କୌଣସି ପୁରୁଷ ସନ୍ଧ୍ୟାସୀ କିୟା ଯୋଗୀ ହୋଇନଥାଏ । ଆମେ ସଙ୍କଳ୍ପ କରୁନାହୁଁ । ଏହିପରି ଶବ୍ଦ କହିବା ଦ୍ୱାରା ସଙ୍କଳ୍ପ ପିଷ୍ଟ ଛାଡ଼ି ନଥାଏ । ଯୋଗରେ ଆରୂଢ ହେବା ଇଛାଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ **କାର୍ଯ୍ୟଂକର୍ମ** କରିବା ଉଚିତ୍ ଅର୍ଥାତ୍ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ କରିବା ଉଚିତ୍ । ଯୋଗ କ୍ରମଶଃ କରି କରି ଯୋଗାରୂଢ ଅବଣ୍ଡାରେ ପହଞ୍ଚବା ପରେ ହୁଁ ସ୍ଲୁର୍ଷ୍ଣ ସଙ୍କଳ୍ପ ଅଭାବ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ଏହାର ଅଭାବ ହୋଇନଥାଏ । ସ୍ମୂର୍ଣ୍ଣ ସଙ୍କଳ୍ପ ଅଭାବ ହିଁ ସନ୍ଧ୍ୟାସ ଅଟେ ।

ଯୋଗେଶ୍ୱର ପୁନଃ କହିଲେ ଯେ ଆତ୍ମା ଅଧୋଗତିରେ ଯାଇଥାଏ ଏବଂ ତାର ଉଦ୍ଧାର ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଙ୍କୁ କିଣି ନେଇଛି, ତାହାର ଆତ୍ମା ତାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ମିତ୍ର ହୋଇ ମିତ୍ର ଭାବରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ତଥା ପରମ କଲ୍ୟାଣ କରିପାରିଥାଏ, ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଙ୍କୁ ଜିଶି ପାରିନାହାଁ ଓ ତାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ତାଙ୍କର ଆତ୍ମା ଶତ୍ରୁ ହୋଇ ଶତ୍ରୁତା ଭାବରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଯାତନାର କାରଣ ହୋଇଥାଏ । ଅତଃ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜର ଆତ୍ମାକୁ ଅଧୋଗତିକୁ ନ ପହୁଞ୍ଚାଇବା ଉଚିତ୍ । ନିଜ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ନିଜ ଆତ୍ମାର ଉଦ୍ଧାର କରିବା ଉଚିତ୍ ।

ସେ ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥିବା ଯୋଗୀଙ୍କ ରହଣୀକୁ କହିଲେ । ଯଜ୍ଜିଷ୍ଟଳୀ, ବସିବା ଆସନ ତଥା କିପରି ବସିବା ଆବଶ୍ୟକ, ଏହି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ସେ କହିଲେ ଯେ, ସ୍ଥାନ ଏକାନ୍ତ ଏବଂ ସ୍ୱଚ୍ଛ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ବସ୍ତ୍ର, ମୃଗଚର୍ମ ଅଥବା କୁଶାସନ ମଧ୍ୟରୁ ଯେକୌଣସି ଗୋଟିଏ ଆସନ ଯଥେଷ୍ଟ । କର୍ମର ଅନୁରୂପ ଚେଷ୍ଟା,ଯୁକ୍ତ ଆହାର – ବିହାର, ଶୋଇବା ଉଠିବାର ସଂଯମ ଉପରେ ସେ କହିଲେ । ଯୋଗୀଙ୍କ ନିରୋଧ

ଚିତ୍ତର ଉପମା ସେ ବାୟୁ ରହିତ ସ୍ଥାନରେ ଥିବା ଦୀପର ଅକମ୍ପିତ ଶିଖାର ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଦେଲେ ଏବଂ ଏହିପରି ସେହି ନିରୋଧ ଚିଉ ମଧ୍ୟ ଯେତେବେଳେ ବିଲୟ ହୋଇଥାଏ. ସେତେବେଳେ ସେହି ଯୋଗୀର ପାରାକାଷା ଅନନ୍ତ ଆନନ୍ଦକ ପାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ସଂସାରର ସଂଯୋଗ ବିୟୋଗରୁ ରହିତ ଅନନ୍ତ ସୁଖର ନାମ ହେଉଛି ମୋକ୍ଷ । ଯୋଗର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ମିଳନ । ଯେଉଁ ଯୋଗୀ ଏଥିରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯାଇଥାଏ, ସେ ସମ୍ପର୍ଷ ଭତରେ ସମଦୃଷ୍ଟି ରଖିଥାଏ । ଯେପରି ନିଜର ଆତ୍ପା ସେପରି ହିଁ ସମୟଙ୍କ ଆହାଳ ଦେଖଥାଏ । ସେ ପରମ ପରାକାଷା ରପ ଶାନ୍ତିକ ପାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ଅତଃ ଯୋଗ ଆବଶ୍ୟକ । ମନ ଯେଉଁ ଆଡକ ଯାଇଥାଏ, ସେଠାରୁ ମନକୁ ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କରି ନିଜର ସାଧନରେ ଲଗାଇବା ଉଚିତ୍ । ଶ୍ରୀକୃଷ ସ୍ୱୀକାର କରିଛନ୍ତି ଯେ, ମନ ବହୁତ କଠିନତାର ସହ ବଶରେ ହୋଇଥାଏ, କିନ୍ତ ଏହି ମନ ଅଭ୍ୟାସ ଓ ବୈରାଗ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧିତ ରୂପରେ ବଶ ହୋଇପାରିଥାଏ । ଶିଥିଳ ପ୍ୟତ୍କଶୀଳ ବ୍ୟକ୍ତି ମଧ୍ୟ ଅନେକ ଜନ୍ମର ଅଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା ସେଠାକ ପହଞ୍ଚ ଯାଇଥାଏ । ଯାହାର ନାମ ପରମ ଗତି ଅଥବା ପରମ ଧାମ ଅଟେ । ତପସ୍ତ୍ରୀ, ଜ୍ଞାନୀ ତଥା କେବଳ କର୍ମୀମାନଙ୍କ ଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଯୋଗୀ ଶ୍ରେଷ । ତେଣୁ କରି ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୂମେ ଯୋଗୀ ହୁଅ । ସମର୍ପଣ ସହିତ ଅନ୍ତର୍ମନ ଦ୍ୱାରା ଯୋଗ ଆଚରଣ କର । ପ୍ରସ୍ତୁତ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ପ୍ରମୁଖ ରୂପରେ ଯୋଗପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଅଭ୍ୟାସ ଉପରେ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଇଛନ୍ତ । ଅତଃ-

# ॐ ତହଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବଦ୍ଗୀତାସୂପନିଷହୁ ବ୍ରହ୍ମ ବିଦ୍ୟାୟାଂ ୟୋଗଶାସେ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍କୁନ ସୟାଦେ 'ଅଭ୍ୟାସୟୋଗୋ 'ନାମ ଷଷ୍ଟୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୬॥

ଏହି ପ୍ରକାରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ଗୀତାରୂପୀ ଉପନିଷଦ, ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସୟାଦରେ 'ଅଭ୍ୟାସ ଯୋଗୋ ନାମ ଷଷ ଅଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ।

ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ପରମହଂସ ପରମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା ଭାଷ୍ୟେ 'ଅଭ୍ୟାସୟୋଗୋ 'ନାମ ଷଷ୍ଟୋଽଧ୍ୟାୟଃ ।

॥ ହରି 🕉 ତତ୍ସତ୍ ॥

# ଶ୍ରୀ ପରମାମ୍ବନେ ନମଃ ଅଥ ସପ୍ତମୋ ଽଧ୍ୟାୟଃ

ଗତ ଅଧ୍ୟାୟ ମାନଙ୍କରେ ଗୀତାର ପ୍ରାୟ ମୁଖ୍ୟ ମୁଖ୍ୟ ସମୟ ପ୍ରଶ୍ନ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଗଲା । ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗ, ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ, କର୍ମ ଓ ଯଜ୍ଞର ସ୍ୱରୂପ, ତାହାର ବିଧି, ଯୋଗର ବାୟବିକ ସ୍ୱରୂପ, ତାହାର ପରିଣାମ ତଥା ଅବତାର, ବର୍ଣ୍ଣସଙ୍କର, ସନାତନ, ଆମ୍ପସ୍ଥିତି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଲୋକ କଲ୍ୟାଣାର୍ଥ କର୍ମ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଗୁରୁତ୍ୱ, ଯୁଦ୍ଧ ଇତ୍ୟାଦି ଉପରେ ବିଶଦ୍ ଚର୍ଚ୍ଚା କରାଗଲା । ପରବର୍ତ୍ତୀ ଅଧ୍ୟାୟମାନଙ୍କରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏହିସବୁ ଶବ୍ଦ ସନ୍ଦର୍ଭିତ ଅନେକ ପୂରକ ପ୍ରଶ୍ନକୁ ନେଇଛନ୍ତି । ଯାହାର ସମାଧାନ, ଅନୃଷ୍ଣାନ ତଥା ଆରାଧନାରେ ସହାୟକ ସିଦ୍ଧ ହେବ ।

ଷଷ ଅଧ୍ୟାୟର ଅନ୍ତିମ ଶ୍ଲୋକରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଏପରି କହି ପ୍ରଶ୍ନର ସ୍ୱୟଂ ବୀକାରୋପଣ କରିଦେଲେ ଯେ, ଯେଉଁ ଯୋଗୀ ମଦ୍ଗତେନାନ୍ତରାମାନ ଅର୍ଥାତ୍ ଯେଉଁ ଶୁଦ୍ଧ ଅନ୍ତଃକରଣ ଯୋଗୀ ମୋ ଠାରେ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ଯାରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପରେ ଛିତ ହୋଇଥାଏ, ତାହାକୁ ମୁଁ ଅତିଶୟ ଶ୍ରେଷ ଯୋଗୀ ମାନିଥାଏ । ପରମାତ୍ଯାରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ ରୂପରେ ଛିତି କ'ଣ ? ବହୁତ ଯୋଗୀ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ତ କରିଥାନ୍ତି କିନ୍ତୁ କିଛି ନା କିଛି ଦୁର୍ବଳତା ସେମାନଙ୍କୁ ବାଧା ଦେଉଥାଏ । ଯୋଗୀଙ୍କ ନିକଟରେ ଏହି ଦୁର୍ବଳତା ଲେଶ ମାତ୍ର ନ ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଏପରି ଅବଣ୍ଡା କେବେ ଆସିବ? ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଜାନକାରୀ କେବେ ଆସିବ ? କେବେହେବ ? ଏହି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି-

#### ଶ୍ରୀଭଗବାନ ଉବାଚ

# ମୟ୍ୟାସକ୍ତମନାଃ ପାର୍ଥ ୟୋଗଂ ଯୁଞ୍ଜନ୍**ମଦାଶ୍ରୟଃ ।** ଅସଂଶୟ ସମଗ୍ରଂ ମାଂ ୟଥା ଜ୍ଞାସ୍ୟସି ତଚ୍ଛଣ୍ର ॥୧॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ତୁମେ ମୋ ଠାରେ ଆସକ୍ତ ହୋଇଥିବା ମନବାଲା ବାହାରେ ନାହିଁ ଅପିତୁ ମଦାଶ୍ରୟଃ ଅର୍ଥାତ୍ ମୋର ପରାୟଣ ହୋଇ ଯୋଗରେ ନିରନ୍ତର ଲାଗି ରହିଥିବା (ଛାଡ଼ି ନୁହଁ) ମୋତେ ଯେପରି ସଂଶୟ ରହିତ ଜାଣିପାରିବ, ତାହାକୁ ତୁମେ ଶୁଣ । ଯାହାକୁ ଜାଣିବା ପରେ ଲେଶମାତ୍ର ସଂଶୟ ରହିବ ନାହିଁ । ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିଭୃତି ଜାଣିବା ପାଇଁ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି –

# ଜ୍ଞାନଂ ତେ ହଂ ସବିଜ୍ଞାନମିଦଂ ବକ୍ଷ୍ୟାମ୍ୟଶେଷତଃ । ୟକ୍ଷାତ୍ତା ନେହ ଭୂୟୋ ହେୟକ୍ଷାତବ୍ୟମବଶିଷ୍ୟତେ ॥ ୨ ॥

ମୁଁ ତୁମ ନିମନ୍ତେ ଏହି ବିଜ୍ଞାନ ସହିତ ଜ୍ଞାନକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣରୂପେ ପ୍ରତିପାଦନ କରିବି । ପୂର୍ତ୍ତିକାଳରେ ଯଜ୍ଞ ଯାହାକୁ ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ, ସେହି ଅମୃତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରାପ୍ତି ସହିତ ମିଳୁଥିବା ଅନୁଭୂତିର ନାମ ଯଜ୍ଞ । ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଅନୁଭୂତିର ନାମ ହିଁ ଜ୍ଞାନ । ମହାପୁରୁଷଙ୍କୁ ଏକ ସମୟରେ ସର୍ବତ୍ର କାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଯେଉଁ କ୍ଷମତା ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ତାହା ହିଁ ବିଜ୍ଞାନ । କିପରି ସେହି ପ୍ରଭୁ ଗୋଟିଏ ସମୟରେ ସମୟଙ୍କ ହୃଦୟରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି ? କେଉଁଭଳି ସେହି ପ୍ରଭୁ ସାଧକଙ୍କୁ ଉଠାଉଥାନ୍ତି, ବସାଉଥାଏ ଏବଂ ପ୍ରକୃତିର ଦ୍ୱନ୍ଦରୁ ନିବୃତ୍ତି କରାଇ ସ୍ୱରୂପର ହିତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାଧନ କରାଇଥାନ୍ତି ? ପ୍ରଭୁଙ୍କ ଏହି କାର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରଣାଳୀର ନାମ ହିଁ ବିଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଏହି ବିଜ୍ଞାନ ସହିତ ଜ୍ଞାନକୁ ମୁଁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପରେ କହିବି । ଯାହାକୁ ଜାଣିଲେ (ଶୁଣିକରି ନୁହଁ) ସଂସାରରେ ଆଉ କିଛି ମଧ୍ୟ ଜାଣିବା ଯୋଗ୍ୟ ରହିବ ନାହିଁ । ଜାଣିବା ଲୋକଙ୍କ ସଂଖ୍ୟା ବହତ କମ ଅଟେ ।

## ମନୁଷ୍ୟାଣାଂ ସହସ୍ରେଷୁ କଣ୍ଟିଦ୍ୟତତି ସିଦ୍ଧୟେ । ୟତତାମପି ସିଦ୍ଧାନାଂ କଣ୍ଟିନ୍ମାଂ ବେଉି ତତ୍ତ୍ୱତଃ ॥୩॥

ହଳାର ମନୁଷ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ଜଣେ ମନୁଷ୍ୟ ହିଁ ମୋର ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଯତ୍ନ କରୁଥାଏ ଏବଂ ସେହି ଯତ୍ନ କରୁଥିବା ଯୋଗୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ବିରଳ ମନୁଷ୍ୟ ହିଁ ତତ୍ତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା ଅର୍ଥାତ୍ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ ଜାଣିଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସମଗ୍ର ତତ୍ତ୍ୱ କେଉଁଠି ଅଛି ? ପିଣ୍ଡ ରୂପରେ ଅଥବା ସର୍ବତ୍ର ବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଛି ? ପିଣ୍ଡ ଓ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ଏହି ଦୁଇଟି ହିଁ ସ୍ଥାନ ରହିଛି । ଏହା ଉପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଡ କହୁଛନ୍ତି–

# ଭୂମିରାପୋଽନଳୋ ବାୟୁଃ ଖଂ ମନୋ ବୁଦ୍ଧିରେବ ଚ । ଅହଂକାର ଇତୀୟଂ ମେ ଭିନା ପ୍ରକୃତିରଷ୍ଟଧା ॥୪॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଭୂମି, ଜଳ, ଅଗ୍ନି, ବାୟୁ, ଆକାଶ ତଥା ମନ, ବୁଦ୍ଧି ଓ ଅହଂକାର ଏହିପରି ଆଠ ପ୍ରକାର ଭେଦଯୁକ୍ତ ମୋର ପ୍ରକୃତି ରହିଛି । ଏହାକୁ ଅଷ୍ଟଧା ମୂଳ ପ୍ରକୃତି କୁହାଯାଏ ।

# ଅପରେୟମିତସ୍କ୍ରନ୍ୟାଂ ପ୍ରକୃତିଂ ବିଦ୍ଧି ମେ ପରାମ୍ । କୀବଭୂତାଂ ମହାବାହୋ ୟୟେଦଂ ଧାର୍ଯ୍ୟତେ କଗତ୍ ॥୫॥

**'ଇୟମ୍'** ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ଆଠ ପ୍ରକାର ଯୁକ୍ତ ମୋର ଅପରା ପ୍ରକୃତି ରହିଛି । ଅର୍ଥାତ୍ ଜଡ଼ ପ୍ରକୃତି ରହିଛି । ହେ ମହାବାହୋ ଅର୍ଜୁନ ! ଏହାର ବିପରୀତ ଜୀବରୂପ 'ପରା' ଅର୍ଥାତ୍ ଚେତନ ପ୍ରକୃତି ବୋଲି ଜାଣ । ଯାହାଦ୍ୱାରା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜଗତ ଧାରଣ କରାଯାଇଛି । ତାହା ହେଉଛି ଜୀବାତ୍ମା । ଜୀବାତ୍ମା ମଧ୍ୟ ପ୍ରକୃତିର ସମ୍ଭନ୍ଧରେ ରହିବା ଯୋଗୁଁ ପ୍ରକୃତି ହିଁ ଅଟେ ।

# ଏତଦ୍ୟୋନୀନି ଭୂତାନି ସର୍ବାଣୀତ୍ୟୁପଧାରୟ । ଅହଂ କୃସ୍ମସ୍ୟ ଜଗତଃ ପ୍ରଭବଃ ପ୍ରଳୟ**ଞଥା ॥**୬॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଏହିପରି ଜାଣିବା ଉଚିତ୍ ଯେ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତ 'ଏତଦ୍ୟୋନୀନି' ଏହି ମହାପ୍ରକୃତି ଠାରୁ ଅର୍ଥାତ୍ ପରା ଓ ଅପରା ପ୍ରକୃତି ଠାରୁ ହିଁ ଉପ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ଦୁଇଟି ହିଁ ଏକମାତ୍ର ଯୋନି ଅଟେ । ମୁଁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜଗତର ଉପ୍ଭି ଓ ପ୍ରଳୟରୂପ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ମୁଁ ହିଁ ମୂଳ କାରଣ ଅଟେ । ମୋ ଠାରୁ ହିଁ ଜଗତର ଉପ୍ଭି ଓ ପ୍ରଳୟ ଅର୍ଥାତ୍ ବିଲୟ ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରକୃତି ବିଦ୍ୟମାନ ଥିବ ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୁଁ ହିଁ ତା'ର ଉପ୍ଭି ଅଟେ ଏବଂ ଯେତେବେଳେ କୌଣସି ମହାପୁରୁଷ ପ୍ରକୃତିରୁ ପାର ପାଇଥାନ୍ତି, ସେତେବେଳେ ମୁଁ ହିଁ ମହାପ୍ରଳୟ ହୋଇଥାଏ । ଯାହା ଅନୁଭବରେ ଆସିଥାଏ ।

ସୃଷ୍ଟିର ଉତ୍ପଭି ଓ ପ୍ରଳୟର ପ୍ରଶ୍ନକୁ ମାନବ ସମାକ କୌତୁହଳ ବଶ ଦେଖିଥାନ୍ତି । ବିଶ୍ୱର ଅନେକ ଶାସ୍ତରେ ଏହାକୁ ଯେକୌଣସି ଉପାୟରେ ବୁଝାଇବାକୁ ପ୍ରୟାସ କରି ଆସୁଛନ୍ତି । କିଏ କହିଥାଏ ପ୍ରଳୟରେ ସଂସାର ଡୁବିଯାଇଥାଏ । ଅନ୍ୟ କାହାର ଅନୁସାରେ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଏତେ ତଳକୁ ଆସିଯାଏ ଯେ, ପୃଥିବୀ ଜଳି ଯାଇଥାଏ। ଅନ୍ୟ କିଏ ଏହାକୁ କାୟାମତ କହିଥାନ୍ତି ଯେ, ଏହି ଦିନ ସମୟଙ୍କର ନିର୍ଶ୍ଚୟ ଶୁଣାଇଥାନ୍ତି । ଅନ୍ୟ କେହି ନିତ୍ୟ-ପ୍ରଳୟ, ନୈମିତ୍ତିକ ପ୍ରଳୟର ଗଣନାରେ ବ୍ୟୟ । କିନ୍ତୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ପ୍ରକୃତି ଅନାଦି, ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ କିନ୍ତୁ ଏହା ନଷ୍ଟ କେବେ ହୋଇନାହିଁ ।

ଭାରତୀୟ ଧର୍ମଗ୍ରଛାନୁସାରେ ରାଜା ମନୁ ପ୍ରଳୟ ଦେଖିଥିଲେ । ଏହାଙ୍କ ସହିତ ଏଗାର ଜଣ ଋଷି ମସ୍ୟ ଶିଙ୍ଗରେ ନାବ ବାଦ୍ଧି ହିମାଳୟର ଏକ ଉତୁଙ୍ଗ ଶିଖରର ଶରଣ ନେଇଥିଲେ । ଲୀଳାକାର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଉପଦେଶ ଏବଂ ଜୀବନ ସୟଦ୍ଧିତ , ତାଙ୍କ ସମକାଳୀନ ଶାସ୍ତ, ଭାଗବତରେ ମୃକଣ୍ଡୁ ମୁନିଙ୍କ ପୁତ୍ର ମାର୍କଣ୍ଡେୟଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଳୟକୁ ସ୍ୱଚକ୍ଷୁରେ ଦେଖିଥିବା ଦୃଶ୍ୟ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇଛି । ସେ ହିମାଳୟର ଉତ୍ତରରେ ଥିବା ପୁଷ୍ପଭଦ୍ରା ନଦୀ ତଟରେ ରହୁଥିଲେ । ଭାଗବତର ଦ୍ୱାଦଶ ସ୍କନ୍ଧର ଅଷ୍ଟମ ଓ ନବମ ଅଧ୍ୟାୟ ଅନୁସାରେ ସୌନକାଦି ଋଷିମାନେ ସୂତଙ୍କୁ ପଚାରିଲେ ଯେ, ମାର୍କଣ୍ଡେୟ ମହାପ୍ରଳୟରେ ବଟବୃକ୍ଷର ପତ୍ରରେ ଭଗବାନ ବାଳ ମୁକ୍ରନ୍ଦଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ସେ ତ ଆୟର ହିଁ ବଂଶର ଥିଲେ, ଆୟଠାରୁ କିଛି ସମୟ ପୂର୍ବରୁ ହୋଇଥିଲେ । ତାହାଙ୍କ ଜନ୍ନ ପରେ ନା ତ କୌଣସି ପ୍ରଳୟ ହୋଇଥିଲା ନା ସୃଷ୍ଟି ହିଁ ଡୁବିଯାଇଥିଲା । ସବୁ କିଛି ଯଥାବତ୍ ରହିଛି । ତେବେ ସେ କିପରି ପ୍ରଳୟ ଦେଖିଥିଲେ ?

ସୂତକୀ କହିଲେ ଯେ, ମାର୍କଷ୍ଟେୟଙ୍କ ପ୍ରାର୍ଥନା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଶନ୍ନ ହୋଇ ଭଗବାନ ନରନାରାୟଣ ତାଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ ଦେଲେ । ମାକ୍ତଷ୍ଟେଶ୍ୱୟ କୀ କହିଲେ ଯେ, ମୁଁ ଆପଣଙ୍କ ସେହି ମାୟା ଦେଖିବାକୁ ଚାହୁଁଛି, ଯାହାଦ୍ୱାରା ପ୍ରେରିଡ ହୋଇ ଏହି ଆତ୍ମା ଅନତ୍ତ ଯୋନିରେ ଭ୍ରମଣ କରିଥାଏ । ଭଗବାନ ତାହାଙ୍କ ବାଣୀକୁ ସ୍ୱୀକାର କଲେ ଏବଂ ଦିନେ ଯେତେବେଳେ ମୁନି ନିଜର ଆଶ୍ରମରେ ଭଗବାନଙ୍କ ଚିତ୍ତନରେ ତନ୍କ୍ୟ ହେଉଥିଲେ, ତେବେ ତାଙ୍କୁ ଦେଖାଗଲା କି ଚାରିଆଡୁ ସମୁଦ୍ର ତାଙ୍କ ଆଡ଼କୁ ମାଡ଼ି ଆସୁଛି । ସେଥିରେ କୁୟାର ଡ଼େଉଁଥିଲେ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ କବଳରେ ରଷି ମାର୍କଷ୍ଟେୟ ମଧ୍ୟ ଆସୁଥିଲେ । ସେ ବଞ୍ଚବା ନିମତ୍ତେ ଏପଟେ ସେପଟେ ହାତଗୋଡ଼ ପିଟି ପ୍ରୟତ୍ତ କରୁଥିଲେ । ଆକାଶ, ସୂର୍ଯ୍ୟ, ପୃଥ୍ୱୀ, ଚନ୍ଦ୍ରମା, ସ୍ୱର୍ଗ,ଜ୍ୟୋତିଷ ମଣ୍ଡଳ, ସମୟେ ସେହି ସମୟରେ ଡୁବିଗଲେ । ଏହି ସମୟ ବ୍ୟବଧାନରେ ମାର୍କଷ୍ଟେୟଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ବଟବୃଷ୍ଟ ଓ ତାହାର ପତ୍ରରେ ଗୋଟିଏ ଶିଶୁ ଦିଶିଲେ । ଶ୍ୱାସ ସହିତ ମାର୍କଷ୍ଟେୟ ମଧ୍ୟ ସେହି ଶିଶୁଙ୍କ ଉଦରକୁ ଚାଲିଗଲେ ଏବଂ ନିଜର ଆଶ୍ରମ, ସୂର୍ଯ୍ୟ ମଣ୍ଡଳ, ସହିତ ସୃଷ୍ଟିକୁ ଉଦର ଭିତରେ ପାଇଲେ । ପୁନଃ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ସହିତ ସେହି ଶିଶୁଙ୍କ ଉଦରରୁ ବାହାରକୁ ଆସିଗଲେ । ନେତ୍ର ଖୋଲିବା ପରେ ମାର୍କଷ୍ଟେୟ ନିଜକୁ ସେହି ଆଶ୍ରମରେ ନିଜର ଆସନ ଉପରେ ବସିଥିବା ପାଇଲେ ।

ସମ୍ପ ହେଉଛି ଯେ, କୋଟିଏ ବର୍ଷ ଭକନ ପଣ୍ଟାତ ସେହି ମୁନି ଈଶ୍ୱରୀୟ ଦୃଶ୍ୟକୁ ନିକ ହୃଦୟରେ ଦର୍ଶନ କଲେ । ଅନୁଭବରେ ଦେଖିଲେ । ବାହାର ସବୁକିଛି ଯଥାବତ୍ ଥିଲା । ଅତଃ ପ୍ରଳୟ ଯୋଗୀଙ୍କ ହୃଦୟରେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଠାରୁ ମିଳିଥିବା ଅନୁଭବ ମାତ୍ର । ଭକନର ପୁର୍ତ୍ତିକାଳରେ ଯୋଗୀଙ୍କ ହୃଦୟରେ ସଂସାରର ପ୍ରବାହ ନଷ୍ଟ ହୋଇ ଅବ୍ୟକ୍ତ ପରମାତ୍ମା ହିଁ ଶେଷ ରହିଥାଏ । ଏହା ହିଁ ପ୍ରଳୟ ଅଟେ । ବାହାରେ ପ୍ରଳୟ ହୋଇ ନଥାଏ । ମହାପ୍ରଳୟ ଶରୀର ଥାଉ ଥାଉ ଅଦ୍ୱେତର ଅନିର୍ବଚନୀୟ ଛିତି ଅଟେ, ଏହା କିୟାତ୍ମକ ଅଟେ । କେବଳ ବୁଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଣ୍ଣୟ ନେଉଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଭ୍ରମକୁ ହିଁ ସ୍ୱଳନ କରିଥାନ୍ତି ।

ମଉଃ ପରତରଂ ନାନ୍ୟତ୍ କିଞ୍ଚଦନ୍ତି ଧନଞ୍ଜୟ । ମୟି ସର୍ବମିଦଂ ପ୍ରୋତଂ ସତ୍ରେ ମଣିଗଣା ଇବ ॥୭॥ ହେ ଧନଞ୍ଜୟ ! ମୋ ବ୍ୟତୀତ କିଞ୍ଚତ ମାତ୍ର ଅନ୍ୟ ବସ୍ତୁ ନାହିଁ । ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କଗତ ସୂତ୍ରରେ ମଣି ସଦୃଶ ମୋଠାରେ ହିଁ ଗୁଛି ରହିଛି । ଗୁଛା ତ ହୋଇଛି କିନ୍ତୁ କେବେ ଜାଣିପାରିବା ? ଯେତେବେଳେ (ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ପ୍ରଥମ ଶ୍ଲୋକ ଅନୁସାରେ) ଅନନ୍ୟ ଆସକ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ମୋ ପରାୟଣ ହୋଇ ଯୋଗରେ ସେହି ରୂପରେ ଲାଗିଯାଅ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କିଛି ଉପାୟ ନାହିଁ । ଯୋଗରେ ଲାଗିବା ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ ।

# 

ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ଜଳରେ ମୁଁ ରସ, ଚନ୍ଦ୍ରମା ଓ ସୂର୍ଯ୍ୟର ପ୍ରକାଶ ମୁଁ ଅଟେ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବେଦରେ ଓଁ କାର ଅଟେ।(ଓ-ଅହଂ-କାର) ସ୍ୱୟଂ ଆକାର ଅଟେ। ଆକାଶରେ ଶବ୍ଦ ଏବଂ ପୁରୁଷମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପୁରୁଷତ୍ୱ ମୁଁ ଅଟେ ତଥା–

# ପୁଶ୍ୟୋ ଗନ୍ଧଃ ପୃଥିବ୍ୟାଂ ଚ ତେଳଣ୍ଟାସ୍ମି ବିଭାବସୌ । ଜୀବନଂ ସର୍ବଭୂତେଷ୍ଠ ତପଣ୍ଟାସ୍ମି ତପସ୍ୱିଷ୍ଠ ॥୯॥

ପୃଥ୍ୱୀର ପବିତ୍ର ଗନ୍ଧ ଓ ଅଗ୍ନିର ତେଜ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ତାହାଙ୍କ ଜୀବନ ଅଟେ ଏବଂ ତପସ୍ୱୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ତାହାଙ୍କ ତପ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ ।

# ବୀଙ୍ଗ ମାଂ ସର୍ବଭୂତାନାଂ ବିଦ୍ଧି ପାର୍ଥ ସନାତନମ୍ । ବୁଦ୍ଧିର୍ବୁଦ୍ଦିମତାମସ୍ମି ତେଜୟେଜସ୍ୱିନାମହମ୍ ॥୧୦॥

ହେ ପାର୍ଥ, ତୁମେ ସମ୍ପୂର୍ଷ ଭୂତର ସାନାତନ କାରଣ ଅର୍ଥାତ୍ ବୀଜ ବୋଲି ମୋତେ ହିଁ ଜାଣ । ମୁଁ ବୁଦ୍ଧିମାନଙ୍କ ବୁଦ୍ଧି, ତେଜସ୍ୱୀମାନଙ୍କ ତେଜ ଅଟେ ° ଏହିକ୍ରମରୋ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି–

# ବଲଂ ବଲବତାଂ ଚାହଂ କାମରାଗବିବର୍ଜିତମ୍ । ଧର୍ମାବିରୁଦ୍ଧୋ ଭୂତେଷୁ କାମୋଃସ୍ମି ଭରତବର୍ଷଭ ॥୧୧॥

ହେ ଭରତ ଶ୍ରେଷ ଅର୍ଜୁନ ! ମୁଁ ବଳବାନ ମାନଙ୍କ କାମନା ଏବଂ ଆସକ୍ତି ରହିତ ବଳ ଅଟେ । ସଂସାରରେ ସମୟେ ବଳବାନ ହିଁ ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । କିଏ ଦଣ୍ଡ ବୈଠକ ଲଗାଇଥାଏ । କିଏ ପରମାଣୁ ଏକାଠି କରିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହନ୍ତି ଯେ, କାମ ଓ ରାଗରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ଯେଉଁ ବଳ ରହିଛି ତାହା ମୁଁ ଅଟେ । ତାହା ହିଁ ବାୟବିକ ବଳ ଅଟେ । ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତରେ ଧର୍ମାନୁକୂଳ କାମନା ମୁଁ ଅଟେ । ପରବ୍ରହ୍ମ ପରମାତ୍ଯା ହିଁ ଏକମାତ୍ର ଧର୍ମ ଅଟେ । ଯେ କି ସମୟଙ୍କୁ ଧାରଣ କରିଛନ୍ତି । ଯାହା ଶାଶ୍ୱତ ଆତ୍ଯା, ତାହାହିଁ ଧର୍ମ, ଯାହା ତାହାଙ୍କ ଠାରୁ ଅବିରୋଧ ରଖୁଥିବା କାମନା, ତାହା ମୁଁ ହିଁ

ଅଟେ । ଆଗକୁ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଲେ, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମୋର ପ୍ରାପ୍ତି ନିମତ୍ତେ ଇଛା କର । ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ କାମନା ତ ବର୍ଚ୍ଚିତ ରହିଛି କିନ୍ତୁ ସେହି ପରମାତ୍ପାଙ୍କୁ ପାଇବା ନିମତ୍ତେ କାମନା ଆବଶ୍ୟକ । ଅନ୍ୟଥା ଆପଣ ସାଧନ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇପାରିବେ ନାହିଁ । ଏପରି କାମନା ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଦେଇଥାଏ ।

#### ୟେ ଚୈବ ସାତ୍ତ୍ୱିକା ଭାବା ରାଜସାଞ୍ଚାମସାଶ୍ଚ ୟେ । ମଉ ଏବେତି ତାନ୍ତ ବିଦ୍ଧି ନ ପୃହଂ ତେଷ ତେ ମୟି ॥୧୨॥

ଯେଉଁ ଭାବ ସତ୍ୱ, ରଚ୍ଚ ଓ ତମ ଗୁଣରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ, ସେ ସବୁ ମୋ ଠାରୁ ହିଁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଛି ବୋଲି ଜାଣ । ପରନ୍ତୁ ବାଞ୍ଚବରେ ସେମାନଙ୍କ ଭିତରେ ମୁଁ ଏବଂ ମୋ ଭିତରେ ସେମାନେ ନୁହଁନ୍ତି । କାରଣ ନା ମୁଁ ସେମାନଙ୍କ ଭିତରେ ଡୁବି ରହିଛି, ନା ସେମାନେ ହିଁ ମୋ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରିଥାନ୍ତି । କାରଣ ମୋର କର୍ମରେ ସ୍ବହା ନାହିଁ । ମୁଁ ନିର୍ଲିପ୍ତ ଅଟେ । ମୋତେ ତାଙ୍କଠାରୁ କିଛି ପାଇବା ଶେଷ ନଥାଏ । ଏହିପରି ହେଲେ ମଧ୍ୟ–

ଯେପରି ଆତ୍ପାର ଉପସ୍ଥିତିରେ ହିଁ ଶରୀରକୁ ଭୋକ ଶୋଷ ହୋଇଥାଏ, ଅନ୍ୟଥା ଆତ୍ପାକୁ ଅନ୍ନ ଓ ଜଳରେ କୌଶସି ପ୍ରୟୋଜନ ନଥାଏ, ସେପରି ପ୍ରକୃତି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଉପସ୍ଥିତିରେ ହିଁ ନିଜର କାର୍ଯ୍ୟ କରିପାରିଥାଏ । ପରମାତ୍ଯା ତାର ଗୁଣ ଓ କାର୍ଯ୍ୟରେ ନିର୍ଲେପ ରହିଥାନ୍ତି ।

# ତ୍ରିଭିର୍ଗୁଣମୟେର୍ଭାବୈରେଭିଃ ସର୍ବମିଦଂ କଗତ୍ । ମୋହିତଂ ନାଭିକାନାତି ମାମେଭ୍ୟଃ ପରମବ୍ୟୟମ୍ ॥୧୩॥

ସାଭ୍ୱିକ, ରାଜସ ଓ ତାମସ ଏହି ତିନି ଗୁଣର କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ଭାବ ଦ୍ୱାର। ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ ଜଗତ ମୋହିତ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁକରି ଲୋକେ ଏହି ତିନିଗୁଣରୁ ଊର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ମୋତେ ଅର୍ଥାତ୍ ଅବିନାଶୀକୁ ତତ୍ତ୍ୱଦ୍ୱାରା ସମ୍ୟକ ରୂପରେ ଜାଣିନଥାନ୍ତି । ମୁଁ ଏହି ତିନିଗୁଣରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ରହିଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଲେଶ ମାତ୍ର ଗୁଣର ଆବରଣ ବିଦ୍ୟମାନ ଥାଏ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କେହି ମୋତେ ଜାଣି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ତାହାକୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ଚାଲିବାର ବାକି ରହିଛି । ସେ ବର୍ତ୍ତମାନ ପଥିକ ଅଟେ ।

### ଦୈବୀ ହ୍ୟେଷା ଗୁଣମୟୀ ମମ ମାୟା ଦୁରତ୍ୟୟା । ମାମେବ ୟେ ପ୍ରପଦ୍ୟନ୍ତେ ମାୟାମେତାଂ ତରତ୍ତି ତେ ॥୧୪॥

ଏହି ତ୍ରିଗୁଣମୟୀ ମୋର ଅଦ୍ଭୂତ ମାୟା ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁଞ୍ଚର ଅଟେ, କିନ୍ତୁ ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ନିରନ୍ତର ମୋର ହିଁ ଭଜନ କରିଥାନ୍ତି, ସେ ଏହି ମାୟାରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇଥାନ୍ତି । ଏହି ମାୟା ଦୈବୀ ତ ଅଟେ ପରନ୍ତୁ ଧୂପକାଠି ଜଳାଇ ପୂଜା କରିବାରେ ନ ଲାଗନ୍ତୁ । ଏହାଠାରୁ ମୁକ୍ତ ହେବା ଉଚିତ ।

# ନ ମାଂ ଦୁଷ୍ଟଡିନୋ ମୂଢାଃ ପ୍ରପଦ୍ୟନ୍ତେ ନରାଧମାଃ । ମାୟୟାପହୃତଜ୍ଞାନା ଆସୁରଂ ଭାବମାଶ୍ରିତାଃ ॥୧୫॥

ଯିଏ ମୋର ନିରନ୍ତର ଭଜନ କରିଥାନ୍ତି, ସେ ମୋତେ ଜାଣିପାରନ୍ତି । ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଲୋକେ ଭଜନ କରୁନାହାଁନ୍ତି । ମାୟାଦ୍ୱାରା ଯାହାଙ୍କ ଜ୍ଞାନ ଅପହରଣ କରାଯାଇଛି, ଯିଏ କି ଆସୁରୀ ସ୍ୱଭାବକୁ ଧାରଣ କରିଥିବା ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅଧମ, କାମକ୍ରୋଧାଦି ଦୁଷ୍ଟଡିକାରୀ ମୂଢ ବ୍ୟକ୍ତି ମୋର ଭଜନ କରିନଥାନ୍ତି । ତେବେ କିଏ ଭଜନ କରିଥାନ୍ତି ?

## ଚତୁର୍ବିଧା ଭକତେ ମାଂ କନାଃ ସୁକୃତିନୋଽର୍କୁନ । ଆର୍ତୋ କିଜ୍ଞାସ୍ୱରର୍ଥାର୍ଥୀ ଜ୍ଞାନୀ ଚ ଭରତର୍ଷଭ ॥୧୬॥

ହେ ଭତର ଶ୍ରେଷ ଅର୍ଜୁନ ! ସୁକୃତିନଃ ଉଉମ ଅର୍ଥାତ୍, ନିୟତ କର୍ମ (ଯାହାର ପରିଣାମରେ ଶ୍ରେୟ ପ୍ରାପ୍ତି) କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି, ଅର୍ଥାର୍ଥୀ ଅର୍ଥାତ୍ ସକାମୀ, ଆର୍ଡ ଅର୍ଥାତ୍ ଦୁଃଖରୁ ନିବୃତ୍ତି ପାଇବା ଇଛା ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ, କିଞ୍କାସୁ ଅର୍ଥାତ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ରୂପେ ଜାଣିବା ନିମନ୍ତେ ଇଛା କରୁଥିବା ପୁରୁଷ ଏବଂ **ଞ୍ଜାନୀ** ଅର୍ଥାତ୍ ଯିଏ କି ପ୍ରବେଶ ଛିତିରେ ରହିଛନ୍ତି । ଏହି ଚାରି ପ୍ରକାର ଭକ୍ତ ମୋର ଭଜନ କରିଥାତ୍ତି । ଅର୍ଥ – ସେହି ବସ୍ତୁ ଅଟେ, ଯାହା ଦ୍ୱାରା ଆୟର ଶରୀର ଅଥବା ସୟନ୍ଧର ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଉଛି । ତେଣୁକରି ଅର୍ଥ, ଅର୍ଥାତ୍ କାମନା ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରଥମେ ଭଗବାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଥାଏ । ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି – ମୁଁ ହିଁ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିଥାଏ କିନ୍ତୁ ଏତିକି ହିଁ ବାୟବିକ ଅର୍ଥ ନୁହାଁ । ଆତ୍ମିକ ସମ୍ପର୍ଭ ହିଁ ଛିର ସମ୍ପର୍ଭ – ଏହା ହିଁ ଅର୍ଥ ଅଟେ ।

ସାଂସାରିକ ଅର୍ଥର ପୂର୍ତ୍ତି କରି କରି ଭଗବାନ ବାୟବିକ ଅର୍ଥ ଆତ୍ନିକ ସମ୍ପତ୍ତି ଆଡ଼ିକୁ ନେଇଯାଇଥାନ୍ତି । କାରଣ ସେ ଜାଣିଥାନ୍ତି, ଏତିକିରେ ହିଁ ମୋର ଭକ୍ତ ସୁଖ ହେବେ ନାହିଁ, ତେଣୁ ସେ ଆତ୍ମିକ ସମ୍ପତ୍ତି ମଧ୍ୟ ଦେଇଥାନ୍ତି । ଲୋକ ଲାହୁ ପରଲୋକ ନିବାହୁ ॥ ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ଲୋକରେ ଲାଭ ଏବଂ ପରଲୋକରେ ନିର୍ବାହ । ଏହି ଉଭୟ ଭଗବାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ପ୍ରଦତ୍ତ ବସ୍ତୁ ଅଟେ । ନିଜର ଭକ୍ତଙ୍କୁ ସେ ଖାଲି ଛାଡ଼ି ନଥାନ୍ତି, ଆର୍ଡ- ଯିଏ ଦୁଃଖ୍ ହେଉଥାଏ, ସେ ହିଁ ଆର୍ଚ ଭକ୍ତ ।

**ଜିଜ୍ଞାସୁ** – ସମ୍ପୂର୍ଷ ରୂପରେ ଜାଣିବା ନିମନ୍ତେ ଇଛୁକ ବା ଜିଜ୍ଞାସୁ ମୋର ଭଜନ କରନ୍ତି । ଜ୍ଞାନୀ – ସାଧନ ଅବସ୍ଥାରେ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନ ଅବସ୍ଥାରେ ଥିବା ଜ୍ଞାନୀ ମଧ୍ୟ ମୋର ଭଜନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହିପରି ଚାରିପ୍ରକାରର ଭକ୍ତ ମୋର ଭଜନ କରିଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ଜ୍ଞାନୀ ମଧ୍ୟ ଭକ୍ତ ହିଁ ହୋଇଥାଏ ।

ଏମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ-

# ତେଷାଂ ଜ୍ଞାନୀ ନିତ୍ୟୟୁକ୍ତ ଏକଭକ୍ତିର୍ବିଶିଷ୍ୟତେ । ପ୍ରିୟୋ ହି ଜ୍ଞାନିନୋଽତ୍ୟର୍ଥମହଂ ସ ଚ ମମ ପ୍ରିୟଃ ॥୧୭॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ନିତ୍ୟ ମୋ ଠାରେ ଏକ ଭାବରେ ସ୍ଥିତ ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତିଯୁକ୍ତ ଜ୍ଞାନୀ ବିଶିଷ୍ଟ ଅଟନ୍ତି । କାରଣ ସାକ୍ଷାତ୍ୱକାର ସହିତ ଜାଣିପାରୁଥିବା ଜ୍ଞାନୀଙ୍କୁ ମୁଁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରିୟ ଅଟେ ଏବଂ ସେହି ଜ୍ଞାନୀ ମଧ୍ୟ ମୋର ଅତ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରିୟ ହୋଇଥାନ୍ତି । ସେହି ଜ୍ଞାନୀ ମୋର ହିଁ ସ୍ୱରୂପ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

# ଉଦାରାଃ ସର୍ବ ଏବୈତେ ଜ୍ଞାନୀ ତ୍ୱାମୈବ ମେ ମତମ୍ । ଆସ୍ଥିତଃ ସ ହି ୟୁକ୍ତାତ୍ମା ମାମେବାନୁଉମାଂ ଗତିମ୍ ॥୧୮॥

ଯଦ୍ୟପି ଏହି ଚାରି ପ୍ରକାର ଭକ୍ତ ଉଦାରହିଁ ଅଟନ୍ତି (କେଉଁ ଉଦାର କରିଦେଲେ ? କ'ଶ ଭକ୍ତି କରିବା ଦ୍ୱାରା ଭଗବାନଙ୍କୁ କିଛି ମିଳିଯାଏ ? କ'ଶ ଭଗବାନଙ୍କ ଠାରେ କିଛି ଖାଲି ରହିଥିଲା, ଯାହା ଆପଣଙ୍କ ଭକନ ଦ୍ୱାରା ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିଦେଲେ ? ନାହିଁ, ବୟୁତଃ ସେ ହିଁ ଉଦାର ଯିଏ ନିଜର ଆତ୍ଯାକୁ ଅଧୋଗତିରେ ପହୁଞ୍ଚାଇ ନଥାଏ, ଯିଏ ନିଜର ଉଦ୍ଧାର ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟତ୍ନଶୀଳ ଅଟନ୍ତି, ଏହିପରି ସମୟେ ଉଦାର ଅଟନ୍ତି ।) କିନ୍ତୁ ଜ୍ଞାନୀ, ସାକ୍ଷାତ ମୋର ହିଁ ସ୍ୱରୂପ, ଏହା ମୋର ମାନ୍ୟତା ଅଟେ । କାରଣ ସେହି ସ୍ଥିରବୁଦ୍ଧି ଜ୍ଞାନୀ-ଭକ୍ତ, ସର୍ବୋଉମ ଗତି ସ୍ୱରୂପ ମୋ ଠାରେ ହିଁ ସ୍ଥିତ ରହିଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ସେ ହିଁ ମୁଁ ଅଟେ ଏବଂ ସେ ମୋ ଭିତରେ ରହିଥାନ୍ତି । ମୋ ଠାରୁ ତାଙ୍କର କୌଣସି ପ୍ରଭେଦ ନଥାଏ ।

# ବହୂନାଂ କନ୍କନାଂମନ୍ତେ ଜ୍ଞାନବାତ୍ନ ମାଂ ପ୍ରପଦ୍ୟତେ । ବାସୁଦେବଃ ସର୍ବମିତି ସ ମହାତ୍ମା ସୁଦୁର୍ଲୁଭଃ ॥୧୯॥

ଅଭ୍ୟାସ କରିକରି ବହୁତ ଜନ୍ନ ପଣ୍ଟାତ ଅନ୍ତିମ ଜନ୍ନରେ, ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇ ଥିବା ଜନ୍ମରେ, ସାକ୍ଷାତ୍କାର ପ୍ରାପ୍ତ ଜ୍ଞାନୀ, ସବୁକିଛି ବାସୁଦେବ ହିଁ ଅଟେ – ଏହିପରି ଭାବରେ ମୋର ଭଜନ କରିଥାନ୍ତି । ଏପରି ମହାତ୍ମା ଅତି ଦୁର୍ଲଭ । ସେ କୌଣସି ବାସୁଦେବ ଭଗବାନ କୃଷଙ୍କ ପ୍ରତିମା ଗଠନ କରିନଥାନ୍ତି, ବରଂ ନିଜର ଭିତରେ ହିଁ ସେହି ପରମଦେବଙ୍କ ବାସ କରୁଥିବା ଅନୁଭବ କରିଥାନ୍ତି । ସେହି ଜ୍ଞାନୀ ମହାତ୍ମାଙ୍କୁ ଶ୍ରୀକୃଷ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମଧ୍ୟ କହିଛନ୍ତି । ଏହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସମାଜରେ କଲ୍ୟାଣ ସନ୍ୟବ ହୋଇଥାଏ । ଏହିପରି ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଶବ୍ଦରେ ଅତି ଦୁର୍ଲଭ । ଯେତେବେଳେ ଶ୍ରେୟ ଓ ପ୍ରେୟ, ଅର୍ଥାତ୍ ମୁକ୍ତି ଏବଂ ଭୋଗ, ଉଭୟ ଭଗବାନଙ୍କ ଠାରୁ ମିଳିଥାଏ, ତେବେ ତ ସମୟେ ଏକମାତ୍ର ଭଗବାନଙ୍କ ହିଁ ଭଜନ କରିବା ଉଚ୍ଚିତ ।

# ତଥାପି ଲୋକେ ତାହାଙ୍କ ଭକନ କାହିଁକି କରୁନାହାଁନ୍ତି ? ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଶବ୍ଦରେ – କାମୈଔୈଔହୁଁତଜ୍ଞାନାଃ ପ୍ରପଦ୍ୟନ୍ତେଽନ୍ୟଦେବତାଃ । ତଂ ତଂ ନିୟମମାଣ୍ଡାୟ ପ୍ରକୃତ୍ୟା ନିୟତାଃ ସ୍ୱୟା ॥୨୦॥

"ସେହି ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାତ୍ଯା ଅଥବା ପରମାତ୍ଯା ହିଁ ସବୁକିଛି ଅଟନ୍ତି । ଏପରି ଲୋକେ ବୁଝିପାରିନଥାନ୍ତି । କାରଣ ଭୋଗର କାମନା ଦ୍ୱାରା ଲୋକମାନଙ୍କ ବିବେକ ଅପହରଣ କରି ନିଆଯାଇଛି । ତେଣୁକରି ସେ ନିଜର ପ୍ରକୃତି ଅର୍ଥାତ୍ କନ୍ନ ଜନ୍ନାନ୍ତରରୁ ଅର୍ଜିତ କରିଥିବା ପ୍ରକୃତିର ସ୍ୱଭାବରୁ ପ୍ରେରିତ ହୋଇ ମୋ ଠାରୁ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ଯା ଠାରୁ ଭିନ୍ନ ଅନ୍ୟ ଦେବତା ଏବଂ ତାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଚଳିତ ନିୟମର ଶରଣ ନେଇଥାନ୍ତି । ଏଠାରେ ଅନ୍ୟ ଦେବତାଙ୍କ ପ୍ରସଙ୍ଗ ପ୍ରଥମ ଥର ଆସିଲା ।

#### ୟୋ ୟୋ ୟାଂ ୟାଂ ତନ୍ୟୁଂ ଭକ୍ତଃ ଶ୍ରଦ୍ଧୟାର୍ଚ୍ଚିତୁମିଚ୍ଛତି । ତସ୍ୟ ତସ୍ୟାଚଳାଂ ଶ୍ରଦ୍ଧାଂ ତାମେବ ବିଦଧାମ୍ୟହମ୍ ॥୨୧॥

ଯେଉଁ ଯେଉଁ ସକାମୀ ଭକ୍ତ ଯେଉଁ ଯେଉଁ ଦେବତାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପକୁ ଶ୍ରଦ୍ଧାର ସହିତ ପୂଜିବାକୁ ଚାହିଁଥାନ୍ତି, ମୁଁ ସେହି ଦେବତାଙ୍କ ପ୍ରତି ତାହାଙ୍କ ଶ୍ରଦ୍ଧାକୁ ସ୍ଥିର କରିଥାଏ । ମୁଁ ହିଁ ସ୍ଥିର କରିଥାଏ, କାରଣ ଦେବତା ନାମରେ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ଥାନ୍ତା ତେବେ ତ ସେହି ଦେବତା ହିଁ ସେହି ଶ୍ରଦ୍ଧାକୁ ସ୍ଥିର କରିଥାନ୍ତେ ।

# ସ ତୟା ଶ୍ରଦ୍ଧୟା ୟୁକ୍ତୟସ୍ୟାରାଧନମୀହତେ । ଲଭତେ ଚ ତତଃ କାମାନ୍ ମୟୈବ ବିହିତାନ୍ ହି ତାନ୍ ॥୨୨॥

ସେହି ପୁରୁଷ ଶ୍ରଦ୍ଧାରେ ଯୁକ୍ତ ହୋଇ ସେହି ଦେବ ବିଗ୍ରହ ପୂଜାରେ ତତ୍ପର ହୋଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ସେହି ଦେବତାଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ମୋ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ମିତ ସେହି ଇଚ୍ଛିତ ଭୋଗକୁ ନିଃସନ୍ଦେହ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଭୋଗ କିଏ ଦେଇଥାନ୍ତି ? ମୁଁ ହିଁ ଦେଇଥାଏ । ତାହାର ଶ୍ରଦ୍ଧାର ପରିଣାମ ହିଁ ଭୋଗ ଅଟେ । ନା କି କୌଣସି ଦେବତା ଦେଇଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସେ ଫଳ ତ ପାଇ ଯାଆନ୍ତି । ତେବେ ଏଥିରେ ଖରାପ କ'ଣ ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି–

## ଅନ୍ତବରୁ ଫଳଂ ତେଷାଂ ତଦ୍ଭବତ୍ୟକ୍ଷମେଧସାମ୍ । ଦେବାନ୍ ଦେବୟଜୋ ୟାନ୍ତି ମଦ୍ଭକ୍ତା ୟାନ୍ତି ମାମପି ॥୨୩॥

ସେହି ଅଳ୍ପ ବୃଦ୍ଧି ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ସେହି ଫଳ ନାଶବାନ ଅଟେ । ଆଜି ଫଳ ମିଳିଛି ତ ତାହା ଭୋଗ କରୁ କରୁ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ ତାହା ନାଶବାନ୍ । ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ପୂଜିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ଦେବତା ମଧ୍ୟ ନାଶବାନ ଅଟନ୍ତି । ଦେବତାଙ୍କ ଠାରୁ କୀଟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜଗତ ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଏବଂ ମରଣଧର୍ମୀ ଅଟନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ମୋର ଭକ୍ତ ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯାହା ଅବ୍ୟକ୍ତ **ନୈଷିକୀମ୍ ପରମଶାନ୍ତି** –ଅର୍ଥାତ୍ ଐକାନ୍ତିକ ପରମ ଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଥିଲେ – ଏହି ଯଜ୍ଞଦ୍ୱାରା ତୁମେ ଦେବତା ଅର୍ଥାତ୍ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ଉନ୍ନତି କର । ଯେପରି ଯେପରି ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ଉନ୍ନତି ହେବ, ତାହାହିଁ ଉନ୍ନତି ଅଟେ । କ୍ରମଶଃ ଉନ୍ନତି କରି କରି ପରମ ଶ୍ରେୟକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କର । ଏଠାରେ ଦେବତା ସେହି ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ସମୂହ ଅଟନ୍ତି । ଯାହାଦ୍ୱାରା ପରମଦେବ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଦେବତ୍ୱ ଅର୍ଚ୍ଚିତ ହୋଇଥାଏ । ଦୈବୀସମ୍ପଦ ମୋକ୍ଷ ନିମନ୍ତେ ହୋଇଥାଏ, ଯାହାର ୨୬ ଗୋଟି ଲକ୍ଷଣ ନିରୂପଣ ଗୀତାର ୧୬ଅଧ୍ୟାୟରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଇଛି ।

ଦେବତା-ହୃଦୟର ଅନ୍ତରାଳରେ ପରମଦେବ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଦେବତ୍ସକୁ ଅର୍କିତ କରୁଥିବା ସଦ୍ଗୁଣର ଏକ ନାମ ଅଟେ । ବାଞ୍ଚବରେ ଏହା ହୃଦୟର ବସ୍ତୁ ହିଁ ଥିଲା କିନ୍ତୁ କାଳକ୍ରମେ ଲୋକେ ଏହି ଭିତରର ବସ୍ତୁକୁ ବାହାରେ ଦେଖିବା ପ୍ରାରୟ କରିଦେଲେ । ସେମାନେ ମୂର୍ତ୍ତି ଗଢିନେଲେ, କର୍ମକାଣ୍ଡ ରଚନା କଲେ ତଥା ବାଞ୍ଚବିକତାରୁ ଦୂରକୁ ଚାଲିଗଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏହି ଭ୍ରାନ୍ତିର ନିରାକରଣ ଉପଯୁକ୍ତ ଚାରୋଟି ଶ୍ଲୋକରେ କରିଛନ୍ତି । ଗୀତାରେ ପ୍ରଥମଥର ଅନ୍ୟ ଦେବତାମାନଙ୍କ ନାମ ନେଇ ସେ କହିଲେ – ଦେବତା କେବେ ବି ହୋଇ ନାହାଁନ୍ତି, ଦେବତାନାମରେ କୌଣସି ସତ୍ତା ହିଁ ନାହିଁ, ଲୋକଙ୍କ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଯେଉଁ ଆଡ଼ୁକୁ ଓହରିଥାଏ ମୁଁ ହିଁ ସେଠାରେ ଉପଛିତ ହୋଇ ତାହାଙ୍କ ଶ୍ରଦ୍ଧାକୁ ପୂଷ୍ଟି କରିଥାଏ ଏବଂ ମୁଁ ହିଁ ତାଙ୍କୁ ଫଳ ମଧ୍ୟ ଦେଇଥାଏ । ସେହି ଫଳମଧ୍ୟ ନଶ୍ୱର ଅଟେ । ଫଳ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ, ଦେବତା ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଆନ୍ତି ଏବଂ ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ପୂଜିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମଧ୍ୟ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଯାହାଙ୍କ ବିବେକ ନଷ୍ଟ ହୋଇ ଗଲାଣି, ସେହି ମୃଢ ବୁଦ୍ଧି ହିଁ ଅନ୍ୟ ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ପୂଜିବାର ବିଧାନ ହିଁ ଅଯୁକ୍ତି ସଙ୍ଗତ ଅଟେ । (ଆଗକ୍ ଦେଖନ୍ତ ଗୀତା୯/୨୩)

# ଅବ୍ୟକ୍ତଂ ବ୍ୟକ୍ତିମାପନ୍ନଂ ମନ୍ୟନ୍ତେ ମାମବୁଦ୍ଧୟଃ ପରଂ ଭାବମକାନନ୍ତୋ ମମାବ୍ୟୟମନୁଉମମ୍ ॥୨୪॥

ଯଦ୍ୟପି ଯେବେ ଦେବତାମାନଙ୍କ ନାମରେ, ଦେବତା ନାମକ କୌଣସି ବୟୁ ହିଁ ନାହିଁ । ଯେଉଁଫଳ ମିଳିଥାଏ ତାହା ନାଶବାନ, ହେଲେ ମଧ୍ୟ ସମୟେ ମୋର ଭଜନ କରିନଥାନ୍ତି । କାରଣ ବୁଦ୍ଧିହୀନ ପୁରୁଷ(ଯେପରି ପୂର୍ବ ଶ୍ଲୋକରେ କୁହାଯାଇଛି ଯେ, କାମନା ଦ୍ୱାରା ଯାହାର ଜ୍ଞାନ ଅପହୃତ ହୋଇଯାଇଛି, ସେମାନେ) ମୋର ସର୍ବୋତ୍ତମ ଅବିନାଶୀ ଏବଂ ପରମ ପ୍ରଭାବକୁ ଭଲ ରୂପେ ଜାଣତ୍ତି ନାହିଁ, ତେଣୁ କରି ସେମାନେ ମୋତେ ଅର୍ଥାତ୍ ଅବ୍ୟକ୍ତ ପୁରୁଷକୁ ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟ ବୋଲି ମାନିଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ ମଧ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରଧାରୀ ଯୋଗୀ ଥିଲେ, ଯୋଗେଶ୍ୱର ଥିଲେ । । ଯିଏ ସ୍ୱୟଂ ଯୋଗୀ ଅଟତ୍ତ ଏବଂ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଯୋଗ ପ୍ରଦାନ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଯାହା ନିକଟରେ କ୍ଷମତା ଥାଏ, ତାହାଙ୍କୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର କୁହାଯାଏ । ସାଧନାର ଠିକ୍ ରାଞ୍ଚାରେ ଚାଲିଚାଲି କ୍ରମଶଃ ଉତ୍ଥାନ ହୋଇ ମହାପୁରୁଷ ମଧ୍ୟ ସେହି ପରମଭାବକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଶରୀର ଧାରୀ ହୋଇଥିବା ସତ୍ତ୍ୱେ ସେ ସେହି ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ୱରୂପରେ ଛିର ହୋଇଯାଇଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ କାମନା ଦ୍ୱାରା ବିବିଶ ମନ୍ଦବୁଦ୍ଧି ଲୋକେ ତାଙ୍କୁ ସାଧାରଣ ବ୍ୟକ୍ତି ମାନିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ବିଚାର କରନ୍ତି ଯେ, ଆୟମାନଙ୍କ ପରି ହିଁ ସେ ମଧ୍ୟ ଜନ୍ମ ନେଇଥାନ୍ତି । ସେ ଭଗବାନ କିପରି ହୋଇପାରିବେ ? ସେହି ବିଚରାଙ୍କ ଦୋଷ ବା କ'ଣ ? ଯେବେ ସେମାନେ ଦୃଷ୍ଟିପାତ କରନ୍ତି ତାଙ୍କର ଶରୀର ହିଁ ଦେଖାଯାଇଥାଏ । ସେଥି ଯୋଗୁଁ ସେମାନେ ଏପରି କହିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ବାଞ୍ଚବିକ ସ୍ୱରୂପକୁ କାହିଁକି ଦେଖିପାରୁ ନାହାଁନ୍ତି ? ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଠାରୁ ହିଁ ଶୁଣନ୍ତୁ ।

# ନାହଂ ପ୍ରକାଶଃ ସର୍ବସ୍ୟ ୟୋଗମାୟାସମାବୃତଃ । ମୂଢୋଽୟଂ ନାଭିକାନାତି ଲୋକେ ମାମକମବ୍ୟୟମ୍ ॥୨୫॥

ସାମାନ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ମାୟା ଏକ ପରଦା ମାତ୍ର । ଯାହାଦ୍ୱାରା ପରମାତ୍ରା ସର୍ବଥା ଅଦୃଶ୍ୟ ରହିଥାନ୍ତି । ଯୋଗ ସାଧନା ବିଚାର କରି ସେ ଏଥିରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏହା ପରେ ଯୋଗମାୟା ଅର୍ଥାତ୍ ଯୋଗକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟ ଏକ ଆବରଣ ହିଁ ଅଟେ । ଯୋଗାନୁଷ୍ଠାନ କରି କରି ତା'ର ପରାକାଷ୍ଠା ଯୋଗାରୂଢତା ଆସିଯିବା ପରେ ସେହି ଅବିଦିତ ପରମାତ୍ଯା ବିଦିତ ହୋଇଯାଇଥାନ୍ତି । ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି- ମୁଁ ନିଜର ଯୋଗମାୟା ଦ୍ୱାରା ଢାଙ୍କି ହୋଇ ରହିଛି । କେବଳ ଯୋଗର ପରିପକ୍ୱ ଅବସ୍ଥା ସଂପନ୍ନ ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ମୋତେ ଯଥାର୍ଥ ରୂପେ ଦେଖିଥାନ୍ତି । ମୁଁ ସମୟଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ହୋଇନଥାଏ । ତେଣୁକରି ଏହି ଅଜ୍ଞାନୀ ମନୁଷ୍ୟ ମୋତେ ଜନ୍ମ ରହିତ (ଯାହାର ଆଉ ଜନ୍ନ ହେବ ନାହିଁ) ଅବିନାଶୀ (ଯାହାର ନାଶ ହେବ ନାହିଁ) ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ୱରୂପ (ଯାହାର ପୁନଃ ବ୍ୟକ୍ତ ହେବାର ନାହିଁ) କୁ ଜାଣିନଥାନ୍ତି । ଅର୍ଜୁନ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ନିଜ ପରି ଜଣେ ମନୁଷ୍ୟ ହିଁ ମାନୁଥିଲା । ଆଗକୁ ସେ ଦିବ୍ୟ ସୃଷ୍ଟି ଦେଲା ପରେ ଅର୍ଜୁନ ବ୍ୟାକୁଳ ହୋଇ ଗିଡଗିଡାଇଲେ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବାରେ ଲାଗିଲେ ।

ବସ୍ତୁତଃ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ଥିତ ମହାପୁରୁଷଙ୍କୁ ଜାଣିବାରେ ଆୟେମାନେ ପ୍ରାୟଃ ଅନ୍ଧ ହିଁ ହୋଇଥାଉଁ । ଆଗକୁ କହୁଛନ୍ତି–

#### ବେଦାହଂ ସମତୀତାନି ବର୍ତ୍ତମାନାନି ଚାର୍ଜୁନ । ଭବିଷ୍ୟାଣି ଚ ଭୂତାନି ମାଂ ତୃ ବେଦ ନ କଣ୍ଟନ ॥୨୬॥

ହେ ଅକୁର୍ନ ! ମୁଁ ଅତୀତ, ବର୍ତ୍ତମାନ, ଭବିଷ୍ୟରେ ହେଉଥିବା ସମ୍ପୂର୍ଣ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କୁ ଜାଣିଛି । କିନ୍ତୁ ମୋତେ କିଏ ଜାଣନ୍ତି ନାହିଁ । କାହିଁକି ଜାଣିପାରୁ ନାହାଁନ୍ତି ?

#### ଇଚ୍ଛା ଦ୍ୱେଷସମୁତ୍ଥେନ ଦ୍ୱନ୍ଦମୋହେନ ଭାରତ । ସର୍ବଭୂତାନି ସଂମୋହଂ ସର୍ଗେ ୟାନ୍ତି ପରନ୍ତପ ॥୨୭॥

ହେ ଭରତବଂଶୀ ଅର୍ଜୁନ ! ଇଛା ଏବଂ ଦ୍ୱେଷ ଅର୍ଥାତ୍ ରାଗଦ୍ୱେଷଦି ଦ୍ୱନ୍ଦର ମୋହରୁ ସଂସାରର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରାଣୀ ଅତ୍ୟନ୍ତ ମୋହକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତେଶ୍ୱେକରି ସେମାନେ ମୋତେ ଜାଣିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ତେବେ କ'ଣ କିଏ ମଧ୍ୟ ଜାଣିପାରିବେ ନାହିଁ ? ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ କହୁଛନ୍ତି–

# ୟେଷାଂ ଦୃନ୍ତଗତଂ ପାପଂ ଜନାନାଂ ପୁଣ୍ୟକର୍ମଣାମ୍ । ତେ ଦ୍ୱନ୍ଦମୋହନିର୍ମୁକ୍ତା ଭଜନ୍ତେ ମାଂ ଦୃଢବ୍ରତାଃ ॥୨୮॥

ପରନ୍ତୁ ପୁଣ୍ୟକର୍ମ (ଯାହା ସଂସୃତିର ଅନ୍ତ କରିଥାଏ, ଯାହାର ନାମ କାର୍ୟଂକର୍ମ ନିୟତ କର୍ମ, ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟା କହି ବାରୟାର ବୁଝାଇଛନ୍ତି, ସେହି କର୍ମକୁ) କରୁଥିବା ଯେଉଁ ଭକ୍ତଙ୍କ ପାପ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଇଛି, ସେମାନେ ରାଗ-ଦ୍ୱେଷାଦି ଦ୍ୱକ୍ସର ମୋହରୁ ସମ୍ୟକ୍ ରୂପେ ମୁକ୍ତ ହୋଇ, ବ୍ରତରେ ଦୃଢ ରହି ମୋର ଭଜନ କରିଥାନ୍ତି । କାହିଁକି ଭଜନ କରିଥାନ୍ତି ?

# କାରାମରଣ ମୋକ୍ଷାୟ ମାମାଶ୍ରିତ୍ୟ ୟତନ୍ତି ୟେ । ତେ ବ୍ରହ୍ମ ତତ୍ବିଦୁଃ କୃତ୍ସ୍ନମଧ୍ୟାମ୍ତଂ କର୍ମ ଚାଖିଲମ୍ ॥୨୯॥

ଯିଏ ମୋର ଶରଣ ହୋଇ ଜରା ଓ ମରଣରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟତ୍ନ କରିଥାନ୍ତି, ସେହି ପୁରୁଷ ସେହି ବ୍ରହ୍ମକୁ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଧ୍ୟାତ୍ମକୁ ଏବଂ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମକୁ ଜାଣିଥାନ୍ତି ଏବଂ ଏହିକ୍ରମରେ –

## ସାଧିଭୂତାଧିଦୈବଂ ମାଂ ସାଧିଯଜ୍ଞଂ ଚ ୟେ ବିଦୁଃ । ପ୍ରୟାଶକାଲେଃପି ଚ ମାଂ ତେ ବିଦୁର୍ଯ୍ଦୁକ୍ତଚେତସଃ ॥୩୦॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଅଧଭୂତ, ଅଧିଦୈବ, ତଥା ଅଧିଯଜ୍ଜ ସହିତ ମୋତେ ଜାଣିଥାନ୍ତି । ମୋ ଠାରେ ସମାହିତ ଚିଉଯୁକ୍ତ, ସେହି ପୁରୁଷ ଅନ୍ତ ସମୟରେ ମଧ୍ୟ ମୋତେ ହିଁ ଜାଣିଥାନ୍ତି, ମୋଭିତରେ ହିଁ ଥିର ରହିଥାନ୍ତି ଏବଂ ସଦୈବ ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ୨୬ ଓ ୨୭ଶ୍ଲୋକରେ ସେ କହିଥିଲେ ଯେ, ମୋତେ କିଏ ଜାଣିନଥାନ୍ତି । କାରଣ ସେମାନେ ମୋହଯୁକ୍ତ ଅଟନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଯିଏ ସେହି ମୋହରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟତ୍କଶୀଳ ଅଟନ୍ତି, ସେ(୧) ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବ୍ରହ୍ମ (୨) ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଧାନ୍ତ୍(୩) ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମ (୪)ସ୍ପ୍ୟୁଣ୍ଣ ଅଧ୍ୱଭୂତ (୫)ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଧ୍ୟଦୈବ ଏବଂ (୬) ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଧ୍ୟଯଜ୍ଞ ସହିତ ମୋତେ ଜାଣିଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ଏହିସବୁର ପରିଣାମ ମୁଁ (ସଦ୍ଗୁରୁ) ଅଟେ । ସେ ହିଁ ମୋତେ ଜାଣିଥାଏ । ଏପରି ନୁହଁ ଯେ କେହି ମୋତେ ଜାଣିନଥାନ୍ତି ।

#### –ନିଷ୍ପର୍ଷ–

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ । ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ମୋଠାରେ ସମର୍ପିତ ହୋଇ, ମୋର ଆଶ୍ରିତ ହୋଇ, ଯିଏ ଯୋଗରେ ଲାଗିଥାଏ, ସେ ସମ୍ପୂର୍ଷ ରୂପରେ ମୋତେ ଜାଣିଥାଏ । ମୋତେ ଜାଣିବା ନିମନ୍ତେ ସହସ୍ତଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ବିରଳ ପୁରୁଷ ହିଁ ପ୍ରୟତ୍ନ କରିଥାଏ ଏବଂ ପ୍ରୟତ୍ନକରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ବିରଳ ପୁରୁଷ ହିଁ ଜାଣିଥାଏ । ସେ ମୋତେ ଶରୀର ରୂପରେ ଏକ ୟାନରେ ନୁହଁ ବରଂ ସର୍ବତ୍ର ବ୍ୟାପ୍ତ ଦେଖୁଥାଏ । ଅଷ୍ଟ ଭେଦଯୁକ୍ତ ମୋର କଡ଼ ପ୍ରକୃତି ଅଟେ ଏବଂ ଏହାର ଅନ୍ତରାଳରେ ଜୀବରୂପୀ ମୋର ଚେତନ ପ୍ରକୃତି ରହିଛି । ଏହି ଉଭୟଙ୍କ ସଂଯୋଗ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ସମ୍ପୂର୍ଣ ଜଗତ ବିଦ୍ୟମାନ । ତେଜ ଓ ବଳ ମୋଦ୍ୱାରା ହିଁ ରହିଥାଏ , ରାଗ ଓ କମାନରୁ ରହିତ ବଳ ତଥା ଧର୍ମାନୁକୂଳ କାମନା ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ଯେପରି କି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କମନା ତ ବର୍ଜିତ ରହିଛି । କିନ୍ତୁ ମୋର ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ କାମନା କର । ଏପରି ଇଛାର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ହେବା ମୋର ହିଁ ପ୍ରସାଦ ଅଟେ । କେବଳ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ପାଇବା କାମନା ହିଁ 'ଧର୍ମାନୁକୂଳ କାମନା' ଅଟେ ।

ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ - ମୁଁ ତିନିଗୁଣରୁ ଅତୀତ । ପରମକୁ ସ୍ପର୍ଶକରି ପରମ ଭାବରେ ସ୍ଥିତ ରହିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଭୋଗାସକ୍ତ ମୂଢ ପୁରୁଷ ସିଧା ମୋର ଭଜନ ନ କରି ଅନ୍ୟ ଦେବତା ମାନଙ୍କର ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି । ଯେବେ କି ଦେବତା ନାମରେ କୌଣସି ସଭା ନାହିଁ । ପଥର, ପାଣି, ବୃକ୍ଷ, ଯାହାକୁ ମଧ୍ୟ ସେମାନେ ପୂଜିବାକୁ ଚାହାଁନ୍ତି । ସେଥିରେ ତାହାଙ୍କ ଶ୍ରଦ୍ଧାକୁ ମୁଁ ହିଁ ପୁଷ୍ଟ କରିଥାଏ । ତାହାର ଆଡୁଆଳରେ ଠିଆ ହୋଇ ମୁଁ ହିଁ ଫଳ ଦେଇଥାଏ । କାରଣ ନା ସେଠାରେ କୌଣସି ଦେବତା ଅଛନ୍ତି, ନା ଦେବତାଙ୍କ ପାଖରେ କୌଣସି ଭୋଗ ଅଛି ? ସମୟ ଭୋଗ ମୋ ଠାରୁ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଲୋକମାନେ ମୋତେ ସାଧାରଣ ବ୍ୟକ୍ତି ଭାବି ଭଜନ କରନ୍ତି

ନାହିଁ । କାରଣ ମୁଁ ଯୋଗମାୟା ଦ୍ୱାରା ଢାଙ୍କି ହୋଇ ରହିଛି । ଅନୁଷ୍ଠାନ କରିକରି ଯୋଗମାୟାର ଆବରଣ ପାର କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ମୋତେ, ଶରୀର ଧାରୀକୁ ମଧ୍ୟ ଅବ୍ୟକ୍ତ ରୂପରେ ଜାଣିଥାନ୍ତି, ଅନ୍ୟ ସ୍ଥିତିରେ ନୁହେଁ ।

ମୋର ଭକ୍ତ ଚାରି ପ୍ରକାରର ଅଛନ୍ତି-ଅର୍ଥାର୍ଥୀ, ଆର୍ଡ, କିଞ୍କାସୁ ଏବଂ ଜ୍ଞାନୀ । ଚିନ୍ତନ କରିକରି ଅନେକ ଜନ୍ମ ପଣ୍ଟାତ୍ ଅନ୍ତିମ ଜନ୍ମରେ ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥିବା ଜ୍ଞାନୀ ମୋର ହିଁ ସ୍ୱରୂପ ଅଟନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ଅନେକ ଜନ୍ମରୁ ଚିନ୍ତନ କରି ସେହି ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରାଯାଇଥାଏ । ରାଗ ଦ୍ୱେଷର ମୋହରେ ଆକ୍ରାନ୍ତ ମନୁଷ୍ୟ ମୋତେ କଦାପି ଜାଣି ପାରିବେ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ରାଗ ଦ୍ୱେଷର ମୋହରୁ ରହିତ ହୋଇଯିଏ ନିୟତକର୍ମ (ଯାହାକୁ ସଂକ୍ଷେପରେ ଆରାଧନା କୁହାଯାଇପାରେ) ଚିନ୍ତନ କରି ଜରାମରଣରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟତ୍କଶୀଳ ଥାଆନ୍ତି । ସେହି ପୁରୁଷ ସମ୍ପୂର୍ଣ ରୂପେମୋତେ ଜାଣିନିଅନ୍ତି । ସେମାନେ ସମ୍ପୂର୍ଣ ବ୍ରହ୍ମକୁ, ସମ୍ପୂର୍ଣ ଅଧ୍ୟାତ୍ଦକୁ, ସମ୍ପୂର୍ଣ କର୍ମକୁ ଏବଂ ସମ୍ପୂର୍ଣ ଯଜ୍ଞ ସହିତ ମୋତେ ଜାଣିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ମୋ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ଅନ୍ତ ସମୟରେ ମଧ୍ୟ ମୋତେ ହିଁ ଜାଣିଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ପୁଣି କେବେ ହେଲେ ବିସ୍ମୃତ ହୋଇନଥାନ୍ତି । ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସମଗ ଜ୍ଞାନର ବିବେଚନ ହୋଇଛି । ଅତଃ

ॐ ତହଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ଗୀତାସୂପନିଷସୁ ବ୍ରହ୍ମ ବିଦ୍ୟାୟା॰ ଯୋଗଶାସେ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍କୁନ ସୟାଦେ 'ସମଗ୍ର ବୋଧଃ'ନାମ ସସ୍ତମୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୭॥

ଏହି ପ୍ରକାରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ଗୀତାରୂପୀ ଉପନିଷଦ, ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗାଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସୟାଦରେ 'ସଂଗ୍ରହ ଜାନକାରୀ 'ନାମ ସପ୍ତମ ଅଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ।

ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ପରମହଂସ ପରମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା ଭାଷ୍ୟେ 'ସମଗ୍ର ବୋଧଃ' ନାମ ସସ୍ତମୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୭॥

॥ ହରି 🕉 ତତ୍ସତ ॥

# ଶ୍ରୀ ପରମାମ୍ତନେ ନମଃ ଅଥାଷ୍ଟମୋଽଧାୟଃ

ସପ୍ତମ ଅଧ୍ୟାୟର ଅନ୍ତରେ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ପୂଣ୍ୟକର୍ମ (ନିୟତକର୍ମ ଆରାଧନା) କରୁଥିବା ଯୋଗୀ ସମ୍ପୂର୍ଷ ପାପାରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇ ସେହି ବ୍ୟାପ୍ତ ବ୍ରହ୍ମକୁ ଜାଣିଥାନ୍ତି, ଅର୍ଥାତ୍ କର୍ମ ଏପରି ଏକ ବିଶିଷ୍ଟ ବସ୍ତୁ, ଯାହାକି ବ୍ୟାପ୍ତ ବ୍ରହ୍ମର ଜାନକାରୀ ଦେଇଥାଏ । ସେହି କର୍ମ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ବ୍ୟାପ୍ତ ବ୍ରହ୍ମକୁ, ସମ୍ପୂର୍ଷ କର୍ମକୁ, ସମ୍ପୂର୍ଷ ଅଧିଦୈବକୁ, ଅଧିକୃତ ଏବଂ ଅଧିଯଜ୍ଞ ସହିତ ମୋତେ ଜାଣିଥାନ୍ତି । ଅତଃ କର୍ମ ଏପରି ଏକ ବିଶିଷ୍ଟ ବସ୍ତୁ, ଯାହାକି ଏହି ସମୟଙ୍କ ସହିତ ପରିଚୟ କରାଉଥାଏ । ସେମାନେ ଅନ୍ତକାଳରେ ମଧ୍ୟ ମୋତେ ହିଁ ଜାଣିଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ଜାନାକାରୀ କେବେହେଲେ ବିସ୍କୃତ ହୋଇନଥାଏ । ଏହି ବିଷୟରେ ଅର୍କୁନ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ପାରୟରେ ହିଁ ଶବ୍ଦମାନଙ୍କ ଦୋହରାଇ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ –

#### ଅର୍ଜୁନ ଉବାଚ

କିଂ ତଦ୍ବ୍ରହ୍ମ କିମଧ୍ୟାମ୍ୟ କିଂ କର୍ମ ପୁରୁଷୋତ୍ତମ । ଅଧିଭୂତଂ ଚ କିଂ ପ୍ରୋକ୍ତମଧ୍ଦୈବଂ କିମୁଚ୍ୟତେ ॥୧॥

ହେ ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ! ସେହି ବ୍ରହ୍ମ କ'ଶ ? ଅଧ୍ୟାତ୍ମ କ'ଶ ? କର୍ମ କ'ଶ ? ଅଧିଭୂତ ତଥା ଅଧିଦୈବ କାହାକୁ କୁହାଯାଏ ?

ଅଧ୍ୟଜ୍ଞଃ କଥଂ କୋଽତ୍ରଦେହେଽସ୍ମିନ୍ ମଧୁସୂଦନ ପ୍ରୟାଶକାଳେ ଚ କଥଂ ଜ୍ଞେୟୋଽସି ନିୟତାତ୍ମଭିଃ ॥୨॥

ହେ ମଧୁସୂଦନ ! ଏଠାରେ ଅଧିଯଜ୍ଞ କିଏ ? ଏବଂ ସେ ଏହି ଶରୀରରେ କିପରି ରହିଥାଏ ? ସିଦ୍ଧ ହେଉଛି ଯେ ଅଧିଯଜ୍ଞ ଅର୍ଥାତ୍ ଯଜ୍ଞର ଅଧିଷାତା ଏପରି ଏକ ପୁରୁଷ ଯିଏକି ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ଧାରୀ, ସମାହିତ ଚିଉଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅନ୍ତ ସମୟରେ ଆପଣ କିପରି ଜାଣିବାରେ ଆସିଥାଆନ୍ତି । ଏହି ସାତଗୋଟି ପ୍ରଶ୍ନ କ୍ରମଶଃ ଉଉର ଦେବା ନିମନ୍ତେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ।

ଶ୍ରୀ ଭଗବାନୁବାଚ

ଅକ୍ଷରଂ ବ୍ରହ୍ମ ପରମଂ ସ୍ୱଭାବୋଽଧ୍ୟାମ୍ବମୃତ୍ୟତେ । ଭୂତଭାବୋଦ୍ଭବକରୋ ବିସର୍ଗଃ କର୍ମସଂଙ୍କିତଃ ।।୩।।

ଅକ୍ଷରଂ ବ୍ରହ୍ମ ପରମମ୍ – ଯିଏ ଅକ୍ଷୟ, ଯାହାର କ୍ଷୟ ହୁଏ ନାହିଁ, ସେ ହିଁ ପରବୃହ୍ମ ଅଟନ୍ତି । **ସ୍ୱଭାବଃ ଅଧ୍ୟାମ୍ର୍ମ୍ବ୍ୟତେ** ସ୍ୱୟଂରେ ସ୍ଥିର ଭାବ ହିଁ ଅଧ୍ୟାତ୍ ଅର୍ଥାତ୍ ଆସାର ଅଧ୍ପତ୍ୟ ଅଟେ । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ସମୟେ ମାୟାର ଅଧ୍ପତ୍ୟରେ ରହିଥାନ୍ତି କିନ୍ତୁ ଯେବେ 'ସୁ' ଭାବ ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱରୂପରେ ସ୍ଥିର ଭାବ (ସ୍ପୟଂରେ ସ୍ଥିରଭାବ)ପାପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ, ତେବେ ଆତ୍ପାର ଅଧିପତ୍ୟ ହିଁ ସେଥିରେ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ହିଁ ଅଧ୍ୟାତ୍ମ ଓ ଆଧ୍ୟାତ୍ମର ପରାକାଷ୍ଣା ଅଟେ । **ଭୂତ ଭାବୋବକରଃ**-ଭୃତମାନଙ୍କ ସେହି ଭାବ, ଯିଏ କିଛି ନା କିଛି ଉଦ୍ଭବ କରିଥାନ୍ତି, ଅର୍ଥତ୍ ପାଣୀ ମାନଙ୍କ ସେହି ସଂକଳ୍ପ ଯାହା ଭଲ ଏବଂ ମନ୍ଦ ସଂସ୍କାର ସଂରଚନା କରିଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ବିସର୍ଗ ଅର୍ଥାତ୍ ବିସର୍ଜନ, ତାହାଙ୍କ ସମାପ୍ତି ହୋଇଯିବା ହିଁ କର୍ମର ପରାକାଷା। ଏହା ହିଁ ସମ୍ପର୍ଷ କର୍ମ ଅଟେ । ଯାହା ନିମତେ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହିଥିଲେ, ସେ ସମ୍ପୂର୍ଷ କର୍ମକୁ ଜାଶିଥାଏ, ସେଠାରେ କର୍ମ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଏ । ଆଗକୁ ନିୟତକର୍ମର ଆବଶ୍ୟକତା ହିଁ ନାହିଁ । ଏହି ଅବସ୍ଥାରେ ଯେତେବେଳେ କି ଭୃତ ସମୁଦାୟଙ୍କ ସେହିଭାବ ଯିଏ କି କିଛି ନା କିଛି ରଚନା କରିଥାନ୍ତି । ଭଲ ଏବଂ ମନ୍ଦ ସଂସ୍କାର ସଂଗ୍ରହ କରିଥାନ୍ତି, ତିଆରି କରିଥାନ୍ତି, ତାହା ଯେତେବେଳେ ସର୍ବଥା ଶାନ୍ତ ହୋଇଯାଏ, ଏହା ହିଁ କର୍ମର ସମ୍ପର୍ଶ୍ୱତା ଅଟେ । ଏହାର ଆଗକ କର୍ମ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇନଥାଏ । ଅତଃ କର୍ମ କୌଣସି ଏପରି ଏକ ବୟୁ ଯିଏ କି ଭୃତ ସମୁଦାୟଙ୍କ ସମ୍ପର୍ଷ ସଙ୍କଳ୍ପକ, ଯାହାଠାରୁ କିଛି ନା କିଛି ସଂସ୍କାର ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ, ତାହାର ଶମନ କରି ଦେଇଥାଏ । କର୍ମର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଆରାଧନା, ଚିନ୍ତନ ଯାହାକି ଯଜ୍ଜରେ ହିଁ ରହିଛି ।

# ଅଧିଭୂତଂ କ୍ଷରୋ ଭାବଃ ପୁରୁଷଶ୍ଚାଧିଦୈବତମ୍ । ଅଧିୟଞ୍ଜୋଽହମେବାତ୍ର ଦେହେ ଦେହଭୂତାଂ ବର ॥୪॥

ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅକ୍ଷୟ ଭାବ ମିଳିନଥାଏ, ସେହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନଷ୍ଟ ହେଉଥିବା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କ୍ଷର ଭାବ ଅଧିଭୂତ ଅର୍ଥାତ୍ ଭୂତ ସମୁଦାୟଙ୍କ ଅଧିଷ୍ୟାନ ଅଟେ । ତାହା ହିଁ ଭୂତ ସମୁଦାୟଙ୍କ ଉପ୍ଭିର କାରଣ ଅଟେ । ପୁରୁଷଃ ଚ ଅଧିଦୈବତମ୍ ଏବଂ ପ୍ରକୃତିରୁ ଉର୍ଦ୍ଧରେ ଯେଉଁ ପରମ ପୁରୁଷ ରହିଛନ୍ତି, ସେ ହିଁ ଅଧିଦୈବ ଅର୍ଥାତ୍ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣଦେବ(ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ) ର ଅଧିଷ୍ୟାତା ଅଟନ୍ତି, ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ସେହି ପରମ ଦେବଙ୍କଠାରେ ବିଲୟ ହୋଇଯାଏ । ହେ ଦେହଧାରୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରେଷ ଅର୍କୁନ ! ଏହି ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରରେ ମୁଁ ହିଁ ଅଧ୍ୟଯଜ୍ଞ ଅଟେ ଅର୍ଥାତ୍ ଯଜ୍ଞର ଅଧିଷ୍ୟାତା ଅଟେ । ଅତଃ ଏହି ଶରୀରରେ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ୱରୂପରେ ହିତ ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ଅଧ୍ୟଯଜ୍ଞ ଅଟନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷ ଜଣେ ଯୋଗୀ ଥିଲେ, ଯିଏ କି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଯଜ୍ଞର ଭୋକ୍ତା ଅଟନ୍ତି, ଶେଷରେ

ଯଜ୍ଞ ତାଙ୍କ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯାଇଥାଏ । ସେଠାରେ ହିଁ ପରମ ସ୍ୱରୂପ ମିଳିଯାଇଥାଏ । ଏହିପରି ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ଛଅଗୋଟି ପ୍ରଶ୍ନର ସମାଧାନ ହେଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ଅନ୍ତିମ ପ୍ରଶ୍ନ ଯେ, ଅନ୍ତକାଳରେ କିପରି ଆପଣ ଜାଣିବାରେ ଆସିଥାଆନ୍ତି, ଯାହାକି କେବେ ବିସ୍କୁତ ହୋଇନଥାଏ ।

#### ଅନ୍ତକାଲେ ଚ ମାମେବ ସ୍ମରତ୍ନମୁଲ୍ହା କଲେବରମ୍ । ୟଃ ପ୍ରୟାତି ସ ମଦ୍ଭାବଂ ୟାତି ନାଞ୍ଜ୍ୟତ୍ୱ ସଂଶୟଃ ॥୫॥

ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହନ୍ତି – ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଅନ୍ତକାଳରେ ଅର୍ଥାତ୍ ମନର ନିରୋଧ ଏବଂ ବିଲୟ କାଳରେ ମୋର ହିଁ ସ୍ମରଣ କରି ଶରୀର ସୟନ୍ଧକୁ ତ୍ୟାଗକରି ଅଲଗା ହୋଇଯାଇଥାଏ, ସେ ମଦ୍ଭାବମ୍ ସାକ୍ଷାତ୍ ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ଏଥିରେ କୌଣସି ସଂଶୟ ନାହିଁ ।

ଶରୀରର ନିଧନ ଶୂଦ୍ଧ ଅନ୍ତକାଳ ନାହିଁ । ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ମଧ୍ୟ ଶରୀରର ସଂୟାର ପଛରେ ଲାଗି ରହିଥାଏ । ସଞ୍ଚତ ସଂୟାର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପରେ ବିଲୟ ହୋଇଯିବା କ୍ଷଣି ମନର ନିରୋଧ ହୋଇଯାଇଥାଏ ଏବଂ ସେହି ନିରୋଧ ମନର ମଧ୍ୟ ଯେତେବେଳେ ବିଲୟ ହୋଇଯିବ, ତାହା ହିଁ ବାୟତରେ ଅନ୍ତକାଳ ଅଟେ । ଯାହା ପରେ ପୁନଃ ଶରୀର ଧାରଣ କରିବାକୁ ପଡ଼ିନଥାଏ । ଏହା କ୍ରିୟାତ୍ସକ ଅଟେ, କେବଳ କହିବା ଦ୍ୱାରା, ବାର୍ତ୍ତାକ୍ରମରେ ବୁଝି ହୋଇ ନଥାଏ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବସ୍ତଭଳି ଶରୀରର ପରିବର୍ତ୍ତନ ଲାଗି ରହିଛି ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶରୀରର ଅନ୍ତ କିପରି ହେଲା ? ମନର ନିରୋଧ ଏବଂ ନିରୋଧ ମନର ମଧ୍ୟ ବିଲୟ ସମୟରେ ଜୀବିତ ଅବସ୍ଥାରେ ହିଁ ଶରୀରର ସୟନ୍ଧ ବିଢ୍ଥେଦ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଯଦି ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ହିଁ ଏହି ସ୍ଥିତି ମିଳିଥାନ୍ତା, ତେବେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ ମଧ୍ୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇନଥାନ୍ତେ, ସେ କହିଲେ ଅନେକ ଜନ୍ମର ଅଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥିବା ଜ୍ଞାନୀ ସାକ୍ଷାତ୍ ମୋର ହିଁ ସ୍ୱରୂପ ଅଟନ୍ତି । ସେ ହିଁ ମୁଁ ଅଟେ ଏବଂ ସେ ମୋ ଭିତରେ ରହିଥାନ୍ତି । ଲେଶମାତ୍ର ତାଙ୍କ ଠାରେ ଏବଂ ମୋ ଠାରେ ପ୍ରଭଦ ନଥାଏ । ଏହା ଜୀବିତ ଅବସ୍ଥାରେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଯେତେବେଳେ ପୁନଃ କେବେ ଶରୀର ନମିଳିବା ହିଁ ଶରୀରର ଅନ୍ତ ଅଟେ ।

ଏହା ତ ବାୟବିକ ଶରୀରାନ୍ତର ଚିତ୍ରଣ ହେଲା, ଯାହାର ପଣ୍ଟାତ୍ ପୁନଃ ଜନ୍ମ ନେବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ଅନ୍ୟ ଶରୀରରାନ୍ତ ହେଉଛି ମୃତ୍ୟୁ, ଯାହାକି ଲୋକରେ ପ୍ରଚଳିତ ରହିଛି । କିନ୍ତୁ ଏହି ଶରୀରାନ୍ତ ପଣ୍ଟାତ ପ୍ରନଃ ଜନ୍ମ ନେବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ –

ୟଂ ୟଂ ବାପି ସ୍ମରତ୍ନ ଭାବଂ ତ୍ୟକତ୍ୟନ୍ତେ କଳେବରମ୍ । ତଂ ତମେବୈତି କୌନ୍ତେୟ ସଦା ତଦ୍ଭାବଭାବିତଃ ।।୬।। ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ମୃତ୍ୟୁ ସମୟରେ ମନୁଷ୍ୟ ଯାହାକୁ ସ୍ମରଣ କରି ଶରୀର ତ୍ୟାଗ କରିଥାଏ, ସେ ତହାକୁ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ତେବେ ତ ବଡ଼ ଶଞା ବ୍ୟାପାର ଅଟେ, ଜୀବନ ସାରା ମୌଜ କରିବା, ମୃତ୍ୟୁ ସମୟରେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କରିନେବା । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଏପରି ହୁଏ ନହିଁ । ସଦା ତଦ୍ଭାବଭାବିତଃ – ସେହି ଭାବକୁ ହିଁ ଚିନ୍ତନ କରିପାରିଥାଏ, ଯାହାକୁ ଆଜୀବନ ଚିନ୍ତନ କରିଥାଏ । ସେହି ବିଚାର ସ୍ୱତଃ ଆସିଯାଇଥାଏ, ଯାହାକୁ ଅଧିକ ପ୍ରୟୋଗ ଆଜୀବନ କରିଥାଏ । ଅନ୍ୟଥା ଏହା ସୁଲଭ ହୋଇନଥାଏ । ଅତଃ –

#### ତସ୍ମାତ୍ସର୍ବେଷୁ କାଳେଷୁ ମାମନୁସ୍କର ୟୁଦ୍ଧ ଚ । ମୟ୍ୟର୍ପିତମନୋକୃଦ୍ଧିର୍ମାମେ ବୈଷ୍ୟସ୍ୟସଂଶୟମ୍ ॥୭॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁମେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସମୟରେ ମୋର ସ୍ମରଣ କର ଏବଂ ଯୁଦ୍ଧ କର । ମୋ ଠାରେ ଅର୍ପିତମନ ଓ ବୁଦ୍ଧିଯୁକ୍ତ ହୋଇ ତୁମେ ନିଃସନ୍ଦେହ ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ନିରନ୍ତର ଚିନ୍ତନ ଏବଂ ଯୁଦ୍ଧ ଏକ ସମୟରେ କିପରି ସୟବ ? ନିରନ୍ତର ଚିନ୍ତନ ଏବଂ ଯୁଦ୍ଧର ଏହି ସ୍ୱରୂପ ହୋଇପାରେ– 'ଜୟ କହ୍ନୈୟାଲାଲ୍କୀ', ଜୟ ଭଗବାନକୀ, ଏପରି କହୁଥିବ ଏବଂ ବାଣ ମଧ୍ୟ ଅନୁସନ୍ଧାନ କରୁଥିବ । କିନ୍ତୁ ସ୍ମରଣର ସ୍ୱରୂପ ଆସନ୍ତା ଶ୍ଲୋକରେ ସମ୍ପୟକରି ଯୋଗେଶ୍ୱର କହନ୍ତି–

## ଅଭ୍ୟାସୟୋଗୟୁକ୍ତେନ ଚେଡସାନାନ୍ୟ ଗାମିନା । ପରମଂ ପୁରୁଷଂ ଦିବ୍ୟଂୟାତି ପାର୍ଥାଚୁଚିନ୍ତୟନ୍ ॥୮॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ସେହି ସ୍ମରଣ ନିମନ୍ତେ ଯୋଗାଭ୍ୟାସରେ ଯୁକ୍ତ ହୋଇ (ମୋର ଚିନ୍ତନ ଏବଂ ଯୋଗାଭ୍ୟାସ ପରୟର ପର୍ଯ୍ୟାୟ ଅଟେ) ମୋ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ଆଡ଼କୂ ନ ଯାଉଥିବା ଚିଉଦ୍ୱାରା ନିରନ୍ତର ଚିନ୍ତନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ପର ପ୍ରକାଶ ସ୍ୱରୂପ ଦିବ୍ୟ ପୁରୁଷ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ମନେ କରନ୍ତୁ, ଏହି ପେନ୍**ସିଲ୍ ଭଗବାନ ଅଟେ ତେବେ ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ସ୍ମରଣ ନ ଆସିବା ଉଚିତ୍ । ଏହା ଆଖପାଖରେ ଯଦି ପୁୟକ କିୟା ଅନ୍ୟ କିଛି ଦେଖାଯାଏ, ତେବେ ଆପଣଙ୍କ ସ୍ମରଣ ଖଣ୍ଡିତ ହୋଇଗଲା । ସ୍ମରଣ ଏତେ ସୂଷ୍ମ ହୋଇଥାଏ ଯେ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ବସ୍ତୁ ସ୍ମରଣ ମଧ୍ୟ ନ ହେବା ଉଚିତ୍ । ମନରେ କୌଣସି ତରଙ୍ଗ ମଧ୍ୟ ନ ଆସିପାରୁ, ତେବେ ସ୍ମରଣ ଏବଂ ଯୁଦ୍ଧ ଗୋଟିଏ ସମୟରେ କିପରି ହେବ ? ବସ୍ତୁତଃ ଯେତେବେଳେ ଆପଣ ଚିଉକୁ ଚାରିଆଡୁ ସାଉଁଟି ନିକର ଏକ ଆରାଧ୍ୟଙ୍କ ସ୍ମରଣରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବେ, ତେବେ ସେହି ସମୟରେ ମାୟିକ ପ୍ରବୃତ୍ତି –କାମ, କ୍ରୋଧ, ରାଗ, ଦ୍ୱେଷ ଇତ୍ୟାଦି ବାଧା ରୂପରେ ସାମନାରେ ପ୍ରକଟ ହେବେ । ଆପଣ ସ୍ମରଣ କରିବେ କିନ୍ତୁ ସେମାନେ** 

ଆପଣଙ୍କ ଭିତରେ ଉଦ୍ବେଗ ଉତ୍ପନ୍ନ କରିବେ । ଆପଣଙ୍କ ମନକୁ ବିଚଳିତ କରିବାକୁ ଚାହିଁବେ । ଏହି ବାହ୍ୟ ପ୍ରବୃତ୍ତିମାନଙ୍କ ପାର ପାଇବା ହିଁ ଯୁଦ୍ଧ ଅଟେ । ନିରନ୍ତର ଚିନ୍ତନ ସହିତ ହିଁ ଯୁଦ୍ଧ ସୟବ ଅଟେ । ଗୀତାର ଗୋଟିଏ ମଧ୍ୟ ଶ୍ଲୋକ ବାହ୍ୟ ମାରିବା– କାଟିବାର ସମର୍ଥନ କରୁନାହିଁ– ଚିନ୍ତନ କାହାକୁ କରିବା ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି–

### କବିଂ ପୁରାଣମନୁଶାସିତାର

#### ମଣୋରଣୀୟାଂସମନୁସ୍ମରେଦ୍ ୟଃ

### ସର୍ବସ୍ୟ ଧାତାରମଚିତ୍ୟରୂପ –

#### ମାଦିତ୍ୟବର୍ଣ୍ଣ ତମସଃ ପରୟାତ୍ ॥୯॥

ସେହି ଯୁଦ୍ଧ ସହିତ ସେ ପୁରୁଷ ସର୍ବଜ୍ଞ, ଅନାଦି, ସମୟଙ୍କ ନିୟନ୍ତା, ସୂଷ୍ମରୁ ମଧ୍ୟ ଅତି ସୂଷ୍ମ, ସମୟଙ୍କୁ ଧାରଣ ପୋଷଣ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି, କିନ୍ତୁ ଅଚିତ୍ତ୍ୟ (ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚିଉ ଏବଂ ଚିଉର ଲହରୀ ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ଦର୍ଶନ ଦେଇନଥାନ୍ତି । ଚିଉର ନିରୋଧ ଏବଂ ବିଲୟ କାଳରେ ହିଁ ଯାହା ବିଦିତ ହୋଇଥାଏ) । ନିତ୍ୟ ପ୍ରକାଶ ସ୍ୱରୂପ ଏବଂ ଅବିଦ୍ୟାରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ସେହି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କରିଥାଏ । ପୂର୍ବରୁ କହିଲେ - ଯିଏ ମୋର ଚିନ୍ତନ କରିଥାଏ, ଏଠାରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଯିଏ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ଚିନ୍ତନ କରୁଥାଏ । ଅତଃ ସେହି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଚିନ୍ତନ ଅର୍ଥାତ୍ ଧାନର ମାଧ୍ୟମ ତତ୍ତ୍ୱ ସ୍ଥିତ ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ଏହି କ୍ମରେ –

#### ପ୍ୟାଶକାଲେ ମନସାଚଲେନ

# ଭକ୍ତ୍ୟାୟୁକ୍ତୋ ୟୋଗବଲେନ ଚୈବ । ଭ୍ରୁବୋର୍ମିଧ୍ୟେ ପ୍ରାଣମାବେଶ୍ୟ ସମ୍ୟକ୍

#### ସ ତଂ ପରଂ ପୁରୁଷମୁପୈତି ଦିବ୍ୟମ୍ ॥ ୧ ୦ ॥

ଯିଏ ନିରତ୍ତର ସେହି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଚିତ୍ତନ କରୁଥାଏ, ସେହି ଭକ୍ତିଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ'ପ୍ରୟାଣକାଲେ' – ଅର୍ଥାତ୍ ମନର ବିଲୀନ ଅବସ୍ଥାରେ ଯୋଗ ବଳଦ୍ୱାରା ଅର୍ଥାତ୍ ସେହି ନିୟତ କର୍ମର ଆଚରଣ ଦ୍ୱାରା କ୍ରୁକୁଟିର ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରାଣକୁ ସମ୍ୟକ୍ ରୂପରେ ସ୍ଥାପିତ କରି ପ୍ରାଣ ଅପାନକୁ ଭଲ ରୂପେ ସମନ କରି, ନା ଭିତରୁ ଉଦ୍ବେଗ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଉଥିବ, ନା ବାହ୍ୟ ସଙ୍କଳ୍ପ ହିଁ ଆସିପାରିବ, ସତ୍ୱ, ରଚ୍କ, ତମ, ସମ୍ୟକ ରୂପେ ଶାନ୍ତ ହୋଇଥିବ, ସୁରତ ଅର୍ଥାତ୍ ମନର ଦୃଷ୍ଟି ଇଷ୍ଟଙ୍କଠାରେ ହିଁ ସ୍ଥିତ ହୋଇଥିବ, ସେହିକାଳରେ, ସେହି ଅଚଳ ମନ ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ଥିର ବୁଦ୍ଧି ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ସେହି ଦିବ୍ୟ ପୁରୁଷ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ନିରନ୍ତର ସ୍ମରଣୀୟ ଏହା ଯେ, ସେହି ଏକ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତିର ବିଧାନ ହିଁ ଯୋଗ ଅଟେ । ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ନିୟତ କ୍ରିୟାର

ଆଚରଣ ହିଁ ଯୋଗକ୍ରିୟା ଅଟେ । ଯାହାର ସବିୱାର ବର୍ତ୍ତନା ଯୋଗେଶ୍ୱର ଚତୁର୍ଥ ଏବଂ ଷଷ ଅଧ୍ୟାୟରେ କରିଛନ୍ତି – ବର୍ତ୍ତମାନ ସେ କହିଲେ, 'ନିରନ୍ତର ମୋର ହିଁ ସ୍ମରଣ କର' । ସ୍ମରଣ କିପରି କରିବା ? ଏହି ଯୋଗ ଧାରଣାରେ ଛିର ହୋଇ କରିବାକୁ ହେବ । ନିରନ୍ତର ସ୍ମରଣ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଦିବ୍ୟ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯାହା କେବେ ବିସ୍କୃତ ହୋଇନଥାଏ । ଏଠାରେ ଏହି ପ୍ରଶ୍ମର ସମାଧାନ ହେଲା ଯେ, ଆପଣ ପ୍ରୟାଣ କାଳରେ କିପରି ଜାଣିବାରେ ଆସିଥାନ୍ତି ? ପାଇବା ଯୋଗ୍ୟ ପଦର ଚିତ୍ରଣ ଦେଖ, ଯାହା ଗୀତାର ଛାନ ଛାନରେ ଆସିଛି ।

#### ୟଦରଂ ବେଦବିଦୋ ବଦନ୍ତି ।

ବିଶନ୍ତି ୟଦ୍ୟତୟୋ ବୀତରାଗାଃ । ୟଦିଚ୍ଛନ୍ତୋ ବହଚର୍ଯ୍ୟଂ ଚରନ୍ତି

#### ତତ୍ତେ ପଦଂ ସଂଗହେଶ ପ୍ରବକ୍ଷ୍ୟେ ॥ ୧ ୧॥

ବେଦବିଦ୍ ଅର୍ଥାତ୍ ଅବିଦିତ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ପ୍ରତ୍ୟେଷ ଜାଣୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଯେଉଁ ପରମପଦକୁ ଅଷରମ୍ ଅଷୟ କୁହାଯାଏ, ବିତରାଗ ମହାତ୍ମା ଯେଉଁଥିରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟତ୍ନଶୀଳ, ଯେଉଁ ପରମପଦକୁ ପାଇବା ଇଛା କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ବ୍ରତ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । (ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟର ଅର୍ଥ କେବଳ ଜନନେଦ୍ରିୟର ନିରୋଧ ନୁହଁ ବରଂ ବ୍ରହ୍ମ ଆଚରତି ସ ବ୍ରହ୍ମଚାରୀ ବାହ୍ୟ ୟର୍ଶକୁ ମନରୁ ତ୍ୟାଗ କରି, ବ୍ରହ୍ମର ନିରନ୍ତର ଚିତ୍ତନ ଓ ସ୍ମରଣ ହଁ ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ଅଟେ । ଯାହା ବ୍ରହ୍ମର ଦର୍ଶନ କରାଇ ସେଥିରେ ସ୍ଥାପନ କରି ଶାନ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ସେହି ଆଚରଣ ଦ୍ୱାରା ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସଂଯମ ହିଁ ନୁହଁ ବରଂ ସମ୍ପୂର୍ଣ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସଂଯମ ସ୍ୱତଃ ହୋଇଯାଏ । ଏହିପରି ଯିଏ ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ଆଚରଣ କରିଥାଏ) ଯାହା ହୃଦୟରେ ସଂଗ୍ରହ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ, ଧାରଣ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ, ସେହି ପଦକୁ ମୁଁ ତୁମ ନିମନ୍ତେ କହିବି । ସେହି ପଦ କ'ଣ ? ତାହା କିପରି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ? ଏହି ବଷୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି –

# ସର୍ବଦ୍ୱାରାଣି ସଞ୍ଜମ୍ୟ ମନୋ ହୃଦି ନିରୁଧ ଚ । ମୂର୍ଦ୍ଧ୍ୱନ୍ୟାଧାୟାତ୍ପନଃ ପ୍ରାଣମାସ୍ଥିତୋ ୟୋଗଧାରଣାମ୍ ॥୧୨॥

ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରକୁ ନିରୋଧ କରି ଅର୍ଥାତ୍ ବାସନାଗୁଡ଼ିକୁରୁ ଅଲଗା ରହି ମନକୁ ହୃଦୟରେ ସ୍ଥିର କରି (ଧ୍ୟାନ ହୃଦୟରେ ହିଁ କରାଯାଇଥାଏ, ବାହାରେ ନୁହଁ) ପୂଜା ବାହାରେ ହୋଇ ନଥାଏ, ପ୍ରାଣ ଅର୍ଥାତ୍ ଅନ୍ତଃକରଣର ବ୍ୟାପାରକୁ ମୟିଷରେ ନିରୋଧ କରି ଯୋଗ–ଧାରଣାରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇ (ଯୋଗକୁ ଧାରଣ କରି ରହିଥିବା, ଅନ୍ୟ ଉପାୟ ନୁହଁ) ଏହିପରି ସ୍ଥିର ହୋଇ –

### ଓମିତ୍ୟେକାକ୍ଷରଂ ବ୍ରହ୍ମ ବ୍ୟାହରତ୍ନ ମାମନୁସ୍ମରତ୍ନ । ୟଃ ପ୍ରୟାତି ତ୍ୟକତ୍ନ ଦେହଂ ସ ୟାତି ପରମାଂ ଗତିମ୍ ॥୧୩॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ **ଓମ୍ ଇତି** ଓମ୍ ଏତିକି ହିଁ, ଯାହାକି ଅକ୍ଷୟ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ପରିଚାୟକ ନାମ ଅଟେ । ତାହାକୁ ଜପ, ତଥା ମୋର ସ୍ମରଣ କରି ଶରୀର ତ୍ୟାଗ କରିଥାଏ, ସେହି ପୁରୁଷ ପରମ ଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ।

ଶ୍ରୀକୃଷ ଜଣେ ଯୋଗେଶ୍ୱର, ପରମତତ୍ତ୍ୱରେ ଛିତ ମହାପୁରୁଷ, ସଦ୍ଗୁରୁ ଥିଲେ । ଓମ୍ ଅକ୍ଷୟ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ପରିଚାୟକ ନାମ ଅଟେ, ତୁମେ ତାହାର ଜପ କରିମୋର ଧ୍ୟାନ କର । ପ୍ରାପ୍ତିଯୁକ୍ତ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ନାମ ତାହାହିଁ ହୋଇଥାଏ, ଯାହାକୁ ସେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛନ୍ତି, ଯେଉଁଥିରେ ସେ ବିଲୟ ହୋଇଛନ୍ତି । ତେଣୁ କରିତାଙ୍କର ନାମ ଓମ୍ କହିଲେ ଏବଂ ନିଜର ସ୍ୱରୂପକୁ କହିଲେ । ଯୋଗେଶ୍ୱର 'କୃଷ୍ଣ କୃଷ୍ଣ' ଜପ କରିବାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇ ନାହାଁନ୍ତି । କାଳାନ୍ତରରେ ଭାବୁକମାନେ ତାଙ୍କର ମଧ୍ୟ ନାମ ଜପ କରିବା ପ୍ରାରୟ କରି ଦେଲେ ଏବଂ ନିଜର ଶ୍ରଦ୍ଧାନୁସାରେ ତାହାର ଫଳ ମଧ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାନ୍ତି । ଯେପରି ମନୁଷ୍ୟଙ୍କ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଯେଉଁଠାରେ ଛିର ହୋଇଥାଏ ସେଠାରେ ମୁଁ ହିଁ ତାହାଙ୍କ ଶ୍ରଦ୍ଧାକୁ ପୃଷ୍ଟ କରିଥାଏ । ତଥା ଫଳ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଦେଇଥାଏ ।

ଭଗବାନ ଶିବ ରାମ ଶବ୍ଦକୁ ଜପ କରିବା ନିମନ୍ତେ କହିଛନ୍ତି – **ରମନ୍ତେ** ୟୋଗିନଃ ଯସ୍ମିତ୍ନ ସ ରାମଃ, ରା ଔର୍ ମ କେ ବିଚମେଁ କବୀର ରହା ଲୁକାୟ । ରା ଏବଂ ମ ଏହି ଦୁଇ ଅକ୍ଷରର ଅନ୍ତରାଳରେ କବୀର ନିଜର ମନକୁ ନିରୋଧ କରିବାରେ ସକ୍ଷମ ହୋଇଗଲେ ।

ଶ୍ରୀକୃଷ ଓମ୍ ଉପରେ କୋର୍ ଦେଉଛନ୍ତି । ଓ-ଅହମ୍-ସ,ଓମ୍ ଅର୍ଥାତ୍ ସେହି ସଭା ମୋ ଭିତରେ ରହିଛି । ବାହାରେ କେଉଁ ଆଡ଼େ ଖୋଜିବାରେ ନ ଲାଗନ୍ତୁ । ଏହି ଓମ୍ ମଧ୍ୟ ସେହି ପରମ ସଭାଙ୍କ ପରିଚୟ ଦେଇ ଶାନ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ବାୟବରେ ସେହି ପ୍ରଭୁଙ୍କ ଅନନ୍ତ ନାମ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ଜପ ନିମନ୍ତେ ସେହି ନାମ ସାର୍ଥକ, ଯାହା ଛୋଟ ହୋଇଥିବ, ଶ୍ୱାସରେ ଢଳି ପାରିବ ଏବଂ ଏକ ସେହି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ହିଁ ବୋଧ କରାଉଥିବ । ତାହାଙ୍କ ଠାରୁ ଭିନ୍ନ ଅନେକ ଦେବୀ ଦେବତାମାନଙ୍କ ଅବିବେକ ପୂର୍ଣ୍ଣ କଳ୍ପନାରେ ବ୍ୟୟ ହୋଇ ଲକ୍ଷରୁ ଦୃଷ୍ଟିକୁ ହଟାଇ ନ ଦିଅନ୍ତୁ ।

ପୂତ୍ୟ ଗୁରୁ ମହାରାଜଜୀ କହୁଥିଲେ ଯେ, ''ମୋର ସ୍ୱରୂପ ଦେଖ ଏବଂ ଶ୍ରଦ୍ଧାନୁସାରେ କୌଣସି ଦୁଇ, ଅଢେଇ ଅକ୍ଷୟରର ନାମକୁ 'ଓଁ' 'ରାମ' 'ଶିବ' ମଧ୍ୟରୁ କୌଣସି ଗୋଟିଏ ବାଛି ନିଅନ୍ତୁ । ତାହାର ଚିନ୍ତନ କରି, ତାହାର ଅର୍ଥ ସ୍ୱରୂପ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ସ୍ୱରୂପକୁ ଧ୍ୟାନ କରନ୍ତୁ ।'' ଧ୍ୟାନ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ହିଁ କରାଯାଇଥାଏ । ଆପଣ ରାମ,କୃଷ, ଅଥବା ବୀତରାଗ ବିଷୟଂ ବା ଚିଉମ୍ ବୀତରାଗ ମହାତ୍ମାଙ୍କୁ ଅଥବା ୟତାଭିମତଧ୍ୟାନଦ୍ୱା – ପାତଞ୍ଜଳୀ ଯୋଗ – ୧/୩୭ – ୩୯) କାହାର ମଧ୍ୟ ସ୍ୱରୂପକୁ ଧରନ୍ତୁ, ସେ ଅନୁଭବ ଦ୍ୱାରା ଆପଣଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବେ ଏବଂ ଆପଣଙ୍କ ସମକାଳୀନ କୌଣସି ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ନିକଟକୁ ପଠାଇ ଦେବେ । ଯାହାଙ୍କ ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ ଦ୍ୱାରା ଧିରେ ଧିରେ ପ୍ରକୃତିର କ୍ଷେତ୍ରରୁ ପାର ହୋଇଯିବେ । ମୁଁ ମଧ୍ୟ ପ୍ରାରୟରେ ଗୋଟିଏ ଦେବତା (କୃଷଙ୍କ ବିରାଟ ରୂପ) ଚିତ୍ରକୁ ଧ୍ୟାନ କରୁଥିଲି କିନ୍ତୁ ପୂଜ୍ୟ ଗୁରୁ ମହାରାଜୀଙ୍କ ଅନୁଭବୀ ପ୍ରବେଶ ସହିତ ସେହି ବିରାଟ ରୂପ ଶାନ୍ତ ହୋଇଗଲା ।

ପ୍ରାରୟିକ ସାଧକ ନାମକୁ ତ କପ କରିଥାନ୍ତି କିନ୍ତୁ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସ୍ୱରୂପକୁ ଧ୍ୟାନ କରିବାରେ ପଛ ଘୁଞ୍ଚା ଦେଇଥାନ୍ତି । ସେ ନିଜର ଅର୍କିତ ମାନ୍ୟତାର ପୂର୍ବାଗ୍ରହକୁ ତ୍ୟାଗ କରିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ସେ କୌଣସି ଅନ୍ୟ ଦେବତାଙ୍କୁ ଧ୍ୟାନ କରିଥାନ୍ତି, ଯାହାକୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ନିଷେଧ କରିଛନ୍ତି । ଅତଃ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସମର୍ପଣ ସହିତ କୌଣସି ଅନୁଭବୀ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଶରଣ ନିଅନ୍ତୁ । ପୂଣ୍ୟ ପୁରୁଷାର୍ଥ ସୁଦୃଢ ହେବା କ୍ଷଣି କୁତର୍କର ଶମନ ଏବଂ ଯଥାର୍ଥ କ୍ରିୟାରେ ପ୍ରବେଶ ମଳିଯିବ । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ଓଁ ର କପ ଏବଂ ପରମାତ୍ଯା ସ୍ୱରୂପ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସ୍ୱରୂପକୁ ନିରନ୍ତର ସ୍ମରଣ ଅର୍ଥାତ୍ ଧ୍ୟାନ କରିବା ଦ୍ୱାରା ମନର ନିରୋଧ ଏବଂ ବିଲୟ ହୋଇଯାଏ । ସେହିକ୍ଷଣି ଶରୀରର ସୟନ୍ଧ ସବୁକିଛି ବିଚ୍ଛେଦ ହୋଇଯାଇଥାଏ । କେବଳ ମୃତ୍ୟୁ ହୋଇଗଲେ ଶରୀର ତୁମର ପିଛା ଛାଡି ନଥାଏ –

# ଅନନ୍ୟତେତାଃ ସତତଂ ୟୋ ମାଂ ସ୍ମରତି ନିତ୍ୟଶଃ । ତସ୍ୟାହଂ ସୁଲଭଃ ପାର୍ଥ ନିତ୍ୟୟୁକ୍ତସ୍ୟ ୟୋଗିନଃ ॥୧୪॥

"ମୋର ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ କିଏ ମଧ୍ୟ ଚିଉରେ ହିଁ ନଥାଏ", ଅନ୍ୟ କାହାର ଚିତ୍ତନ ନକରି ଅର୍ଥାତ୍ ଅନନ୍ୟ ଚିଉ ଦ୍ୱାରା ସ୍ଥିର ହୋଇଥିବା, ଯିଏ କି ଅନବରତ ମୋର ସ୍ମରଣ କରିଥାଏ । ମୋଠାରେ ନିତ୍ୟ ଯୁକ୍ତ ହୋଇଥିବା ସେହି ଯୋଗୀଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ମୁଁ ସୁଲଭ ହୋଇଥାଏ । ଆପଣ ସୁଲଭ ହେଲେ କ'ଣ ମିଳିବ ?

## ମାମୁପେତ୍ୟପୁନର୍କନ୍କ ଦୁଃଖାଲୟମଶାଶ୍ୱତମ୍ । ନାପୁବନ୍ତି ମହାତ୍ମାନଃ ସଂସିଦ୍ଧିଂ ପରମାଂ ଗତାଃ ॥୧୫॥

ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ କରି ସେମାନେ ଦୁଃଖର ସ୍ଥାନସ୍ୱରୂପ କ୍ଷଣଭଙ୍ଗୁର ପୁନକନ୍କକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନଥନ୍ତି ବରଂ ପରମ ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ଅଥବା ପରମ ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ଗୋଟିଏ କଥା । କେବଳ ଭଗବାନ ହିଁ ଏପରି ଅଟନ୍ତି, ଯାହାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରି ସେହି ପୁରୁଷଙ୍କ ପୁନର୍ଜନ୍ନ ହୋଇନଥାଏ । ତେବେ ପୁନର୍ଜନ୍ମର ସୀମା କେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରହିଛି ?

# ଆବ୍ରହ୍ମଭୁବନାଲ୍ଲୋକାଃ ପୁନରାବର୍ତ୍ତିନୋଽର୍କୁନ । ମାମ୍ରପେତ୍ୟ ତୁ କୌନ୍ତେୟ ପୁନର୍ଜନ୍କ ନ ବିଦ୍ୟତେ ॥୧୬॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କଠାରୁ କୀଟପତଙ୍ଗ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସମୟ ପ୍ରାଣୀ ପୁନରାବର୍ତ୍ତୀ ଅଟନ୍ତି । ଜନ୍ମ ନେବା ଏବଂ ମୃତ୍ୟୁ ବରଣ କରିବା ତଥା ପୁନଃ ପୁନଃ ଏହି କ୍ରମରେ ହିଁ ଚାଲିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ କରି ସେହି ପୁରୁଷଙ୍କ ପୁର୍ନଜନ୍ମ ହୋଇନଥାଏ ।

ଧର୍ମଗ୍ରହ୍ଦରେ ଲୋକ ଲୋକନ୍ତରର ପରିକଳ୍ପନା ଈଶ୍ୱର ପଥରେ ବିଭୂତିର ବୋଧ କରାଇବା ଆନ୍ତରିକ ଅନୁଭବ ଅଥବା ରୂପକ ମାତ୍ର ଅଟେ । ଅନ୍ତରୀକ୍ଷରେ ନା ତ କୌଣସି ଏପରି କୂଅ ରହିଛି, ଯେଉଁଠାରେ କି ପୋକ ଯୋକ କାଟୁଥିବେ ଏବଂ ନା ଏପରି ମହଲ ରହିଛି, ଯାହାକୁ ସ୍ୱର୍ଗ କୁହାଯାଉଛି । ଦୈବୀ ସମ୍ପଦରେ ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ଦେବତା ଏବଂ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦରେ ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ହିଁ ଅସୁର ଅଟେ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ନିକ ବନ୍ଧୁବାନ୍ଧବ କଂସ ରାକ୍ଷସ ଓ ବାଣାସୁର ଦୈତ୍ୟ ଥିଲେ । ଦେବ, ମାନବ, ତୀର୍ଯକ୍ ଯୋନି ହିଁ ବିଭିନ୍ନ ଲୋକ ଅଟେ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ଏହି ଜୀବାତ୍ଯା ମନ ସହିତ ପାଞ୍ଚ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଙ୍କୁ ନେଇ ଜନ୍କ-ଜନ୍ମାନ୍ତର ଧରି ଏହି ସଂୟାରର ଅନୁରୂପ ନୂତନ ଶରୀର ଧାରଣ କରିଥାଏ ।

ଅମର କହୁଥିବା ଦେବତା ମଧ୍ୟ ମରଣଧର୍ମୀ ଅଟନ୍ତି । **କ୍ଷୀଣେ ପୂଣ୍ୟେ ମର୍ତ୍ୟ** ଲୋକଂ ବିଶନ୍ତି । ଏଥିରୁ ଆଉ ଅଧିକ କ୍ଷତି ବା କ'ଣ ହେବ ? ସେମାନେ ଦେବତା ହେଲେ ମଧ୍ୟ କେଉଁ କାମରେ ଆସିଥାନ୍ତି ? ଯେଉଁଥିରେ ସଞ୍ଚତ ପୂଣ୍ୟ ହିଁ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଦେବ ଲୋକ, ପଶୁ ଲୋକ, କୀଟ ପତଙ୍ଗାଦି ଲୋକ ଭୋଗ ଲୋକ ମାତ୍ର ଅଟେ । କେବଳ ମନୁଷ୍ୟ ହିଁ କର୍ମ ରଚୟୀତା ଅଟନ୍ତି । ଯାହା ଦ୍ୱାରା ସେହି ପରମ ଧାମ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରାପ୍ତ କରିପାରିବେ । ଯେଉଁ ସ୍ଥାନକୁ ଯିବା ପରେ ପୁନରାବର୍ତ୍ତନ ହୋଇନଥାଏ । ଯଥାର୍ଥ କର୍ମ ଆଚରଣ କରି ମନୁଷ୍ୟ ଦେବତା ହୋଇଯାଆନ୍ତି, ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ସ୍ଥିତି ପ୍ରାପ୍ତ କରି ନେଉଥାନ୍ତି କିନ୍ତୁ ସେମାନେ ପୁନର୍ଚ୍ଚନ୍ଦରୁ ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଉଦ୍ଧାର ପାଇପାରିବେ ନାହିଁ, ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ମନର ନିରୋଧ ଓ ନିରୋଧ ମନର ବିଲୟ ସହିତ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ୍କାର କରି, ସେହି ପରମ ଧାମରେ ସ୍ଥିତ ନହୋଇଛନ୍ତି । ଉପନିଷଦ ମଧ୍ୟ ଏହି ସତ୍ୟର ଉଦ୍ଘାଟନ କର୍ଛନ୍ତି –

ୟଦା ସର୍ବେ ପ୍ରମୁଚ୍ୟନ୍ତେ କାମା ୟେଃସ୍ୟ ହୃଦିସ୍ଥିତାଃ ।

#### ଅଥ ମର୍ତ୍ତ୍ୟୋଽମୃତୋ ଭବତ୍ୟତ୍ର ବ୍ରହ୍ମ ସମଶ୍କୁତେ ॥

କଠୋପନିଷଦ(୨/୩/୨୪)

ଯେତେବେଳେ ହୃଦୟରେ ଛିତ ସମ୍ପୂର୍ଷ କାମନା ସମୂଳ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ, ତେବେ ମରଣ ଧର୍ମୀ ମନୁଷ୍ୟ ଅମର ହୋଇଯାନ୍ତି ଏବଂ ଏଠାରେ ଏହି ସଂସାରରେ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ଦ୍ୱାରା ପରବ୍ରହ୍ମଙ୍କୁ ସମ୍ୟକ୍ ରୂପରେ ସାକ୍ଷାତ୍ ଅନୁଭବ କରି ନେଇଥାନ୍ତି । ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠିଥାଏ, କ'ଣ ବ୍ରହ୍ମା ମଧ୍ୟ ମରଣଧର୍ମୀ ଅଟନ୍ତି ? ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ ପ୍ରଜାପତି ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରସଙ୍ଗରେ କହିଥିଲେ ଯେ, ପ୍ରାପ୍ତି ପଣ୍ଟାତ୍ ବୁଦ୍ଧିମାତ୍ର ଯନ୍ତ ଅଟେ । ତାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପରମାତ୍ମା ହିଁ ବ୍ୟକ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏହିପରି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଯଜ୍ଞର ସଂରଚନା ହୋଇଛି ଏବଂ ଏଠାରେ କହନ୍ତି ଯେ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଛିତି ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମଧ୍ୟ ପୁନରାବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯୋଗେଶ୍ୱର କ'ଣ କହିବାକୁ ଚାହୁଁଛନ୍ତି ? ବୟୁତଃ ଯେଉଁ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପରମାତ୍ମା ହିଁ ବ୍ୟକ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ବୁଦ୍ଧି ମଧ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମା ନୁହଁ କିନ୍ତୁ ଲୋକଙ୍କୁ ଉପଦେଶ କରିବା ଯୋଗୁଁ କଲ୍ୟାଣ ସ୍ୱତ୍ରପାତ କରୁଥିବା ଯୋଗୁଁ ବ୍ରହ୍ମା ନାମରେ କୁହାଯାଇଥାଏ । ସ୍ୱୟଂରେ ସେ ବ୍ରହ୍ମା ମଧ୍ୟ ନୁହଁନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ପାଖରେ ନିଜର ବୁଦ୍ଧି ରହିନଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଏହା ପୂର୍ବରୁ ସାଧନା କାଳରେ ବୁଦ୍ଧି ହିଁ ବ୍ରହ୍ମା ହୋଇଥାଏ, ଅହଂକାର ଶିବ ବୃଦ୍ଧି ଅକ, ମନଶଶି ଚିଉ ମହାତ୍ମ ।

ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟଙ୍କ ବୃଦ୍ଧି ବ୍ରହ୍ମା ନୁହଁ । ବୃଦ୍ଧି ଯେତେବେଳେ ଇଷ୍ଟ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରିବାରେ ଲାଗିଥାଏ । ସେହିଠାରୁ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ରଚନା ହେବାରେ ଲାଗିଥାଏ । ଯାହାର ଚାରୋଟି ସୋପାନ ଋଷିମାନେ କହିଛନ୍ତି । ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ କୁହାଯାଇଛି, ଆପଣ ଦେଖିପାରିବେ । ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍, ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୱର, ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୱରୀୟାନ୍, ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୱରୀଷ୍ଟ । 'ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍' ସେହି ବୃଦ୍ଧି, ଯିଏ କି ବ୍ରହ୍ମ ବିଦ୍ୟାରେ ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ । 'ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୱର' ସେ ଅଟନ୍ତି, ଯାହାକୁ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟାରେ ଶ୍ରେଷତା ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । 'ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୱରୀୟାନ୍' ସେହି ବୃଦ୍ଧି, ଯାହାଦ୍ୱାରା ସେ ବ୍ରହ୍ମ ବିଦ୍ୟାରେ କେବଳ ଦକ୍ଷ ହିଁ ନୁହଁ, ବରଂ ତାହାର ନିୟନ୍ତକ ଏବଂ ସଞ୍ଚାଳକ ହୋଇଥାଏ । 'ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୱରଗୀଷ୍ଟ' ବୃଦ୍ଧିର ଅନ୍ତିମ ଅବସ୍ଥା ଅଟେ, ଯେଉଁଥିରେ ଇଷ୍ଟ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବୃଦ୍ଧିର ଅନ୍ତିମ ଅବସ୍ଥା କାରଣ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବୃଦ୍ଧିର ଅନ୍ତିମ ରହିଥାଏ । କାରଣ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇଥିବା ଇଷ୍ଟ ବର୍ତ୍ତମାନ ଅଲଗା ଅଛନ୍ତି ଏବଂ ଗ୍ରହଣ କର୍ଭା ବୃଦ୍ଧି ମଧ୍ୟ ଅଲଗା ଅଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ସେ ପ୍ରକୃତିର ସୀମାରେ ରହିଛି । ଯେତେବେଳେ ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରକାଶ ସ୍ୱରୂପରେ ବୃଦ୍ଧି ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ରହ୍ମା ରହିଥାଏ । ଯଦି ସେ କାଗୃତ ରହିଥାଏ । ତେବେ ସ୍ମଧିର୍ଣ୍ଣ ଭୂତ ଅର୍ଥାତ୍ ଚିନ୍ତନ ପ୍ରବାହ ଜାଗ୍ରତ ରହିଥାଏ ଏବଂ ଯେତେବେଳେ ବୃଦ୍ଧି

ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ରହ୍ମା ଅବିଦ୍ୟାରେ ରହିଥାଏ, ସେତେ ବେଳେ ସେ ଅଚେଡନ ରହିଥାଏ,ଏହାକୁ ପ୍ରକାଶ-ଅନ୍ଧକାର, ରାତ୍ର-ଦିବସ , କହି ସୟୋଧନ କରାଯାଇଥାଏ । ବ୍ରହ୍ମା ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ରହ୍ମକବିଦ୍ୱେଭାଙ୍କ ସେହି ଶ୍ରେଶୀ ଅଟେ । ଯେଉଁଥିରେ ଇଷ୍ଟ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇଥାଏ, ତାହାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ସର୍ବୋକୃଷ୍ଟ ବୁଦ୍ଧିରେ ମଧ୍ୟ ବିଦ୍ୟା (ଯିଏକି ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରକାଶ ସ୍ୱରୂପ ଅଟେ, ସେଥିରେ ମିଳାଇଥାଏ ।) ର ଦିନ ଏବଂ ଅବିଦ୍ୟାର ରାତ୍ରି, ପ୍ରକାଶ ଏବଂ ଅନ୍ଧକାରର କ୍ରମ ଲାଗି ରହିଥାଏ । ଏହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାଧକଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମାୟା କାର୍ଯ୍ୟରତହୋଇଥାଏ । ପ୍ରକାଶ କାଳରେ ଅଚେତ ଭୂତ ସଚେତ ହୋଇଯାଇଥାନ୍ତି, ତାହାଙ୍କୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଦେଖାଯାଇଥାଏ । ତଥା ବୁଦ୍ଧିର ଅନ୍ତରାଳରେ ଅବିଦ୍ୟାରୂପୀ ରାତ୍ରିର ପ୍ରବେଶ କାଳରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଡ ଭୂତ ଅଚେତ ହୋଇଯାଇଥାନ୍ତି । ବୁଦ୍ଧି ଏହାର ନିଣ୍ଟୟ କରିପାରିନଥାଏ । ସ୍ୱରୂପ ଆଡ଼ୁକ ଅଗ୍ରସର ହେବା ବନ୍ଦ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଏହା ହିଁ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଦିନ ଏବଂ ରାତ୍ରି ଅଟେ । ବିଦ୍ୟାରୂପୀ ଦିନର ପ୍ରକାଶରେ ବୁଦ୍ଧିର ସହସ୍ର ପ୍ରବୃତ୍ତିମାନଙ୍କରେ ଈଶ୍ୱରୀୟ ପ୍ରକାଶ ଛାଇ ଯାଇଥାଏ । ଏବଂ ଅବିଦ୍ୟା ରୂପୀ ରାତ୍ରୀରେ ଏହି ସହସ୍ର ପ୍ରବୃତ୍ତିର ଅଚେତ ଅବସ୍ଥାର ଅନ୍ଧକାର ଆସିଯାଇଥାଏ ।

ଶୁଭ ଏବଂ ଅଶୁଭ, ବିଦ୍ୟା ଏବଂ ଅବିଦ୍ୟା ଏହି ଦୁଇଟି ପ୍ରବୃତ୍ତି ସର୍ବଥା ଶାନ୍ତ ହୋଇଗଲାପରେ ଅର୍ଥାତ୍ ଅଚେତ ଏବଂ ସଚେତ, ରାତ୍ରିରେ ବିଲୀନ ଏବଂ ଦିବସରେ ଉତ୍ପନ୍ନ ଉଭୟ ପ୍ରକାରର ଭୂତମାନଙ୍କ ସଙ୍କନ୍ଧ ପ୍ରବାହ ତୁଟିଗଲା ପରେ ସେହି ଅବ୍ୟକ୍ତ ବୁଦ୍ଧିଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଅତି ପରେ ଶାଶ୍ୱତ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଭାବ ମଳିଥାଏ । ଯାହା କି ପୁନଃ କେବେ ନଷ୍ଟ ହୋଇନଥାଏ । ଭୂତମାନଙ୍କ ଅଚେତ ଏବଂ ସଚେତ ଉଭୟ ସମାପ୍ଟ ହେବା ପରେ ହିଁ ସେହି ସନାତନ ଭାବ ମିଳିଥାଏ ।

ବୁଦ୍ଧିର ଉପରୋକ୍ତ ଚାରିଗୋଟି ଅବସ୍ଥାରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ସ୍ଥିତ ପୁରୁଷ ହିଁ ମହାପୁରୁଷ ଅଟନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ଅନ୍ତରାଳରେ ବୁଦ୍ଧି ନଥାଏ, ବୁଦ୍ଧି ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଯନ୍ତ୍ର ପରି ହୋଇଗଲା । କିନ୍ତୁ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ସେ ଉପଦେଶ କରିଥାଏ, ନିଷ୍ଟୟ ହିଁ ପ୍ରେରଣା ଦେଇଥାଏ । ଅତଃ ସେଥିରେ ବୁଦ୍ଧି ପ୍ରତୀତ ହୋଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ସେ ବୁଦ୍ଧିର ୟରରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ଥାଏ । ସେ ପରମ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଭାବରେ ସ୍ଥିତ ଅଟେ । ତାହାଙ୍କ ପୁନର୍ଜନ୍ନ ହୋଇଥାଏ, କିନ୍ତୁ ସେହି ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ଥିତି ପୂର୍ବରୁ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ନିଜର ବୁଦ୍ଧି ରହିଛି, ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ବ୍ରହ୍ମ ରହିଥାଏ, ସେ ପୁର୍ନଜନ୍ମର ପରିଧିରେ ହିଁ ରହିଥାଏ । ଏହି ତଥ୍ୟ ଉପରେ ପ୍ରକାଶ ଦେଇ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କୁହୁଛନ୍ତି –

ସହସ୍ରଯୁଗପର୍ଯ୍ୟନ୍ତମହର୍ୟଦ୍ ବ୍ରହ୍ମଣୋ ବିଦୃଃ । ରାତ୍ରିଂୟୁଗସହସ୍ରାନ୍ତାଂ ତେଽହୋରାତ୍ରବିଦୋ ଜନାଃ ॥୧୭॥ ଯିଏ ହଜାର ଚତୁର୍ଯୁଗ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ରାତ୍ରି ଏବଂ ହଜାର ଚତୁର୍ଯୁଗ ତାଙ୍କର ଦିନକୁ ସାକ୍ଷାତ ଜାଣିଥାନ୍ତି, ସେହି ପୁରୁଷ ସମୟର ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଯଥାର୍ଥ ଜାଣିଥାନ୍ତି । ପ୍ରସ୍ତୁତ ଶ୍ଳୋକରେ ଦିନ ଓ ରାତି, ବିଦ୍ୟା ଓ ଅବିଦ୍ୟାର ରୂପକ ଅଟେ । ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ସଂଯୁକ୍ତ ବୁଦ୍ଧି ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରବେଶିକା ତଥା ବ୍ରହ୍ମ ବିଦ୍ବରିଷ ବୁଦ୍ଧି ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ପରାକାଷ୍ଠା ଅଟେ । ବିଦ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ସଂଯୁକ୍ତ ବୁଦ୍ଧି ହିଁ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଦିନ ଅଟେ । ଯେତେବେଳେ ବିଦ୍ୟା କାର୍ଯ୍ୟରତ ହୋଇଥାଏ, ସେହି ସମୟରେ ଯୋଗୀ ସ୍ୱରୂପ ଆଡ଼କୁ ଅଗ୍ରସର ହୋଇଥାଏ । ଅନ୍ତଃକରଣର ସହସ୍ର ପ୍ରବୃତ୍ତିମାନଙ୍କରେ ଈଶ୍ୱରୀୟ ପ୍ରକାଶ ସଞ୍ଚାର ହୋଇଥାଏ । ଏହିପରି ଅବିଦ୍ୟାର ରାତ୍ରି ଆସିଗଲେ ଅନ୍ତଂକରଣର ସହସ୍ର ପ୍ରବୃତ୍ତିରେ ମାୟାର ଦ୍ୱନ୍ଦ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରକାଶ ଏବଂ ଅନ୍ଧକାର ଏହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସୀମା ରହିଛି । ଏହା ପରେ ନା ତ ବିଦ୍ୟା ରହିଥାଏ, ନା ଅବିଦ୍ୟା ହିଁ ରହିଥାଏ । ସେହି ପରମତ୍ତ୍ୱ ପରମାଯା ବିଦିତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଯିଏ ଏହାକୁ ତତ୍ତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା ଭଳ ରୂପେ ଜାଣିଥାନ୍ତି । ସେହି ଯୋଗୀମାନେ କାଳର ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଜାଣିପାରିଥାନ୍ତି ଯେ, କେବେ ଅବିଦ୍ୟାର ରାତି ହୋଇଥାଏ ? ଏବଂ କେବେ ବିଦ୍ୟାର ଦିନ ଆସିଥାଏ । କାଳର ପ୍ରଭାବ କେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରହିଛି, ଅଥବା ସମୟ କେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପଛରେ ଗୋଡାଇଥାଏ

ପ୍ରାରୟିକ ରଷି ଅନ୍ତଃକରଣକୁ ଚିଉ ଅଥବା କେବଳ ବୁଦ୍ଧି କହି ସୟୋଧିତ କରୁଥିଲେ । କାଳାନ୍ତରରେ ଅନ୍ତଃକରଣର ବିଭାଜନ ମନ, ବୁଦ୍ଧି, ଚିଉ ଓ ଅହଂକାରର ଚାରୋଟି ପ୍ରମୁଖ ପ୍ରବୃତ୍ତି ବୋଲି କୁହାଗଲା । ଏପରି ତ ଅନ୍ତଃକରଣର ପ୍ରବୃତ୍ତି ଅନନ୍ତ ଅଟେ । ବୁଦ୍ଧିର ଅନ୍ତରାଳରେ ହିଁ ଅବିଦ୍ୟାର ରାତ୍ରି ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ସେହି ବୁଦ୍ଧିରେ ବିଦ୍ୟାର ଦିନ ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ହିଁ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ରାତ୍ରି ଓ ଦିନ ଅଟେ । ଜଗତରୂପୀ ରାତ୍ରିରେ ସମୟ୍ତ ଜୀବ ଅତେତ ରହିଥାନ୍ତି । ପ୍ରକୃତିରେ ବିଚରଣ କରି ସେମାନଙ୍କ ବୁଦ୍ଧି ସେହି ପ୍ରକାଶ ସ୍ୱରୂପକୁ ଦେଖିବାରେ ସମର୍ଥ ନଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଯୋଗ ଆଚରଣ କରୁଥିବା ଯୋଗୀ ଏଥିରୁ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇ ରହିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ସ୍ୱରୂପ ଆଡ଼କୁ ଅଗ୍ରସର ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯେପରିକି ଗୋସ୍ୱାମୀ ତୁଳସୀ ଦାସଜୀ ରାମଚରିତ ମାନସରେ ଲେଖିଛନ୍ତି –

# କବହୁଁ ଦିବସ ମହଁ ନିବିଡ଼ତମ, କବହୁଁ କ ପ୍ରଗଟ ପତଙ୍ଗ । ବିନସଇ ଉପକଇ ଜ୍ଞାନ ଜିମି, ପାଇ କୁସଙ୍ଗ ସୁସଙ୍ଗ ॥

(ରା ମାନସ-୪/୧୫ଖ)

ବିଦ୍ୟାଦ୍ୱାର। ସଂଯୁକ୍ତ ବୁର୍ଦ୍ଧି କୁସଙ୍ଗ ଦ୍ୱାର। ଅବିଦ୍ୟାରେ ପରିଣତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ପୁନଃ ସୁସଙ୍ଗ ଦ୍ୱାରା ବିଦ୍ୟାର ସଞ୍ଚାର ସେହି ବୁଦ୍ଧିରେ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ହ୍ରାସ-ବୃଦ୍ଧି ପୂର୍ଭି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଲାଗି ରହିଥାଏ । ପୂର୍ଭି ପଣ୍ଟାତ୍ ନା ବୃଦ୍ଧି ରହିଥାଏ, ନା ବ୍ରହ୍ମା ରହିଥାନ୍ତି । ନା ରାତ୍ରି ରହିଥାଏ, ନା ଦିନ । ଏହା ହିଁ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଦିନ ଓ ରାତ୍ରିର ରୂପକ ଅଟେ । ନା ହଜାର ବର୍ଷର ଲୟା ରାତ୍ର ହୋଇଥାଏ, ନା ହଜାର ଚତୁର୍ଯୁଗର ଦିନ ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ନା କେଉଁଠାରେ କୌଣସି ଚତୁ୍ମୁଖ ବ୍ରହ୍ମା ରହିଛନ୍ତି । ବୃଦ୍ଧିର ଉପଯୁକ୍ତ ଚାରୋଟି କ୍ରମିକ ଅବସ୍ଥା ହିଁ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଚାରୋଟି ମୁଖ ଏବଂ ଅନ୍ତଃକରଣର ଚାରୋଟି ପ୍ରମୁଖ ପ୍ରବୃତ୍ତି ହିଁ ତାହାଙ୍କ ଚତୁର୍ଯୁଗ ଅଟେ । ରାତ୍ର ଏବଂ ଦିନ ଏହି ପ୍ରବୃତ୍ତି ଗୁଡ଼ିକରେ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଏହାର ଭେଦକୁ ତତ୍ତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା ଜାଣିଥାନ୍ତି, ସେହି ଯୋଗୀଜନ କାଳର ଭେଦକୁ ଜାଣିପାରିଥାନ୍ତି ଯେକାଳ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପଛରେ ଲାଗି ରହିଥଏ ଏବଂ କେଉଁ ପୁରୁଷ କାଳ ଠାରୁ ଅତୀତ ହୋଇଯାଇଥାନ୍ତି ? ରାତ୍ର ଏବଂ ଦିନ, ବିଦ୍ୟା ଓ ଅବିଦ୍ୟାରେ ହେଉଥିବା କାର୍ଯ୍ୟକ୍ତ ଯୋଗଗନ୍ତ କର୍ମ କର୍ଚ୍ଚନ୍ତି ।

# ଅବ୍ୟକ୍ତାଦ୍ବ୍ୟକ୍ତୟଃ ସର୍ବାଃ ପ୍ରଭବତ୍ତ୍ୟହରାଗମେ । ରାତ୍ର୍ୟାଗମେ ପ୍ରଲୀୟତେ ତତ୍ରୈବାବ୍ୟକ୍ତସଂଜ୍ଞକେ ॥୧୮॥

ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଦିନର ପ୍ରବେଶ କାଳରେ ଅର୍ଥାତ୍ ବିଦ୍ୟା, ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ପ୍ରବେଶ କାଳରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରାଣୀ ଅବ୍ୟକ୍ତ ବୁଦ୍ଧିରେ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାଆଡି ଏବଂ ରାତ୍ରିର ପ୍ରବେଶ କାଳରେ ସେହି ଅବ୍ୟକ୍ତ, ଅଦୃଶ୍ୟ ବୁଦ୍ଧିରେ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଥିବା ସୂକ୍ଷ୍ମ ତତ୍ତ୍ୱ ଅଚେତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ସେହି ପ୍ରାଣୀ ଅବିଦ୍ୟାର ରାତ୍ରିରେ ସ୍ୱରୂପକୁ ଷଷ୍ଟ ଦେଖିପାରନ୍ତି ନାହିଁ କିନ୍ତୁ ତାହାଙ୍କର ଅଣ୍ଡିତ୍ୱ ରହିଥାଏ । ଜାଗ୍ରତ ହେବା ଏବଂ ଅଚେତ ହେବାର ମାଧ୍ୟମ ଏହି ବୁଦ୍ଧ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ଯିଏ କି ସବୁଥିରେ ଅବ୍ୟକ୍ତ ରହି ମଧ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟି ଗୋଚର ହୋଇନଥାଏ ।

### ଭୂତଗ୍ରାମଃ ସ ଏବାୟଂ ଭୂତ୍ୱା ଭୂତ୍ୱା ପ୍ରଲୀୟତେ । ରାତ୍ର୍ୟାଗମେଽବଶଃ ପାର୍ଥ ପ୍ରଭବତ୍ୟହରାଗମେ ॥୧୯॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ସମ୍ପୂର୍ଷ ପ୍ରାଣୀ ଏହିପରି କାଗ୍ରତ ହୋଇ ପ୍ରକୃତି ଦ୍ୱାରା ବିବଶ ହୋଇ ଅବିଦ୍ୟାରୂପୀ ରାତ୍ରି ଆସିବା ପରେ ଅଚେତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ସେମାନେ ଦେଖିପାରନ୍ତି ନାହିଁ ଯେ, ଆୟର ଲକ୍ଷ କ'ଶ ? ଦିନର ପ୍ରବେଶ କାଳରେ ସେମାନେ ପୁନଃ କାଗ୍ରତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବୁଦ୍ଧି ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହାର ଅନ୍ତରାଳରେ ବିଦ୍ୟା ଓ ଅବିଦ୍ୟାର କ୍ରମ ଲାଗିଥାଏ । ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ସାଧକ ହିଁ ରହିଥାଏ, ମହାପୁରୁଷ ନୁହଁ ।

#### ପରୟସ୍କାନ୍ତୁ ଭାବୋଽନ୍ୟୋଽବ୍ୟକ୍ତାବ୍ୟକାତ୍ ସନାତନଃ ।

#### ୟଃ ସ ସର୍ବେଷ୍ପ ଭୂତେଷୁ ନଶ୍ୟତ୍ସୁ ନ ବିନଶ୍ୟତି ॥ ୨ ୦ ॥

ବ୍ରହ୍ମ। ଅର୍ଥାତ୍ ବୃଦ୍ଧି ଅବ୍ୟକ୍ତ ଅଟେ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଦ୍ୱାର। ଦୃଷ୍ଟିଗୋଚର ହୋଇନଥାଏ ଏବଂ ଏହାଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଊର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ସନାତନ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଭାବ ରହିଛି । ଯାହାକି ଭୂତ – ପ୍ରାଣୀ ନଷ୍ଟ ହେବା ପରେ ମଧ୍ୟ ନଷ୍ଟ ହୋଇନଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ବିଦ୍ୟାରୋ ସଚେତ ଏବଂ ଅବିଦ୍ୟାରେ ଅଚେତ, ଦିନରେ ଉତ୍ପନ୍ନ ଏବଂ ରାତ୍ରିରେ ବିଲୟ । ଭାବଯୁକ୍ତ ଅବ୍ୟକ୍ତ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ବିଲୟ ହୋଇଯିବା ପରେ ସେହି ସନାତନ ଅବ୍ୟକ୍ତଭାବ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଯାହାକି ନଷ୍ଟ ହୁଏ ନାହିଁ । ବୃଦ୍ଧିର ଅନ୍ତରାଳରେ ହେଉଥିବା ଉଚ୍ଚ ଉଭୟ ହ୍ରାସ – ବୃଦ୍ଧି ଯେବେ ବିନାଶ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ତେବେ ସନାତନ ଅବ୍ୟକ୍ତଭାବ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଯାହାକି ମୋର ପରମଧାମ ଅଟେ । ଯେତେବେଳେ ସନାତନ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଭାବ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଗଲା, ତେବେ ବୃଦ୍ଧି ମଧ୍ୟ ସେହି ଭାବରେ ରଞ୍ଜିତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ସେହି ଭାବରେ ପରିଶତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ତେଣୁକରି ସେହି ବୃଦ୍ଧି ସ୍ୱୟଂ ତ ବିନାଶ ହୋଇଯାଇଥାଏ ଏବଂ ସେହି ସ୍ଥାନରେ ସନାତନ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଭାବ

### 

ସେହି ସନାତନ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଭାବକୁ ଅକ୍ଷର ଅର୍ଥାତ୍ ଅବିନାଶୀ କୁହାଯାଇଥାଏ । ତାହାକୁ ହିଁ ପରମଗତି କୁହାଯାଏ । ତାହା ହିଁ ମୋର ପରମଧାମ ଅଟେ । ଯାହାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ପରେ ମନୁଷ୍ୟ ପଛକୁ ଆସିନଥାନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ତାହାଙ୍କ ପୁନର୍କନ୍କ ହୋଇନଥାଏ । ଏହି ସନାତନ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଭାବର ପ୍ରାପ୍ତ ନିମନ୍ତେ ଏହାର ବିଧାନ ପ୍ରତିପାଦନ କର୍ସଛନ୍ତି–

# ପୁରୁଷଃ ସ ପରଃ ପାର୍ଥ ଭକ୍ତ୍ୟା ଲଭ୍ୟସ୍ତୁନନ୍ୟୟା । ୟସ୍ୟାନ୍ତଃ ସ୍ଥାନି ଭୂତାନି ୟେନ ସର୍ବମିଦଂ ତତମ୍ ॥୨୨॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ଯେଉଁ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ଅନ୍ତର୍ଗତ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣଭୂତ ରହିଛନ୍ତି, ଯାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜଗତ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ, ସନାତନ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଭାବଯୁକ୍ତ ସେହି ପରମପୁରୁଷ ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ଯୋଗ୍ୟ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତିର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ଯେ, ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କାହାକୁ ସ୍ମରଣ ନକରି ସେଥିରେ ଐକ୍ୟଭାବ ହେବା । ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ଲାଗିଥିବା ପୁରୁଷ କେତେ ଦିନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପୁନର୍କନ୍ଦର ସୀମାରେ ରହିଥାନ୍ତି ଏବଂ କେବେ ସେ ପୁନର୍କନ୍ଦର ସୀମାକୁ ଅତିକ୍ରମଣ କରିଯାଆନ୍ତି ? ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି–

# ୟତ୍ର କାଲେ ତ୍ୱନାବୃତ୍ତିମାବୃତ୍ତିଂ ଚୈବ ୟୋଗିନଃ । ପ୍ରୟାତା ୟାନ୍ତି ତଂ କାଲଂ ବକ୍ଷ୍ୟାମି ଭରତର୍ଷଭ ॥୨୩॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଯେଉଁ କାଳରେ ଶରୀର ତ୍ୟାଗକରି ଚାଲିଯାଇଥିବା ଯୋଗୀମାନେ ପୁନର୍ଜନ୍ନକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି ଏବଂ ଯେଉଁ କାଳରେ ଶରୀର ତ୍ୟାଗ କରିବା ଦ୍ୱାରା ପୁନର୍ଜନ୍ନ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ମୁଁ ବର୍ତ୍ତମାନ ସେହି କାଳର ବର୍ତ୍ତନ କରୁଛି–

# ଅଗ୍ନିର୍କ୍ୟୋତିରହଃ ଶୁକ୍ଲଃ ଷଣ୍ଠମାସା ଉତ୍ତରାୟଣମ୍ । ତତ୍ର ପ୍ରୟାତା ଗଚ୍ଛନ୍ତି ବ୍ରହ୍ମ ବ୍ରହ୍ମବିଦୋ ଜନାଃ ॥୨୪॥

ଶରୀର ସୟନ୍ଧକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବା ସମୟରେ ଯାହାର ସମ୍ମୁଖରେ ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ଅଗ୍ନି ଜଳୁଥିବ, ଦିନର ପ୍ରକାଶ ରହିଥିବ, ସୂର୍ଯ୍ୟ ଦେଦୀପ୍ୟମାନ ଥିବ, ଶୁକ୍ଳପକ୍ଷର ଚନ୍ଦ୍ର ବଢୁଥିବ, ଉତ୍ତାରାୟଣର ନିରଭ୍ର ଓ ସୁନ୍ଦର ଆକାଶ ହୋଇଥିବ । ସେହିକାଳରେ ପ୍ରୟାଣ କରୁଥିବା ବ୍ରହ୍ମବେଭା ଯୋଗୀଜନ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାନ୍ତି ।

ଅଗ୍ନି ବ୍ରହ୍ମ ତେକର ପ୍ରତୀକ ଅଟେ । ଦିନ ବିଦ୍ୟାର ପ୍ରକାଶ ଅଟେ । ଶୂକ୍ଲପକ୍ଷ ନିର୍ମଳତାର ଦ୍ୟୋତକ ଅଟେ । ବିବେକ, ବୈରାଗ୍ୟ, ଶମ, ଦମ, ତେଜ ଓ ପ୍ରଜ୍ଞା ଏହିସବୁ ଷଢିଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ହିଁ ଷଣମାସ ଅର୍ଥାତ୍ ଷଡ଼ମାସ ଅଟେ । ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେତା ଛିତି ହିଁ ଉତ୍ତରାୟଣ ଅଟେ । ପ୍ରକୃତିରୁ ସର୍ବଥା ପରେ ଏହି ଅବଣ୍ଡାରେ ଯାଇଥିବା ବ୍ରହ୍ମ ବେଭା ଯୋଗୀଜନ ବ୍ରହ୍ମକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ପୂର୍ନଜନ୍ନ ହୋଇନଥାଏ କିନ୍ତୁ ଅନନ୍ୟ ଚିଉ ଦ୍ୱାରା ଲାଗିଥିବା ଯୋଗୀଜନ ଯଦି ଏହି ଆଲୋକକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ନକରି ପାରନ୍ତି, ଯାହାଙ୍କ ସାଧନା ବର୍ତ୍ତମାନ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇନାହିଁ, ତାହାଙ୍କ କିପରି ଗତି ହୋଇଥାଏ ? ଏହାର ପ୍ରନଃ ବାଖ୍ୟା କରି କହୁଛନ୍ତି-

# ଧୂମେ। ରାତ୍ରିୟଥା କୃଷଃ ଷଣ୍ମାସ। ଦକ୍ଷିଣାୟନମ୍ । ତତ୍ର ଚାନ୍ଦ୍ରମସଂ ଜ୍ୟୋତିର୍ୟୋଗୀ ପ୍ରାପ୍ୟ ନିବର୍ତ୍ତତେ ॥୨୫॥

ଯାହାର ପ୍ରୟାଶକାଳରେ ଧୂଆଁ ବ୍ୟାପି ରହିଥିବ, ଯୋଗାଗ୍ନି ଥିବ (ଅଗ୍ନି ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବ ଅଗ୍ନିର ସ୍ୱରୂପ ଅଟେ) କିନ୍ତୁ ଧୂଆଁ ଦ୍ୱାରା ଆବୃତ ହୋଇଥିବ, ଅବିଦ୍ୟାର ରାତ୍ରୀ ହୋଇଥିବ, ଅନ୍ଧାର ହୋଇଥିବ, କୃଷ ପକ୍ଷ ଚନ୍ଦ୍ରମା କ୍ଷୀଣ ହୋଇଥିବ, କାଳିମାର ବାହୁଲ୍ୟ ରହିଥିବ, ଷଡ଼ବିକାର (କାମ,କ୍ରୋଧ,ଲୋଭ, ମୋହ, ମଦ ଏବଂ ମାହ୍ୟର୍ୟ)ଯୁକ୍ତ ଦକ୍ଷିଣାୟନ ଅର୍ଥାତ୍ ବହିର୍ମୁଖୀ ହୋଇଥିବ, ଯାହା ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ପ୍ରବେଶରୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ବାହାରେ । ସେହି ଯୋଗୀଙ୍କୁ ପୁନଃ ଜନ୍ନ ନେବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ତେବେ କଣ ଶରୀର ସହିତ ସେହି ଯୋଗୀଙ୍କ ସାଧନା ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ ? ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି-ଶୁକ୍ଲ କୃଷ୍ଟେ ଗତୀ ହ୍ୟେତେ କଗତଃ ଶାଶ୍ୱତେ ମତେ । ଏକୟା ୟାତ୍ୟନାବୃତ୍ତିମନ୍ୟୟାବର୍ତ୍ତତେ ପୁନଃ ॥ ୨୬॥

ଉପରୋକ୍ତ ଶୁକ୍ଲ ଏବଂ କୃଷ ଉଭୟ ପ୍ରକାରର ଗତି ଜଗତରେ ଶାଶ୍ୱତ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ କରିଥିବା ସାଧନ କେବେ ବିନାଶ ହୋଇନଥାଏ । ଜଣେ ଶୁକ୍ଲ ଅବସ୍ଥାରେ ପ୍ରୟାଣ କରୁଥିବା ପୁରୁଷ ପଛକୁ ନ ଆସୁଥିବା ପରମଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାତ ଏବଂ ଅନ୍ୟ ଅବସ୍ଥା,ଯେଉଁଥିରେ କ୍ଷୀଣ ପ୍ରକାଶ ଏବଂ କାଳିମା ରହିଛି, ଏପରି ଅବସ୍ଥାକୁ ଯାଇଥିବା ପୁରୁଷ ପୁନଃ ଜନ୍ମ ନେଇଥାଏ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପୁର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରକାଶ ମିଳି ନାହିଁ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାକୁ ଭଜନ ହିଁ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ପ୍ରଶ୍ନ ପୁରା ହେଲା, ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହା ନିମନ୍ତେ ସାଧନ ଉପରେ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି-

# ନୈତେ ସୃତୀ ପାର୍ଥ କାନନ୍ ୟୋଗୀ ମୁହ୍ୟତି କଣ୍ଟନ । ତସ୍ମାତ୍ ସର୍ବେଷୁ କାଳେଷୁ ୟୋଗୟୁକ୍ତୋ ଭବାର୍ଜୁନ ॥୨୭॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ଏହିପରି ଏହି ମାର୍ଗକୁ ଜାଣି କୌଣସି ଯୋଗୀ ମୋହିତ ହୁଅତ୍ତି ନହିଁ, ସେ ଜାଣିଥାନ୍ତି ଯେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରକାଶ ପାଇବା ପରେ ହିଁ ବ୍ରହ୍ମକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ ଏବଂ କ୍ଷୀଣ ପ୍ରକାଶ ରହିଲେ ପୁନଃ ଜନ୍ମ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ସାଧନା କରିବାକୁ ପଡିଥାଏ । କରିଥିବା ସାଧନ କେବେ ମଧ୍ୟ ନାଶ ହୋଇନଥାଏ । ଉଭୟ ଗତି ଶାଶ୍ୱତ ଅଟେ । ଅତଃ ହେ ଅକୁର୍ନ ! ତୁମେ ସଦାସର୍ବଦା ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହୋଇ ନିରତ୍ତର ସାଧନ କର ।

#### ବେଦେଷୁ ୟଞ୍ଜେଷ୍ଠ ତପଃସ୍ତୁ ଚୈବ

ଦାନେଷୁ ୟତ୍ ପୁଣ୍ୟଫଳଂ ପ୍ରଦିଷ୍ଟମ୍ । ଅତ୍ୟେତି ତତ୍ ସର୍ବମିଦଂ ବିଦିତ୍ୱା

#### ୟୋଗୀ ପରଂ ସ୍ଥାନମୁପୈତି ଚାଦ୍ୟମ୍ ॥୨୮॥

ଏହାକୁ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ କାଣି, (ମାନିକରି ନାହିଁ ) କାଣିକରି ଯୋଗୀ ବେଦ, ଯଜ୍ଜ, ତପ ଓ ଦାନର ପୂଣ୍ୟଫଳକୁ ନିଃସନ୍ଦେହ ଅତିକ୍ରମଣ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ସନାତନ ପରମ ପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଅବିଦିତ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ ଜାନକାରୀର ନାମ ହିଁ ବେଦ ଅଟେ । ସେହି ଅବିଦିତ ତତ୍ତ୍ୱ, ଯେତବେଳେ ବିଦିତ ହିଁ ହୋଇଗଲା, ତେବେ ବର୍ତ୍ତମାନ କିଏ ବା କାହାକୁ ଜାଣିବ ? ଅତଃ ବିଦିତ ହେବା ପରେ ବେଦର ମଧ୍ୟ ପ୍ରୟୋଜନ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । କାରଣ ଜାଣିବା ବ୍ୟକ୍ତି ସେଥିରୁ ଭିନ୍ନ ହୋଇ ରହିନଥାଏ । ଯଜ୍ଜ ଅର୍ଥାତ୍ ଆରାଧନାର ନିୟତ କ୍ରିୟା ଆବଶ୍ୟକ ଥିଲା, କିନ୍ତୁ ଯେବେ ଏହି ତତ୍ତ୍ୱ ବିଦିତ ହୋଇଗଲା, ତେବେ କାହା ନିମନ୍ତେ ଭଜନ କରିବା ?

ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଙ୍କୁ ଲକ୍ଷର ଅନୁରୂପ ତପାଇବା ହିଁ ତପ ଅଟେ । ଲକ୍ଷ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଗଲା ପରେ କ'ଣ ପାଇବା ନିମନ୍ତେ ତପ କରିବା ? ମନ ବଚନ ଓ କର୍ମ ଦ୍ୱାରା ସର୍ବତୋଭାବେନ ସମର୍ପଣର ନାମହିଁ ଦାନ ଅଟେ । ଏହି ସବୁର ପୁଣ୍ୟ ଫଳ ହିଁ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି । ଫଳ ମଧ୍ୟ ବର୍ତ୍ତମାନ ଅଲଗା ନାହିଁ । ଅତଃ ଏହିସବୁର ବର୍ତ୍ତମାନ ଆବଶ୍ୟକତା ରହିବ ନାହିଁ । ସେହି ଯୋଗୀ ଯଜ୍ଜ, ତପ, ଦାନ ଇତ୍ୟାଦି ଫଳକୁ ମଧ୍ୟ ପାର କରିଯାଇଥାନ୍ତି । ସେ ପରମ ପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

#### –ନିଷ୍କର୍ଷ–

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ପାଞ୍ଚଟି ପ୍ରମୁଖ ବିନ୍ଦୁ ଉପରେ ବିଚାର କରାଯାଇଛି । ଯେଉଁଥିରେ ସର୍ବ ପ୍ରଥମ ସସ୍ତମ ଅଧ୍ୟାୟର ଶେଷରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବୀଳାରୋପିତ ପ୍ରଶ୍ନକୁ ସଷ୍ଟ ବୁଝାଇବାର ଜିଞ୍କାସା ଦ୍ୱାରା ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ପ୍ରାରୟରେ ଅର୍କୁନ ସାତୋଟି ପ୍ରଶ୍ନ କରିଥିଲେ – ଭଗବାନ ! ଯାହା ଆପଣ କହିଲେ(୧) ସେହି ବ୍ରହ୍ମ କ'ଶ ?(୨) ସେହି ଅଧ୍ୟାତ୍ୟ କ'ଶ ?(୩) ସେହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମ କ'ଶ ?(୪) ସେହି ଅଧିଦୈବ କ'ଶ ?(୫) ଅଧିଭୂତ କ'ଶ ? (୬) ଏବଂ ଅଧିଯଞ୍ଜ କ'ଶ ? (୭) ଅନ୍ତକାଳରେ ଆପଣ କେଉଁ ପ୍ରକାରେ ଜାଣିବାରେ ଆସିଥାନ୍ତିଯେ, କେବେ ବିସ୍କୃତି ହୋଇନଥାଏ । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଲେ ଯେ ଯାହାର ବିନାଶ ହୋଇନଥାଏ, ସେ ହିଁ 'ପରବ୍ରହ୍ମ' । ସ୍ୱୟଂର ଉପଲବ୍ଧି ହୋଇଥିବା ପରମଭାବ ହିଁ ଅଧ୍ୟାତ୍ୟ । ଯେଉଁଥିରୁ ଜୀବ ମାୟାର ଆଧିପତ୍ୟରୁ ବାହାରି ଆତ୍ୟାର ଆଧିପତ୍ୟରେ ହୋଇଯାଇଥାଏ, ସେ ହିଁ ଅଧ୍ୟାତ୍ୟ ଅଟେ ଏବଂ ଭୂତଙ୍କ ସେହି ଭାବ ଯାହା ଶୁଭ ତଥା ଅଶୁଭ ସଂସ୍କାରର ଉତ୍ୟନ୍ନ କରିଥାଏ, ସେହି ଭାବ ଅଟକିଯିବା, 'ବିସର୍ଗ' ଅର୍ଥାତ୍ ବିଲୟ ହୋଇଯିବା ହିଁ କର୍ମର ପୂର୍ଣ୍ଣତା । ଏହା ପରେ କର୍ମ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକ ରହିନଥାଏ । କର୍ମ ଏପରି କୌଣସି ବସ୍ତୁ, ଯାହାକି ସଂସ୍କାରର ଉଦ୍ଗମକୁ ବିନାଶ କରିଦେଇଥାଏ ।

ଏହିପରି କ୍ଷରଭାବ ହିଁ ଅଧିଭୂତ । ଅର୍ଥାତ୍ ନଷ୍ଟ ହେଉଥିବା ଭୂତ ପ୍ରାଣୀଙ୍କୁ ଉତ୍ପନ୍ନ କରିବାରେ ମାଧ୍ୟମ ଅଟେ । ସେ ହିଁ ଭୂତଙ୍କ ଅଧିଷାତା ଅଟନ୍ତି । ପରମ ପୁରୁଷ ହିଁ ଅଧିଦୈବ । ସେଥିରେ ଦୈବ ସମ୍ପଦ ବିଲୀନ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ଶରୀରରେ ମୁଁ ହିଁ ଅଧିଯଜ୍ଞ । ଅର୍ଥାତ୍ ଯେଉଁଥିରେ ଯଜ୍ଞ ବିଲୟ ହୋଇଥାଏ । ସେ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ଯଜ୍ଞର ଅଧିଷାତା ଅଟେ । ସେ ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ ଜଣେ ଯୋଗୀ ଥିଲେ । ଅଧିଯଜ୍ଞ ଏପରି କୌଣସି ଏକ ପୁରୁଷ ଯିଏ କି ଏହି ଶରୀରରେ ହିଁ ରହିଥାନ୍ତି, ବାହାରେ ନାହିଁ । ଅନ୍ତିମ ପଶୁ ଥିଲା ଯେ ଅନ୍ତ ସମୟରେ ଆପଣ

କିପରି ଜାଣିବାରେ ଆସିଥନ୍ତି । ସେ କହିଲେ – ଯିଏ ମୋର ନିରନ୍ତର ସ୍ମରଣ କରିଥାନ୍ତି, ମୋର ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବିଷୟବୟୁର ଚିନ୍ତନ ଆସିବାକୁ ଦିଅନ୍ତି ନାହିଁ ଏବଂ ଏପରି କରି କରି ଶରୀରର ସୟନ୍ଧକୁ ମଧ୍ୟ ତ୍ୟାଗ କରି ଦେଇଥାନ୍ତି, ସେମାନେ ମୋର ସାକ୍ଷାତ ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି, ଯାହାକୁ ଶେଷରେ ମଧ୍ୟ ତାହା ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଶରୀରର ମୃତ୍ୟୁ ସହିତ ହିଁ ଏହା ଉପଲନ୍ତ୍ ହୋଇଥାଏ, ଏପରି କିଛି ନିଷ୍ଟୟ ନୁହଁ । ଯଦି ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ହିଁ ମିଳିଥାନ୍ତି, ତେବେ ଶ୍ରୀକୃଷ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇନଥାନ୍ତେ । ଅନେକ ଜନ୍ମରୁ ଚାଲିକରି ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥିବା ଜ୍ଞାନୀ ତାହାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ହୋଇନଥାନ୍ତି । ମନର ସର୍ବଥା ନିରୋଧ ଏବଂ ନିରୁଦ୍ଧ ମନର ବିଲୟ ହିଁ ଅନ୍ତକାଳ ଅଟେ । ଯେଉଁଠାରେ ପୁନଃ ଶରୀର ଉତ୍ପତ୍ତିର ମାଧ୍ୟମ ଶାନ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ସେହି ସମୟରେ ସେ ପରମ ଭାବରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯାଆନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ପୁନଃ ଜନ୍ମ ହୋଇନଥାଏ ।

ଏହି ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ସେ ସ୍ମରଣର ବିଧାନ କହିଲେ - ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ନିରନ୍ତର ମୋର ସ୍ମରଣ କର ଏବଂ ଯୁଦ୍ଧ କର । ଦୁଇଟି ଗୋଟିଏ ସାଥିରେ କିପରି ହେବ ? କଦାଚିତ୍ ଏପରି ହୋଇପାରେ ଯେ ଜୈ କହ୍ନେୟାଲାଲକୀ, ଜୟ ଭଗବାନକୀ ଏପରି କହୁଥିବ ଏବଂ ବାଣ ମଧ୍ୟ ଚଲାଉଥିବ । କିନ୍ତୁ ଏପରି ନୁହଁ । ସ୍ମରଣ ର ସ୍ୱରୂପ ୟଷ୍ଟ କଲେ ଯେ, ଯୋଗ ଧାରଣାରେ ସ୍ଥିର ରହି, ମୋ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କାହାର ସ୍ମରଣ ନକରି ନିରନ୍ତର ସ୍ମରଣ କର । ଯେବେ ସ୍ମରଣ ଏତେ ସୃକ୍ଷ୍, ତେବେ ଯୁଦ୍ଧ କିଏ କରିବ ? ଧରି ନିଅନ୍ତ ଯେ, ଏହି ପୁଷକ ଭଗବାନ ଅଟେ । ତେବେ ଏହରା ଆଖପାଖର ବସ୍ତ, ସାମନାରେ ବସିଥିବା ଲୋକ କିନ୍ୟା ଅନ୍ୟ ଦେଖିଥିବା ଓ ଶୁଶିଥିବା କୌଣସି ବସ୍ତୁ ସଙ୍କଳ୍ପରେ ମଧ୍ୟ ନଆସ୍, ତାହା ଉପରେ ଦୃଷ୍ଟିପାତ ମଧ୍ୟ ନହେଉ, ଯଦି ଦେଖାଯାଉଥିବ, ତେବେ ସ୍ମରଣ ଠିକ୍ରେ ହେଉନାହିଁ । ଏପରି ସ୍ମରଣ ହେଲେ ଯିଦ୍ଧ କିପରି ହେବ ? ବସ୍ତୁତଃ ଯେବେ ଆପଣ ଏପରି ନିରନ୍ତର ସ୍ମରଣରେ ପୂଚ୍ଭ ହେବେ, ସେହି କ୍ଷଣ ଯୁଦ୍ଧର ସଠିକ ସ୍ୱରୂପ ସାମନାରେ ଉପସ୍ଥିତ ହେବ । ସେହି ସମୟରେ। ମାୟିକ ପ୍ରବୃତ୍ତି ବାଧା ବୃପରେ ପୃତ୍ୟକ୍ଷ ହୋଇଥାଏ । କାମ-କ୍ୱୋଧ, ରାଗ-ଦ୍ୱେଷ, ଆଦି ଦୁର୍ଜୟ ଶତ୍ର ଅଟନ୍ତି । ଏହି ଶତ୍ର ଆପଣଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କରିବାକୁ ଦେବେ ନାହିଁ । ତାହାଙ୍କ ଠାରୁ ବିଜୟ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ହିଁ ଯୁଦ୍ଧ ଅଟେ । ଏହି ଶତ୍ରୁମାନେ ବିନାଶ ହୋଇଗଲା ପରେ ହିଁ ବ୍ୟକ୍ତି ପରମଗତି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ପରମଗତିକୁ ପାଇବା ନିମନ୍ତେ ହେ ଅଜୁନ୍ ! ତୁମେ ଓମ୍ ଜପକର ଏବଂ ମୋର ଧ୍ୟାନ କର । ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ ଜଣେ ଯୋଗୀ ଥିଲେ । ନାମ ଓ ରୂପ ଆରାଧନାର ଚାବି ଅଟେ ।

ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଏହି ପ୍ରଶ୍ନକୁ ମଧ୍ୟ ନେଲେ ଯେ ପୁନର୍ଚ୍ଚନ୍କ କଣ ?

ସେଥିରେ କିଏ କିଏ ଆସନ୍ତି ? ସେ କହିଲେ - ବ୍ରହ୍ମାଠାରୁ ପ୍ରାରୟ କରି କୀଟ - ପତଙ୍ଗାଦି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜଗତ ପୁନରାବର୍ତ୍ତିରେ ଆସିଥାନ୍ତି । ଏହି ସମୟଙ୍କର ସମାସ୍ତ ହୋଇ ଗଲା ପରେ ମଧ୍ୟ ମୋର ପରମ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଭାବ ତଥା ସେଥିରେ ଛିତି ସମାସ୍ତ ହୋଇନଥାଏ । ଏହି ଯୋଗରେ ପ୍ରବିଷ୍ଟ ପୁରୁଷଙ୍କ ଦୁଇ ପ୍ରକାର ଗତି ହୁଏ, ଯିଏ ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରକାଶକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ଷତୈଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପନ୍ନ ଉର୍ଦ୍ଧରେତା, ଯାହାଠାରେ ଲେଶମାତ୍ର ଅଭାବ ନଥାଏ, ସେ ପରମ ଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯଦି ସେହି ଯୋଗକର୍ଭାଙ୍କ ଠାରେ ଲେଶମାତ୍ର ଅଭାବ ରହିଛି, କୃଷପକ୍ଷର କାଳିମାର ସଞ୍ଚାର ରହିଛି, ଏପରି ଅବସ୍ଥାରେ ହିଁ ଶରୀରର ସମୟ ସମାପ୍ତ ହେଉଥିବା ଯୋଗୀଙ୍କୁ ଜନ୍ନ ନେବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ସେ ସାମାନ୍ୟ ଜୀବଙ୍କ ପରି ଜନ୍ନ -ମରଣର ଚକ୍ରରେ ଆସିନଥାନ୍ତି । ବରଂ ଜନ୍ନ ନେଇ ତାହାଠାର୍ ଆଗକ୍ ରହିଥିବା ଶେଷ ସାଧନାକ ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣ କରିଥାନ୍ତି ।

ଏହିପରି ଆସନ୍ତା ଜନ୍ମରେ ସେହି କ୍ରିୟାରେ ଚାଲି ସେ ମଧ୍ୟ ସେଠାରେ ପହଞ୍ଚଯାଇଥାନ୍ତି, ଯାହାର ନାମ ପରମ ଧାମ ଅଟେ । ପର୍ବରୁ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଆସିଛନ୍ତି ଯେ ଏହାର ଅଳ୍ପ ସାଧନ ମଧ୍ୟ ଜନ୍ନ ମରଣର ମହାନ୍ ଭୟରୁ ଉଦ୍ଧାର କରି ହିଁ ଛାଡ଼ିଥାଏ । ଉଭୟ ରାୟ୍ତା ଶାଶ୍ୱତ ଏବଂ ଅକ୍ଷୟ ଅଟେ । ଏହାକୁ ବିଚାର କରି କୌଣସି ପୁରୁଷ ଯୋଗରୁ ବିଚଳିତ ହୋଇନଥାନ୍ତି । ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁମେ ଯୋଗୀ ହୁଅ । ବେଦ, ଯଜ୍ଜ, ତପ, ଦାନର ପୁଣ୍ୟ ଫଳକୁ ମଧ୍ୟ ଯୋଗୀ ଉଲ୍ଂଘନ କରି ଯାଇଥାନ୍ତି । ପରମ ଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ସ୍ଥାନସ୍ଥାନରେ ପରମଗତିର ଚିତ୍ରଣ କରାଯାଇଛି, ଯାହାକୁ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଅକ୍ଷୟ ଏବଂ ଅକ୍ଷୟର କହି ସୟୋଧିତ କରାଯାଇଛି, ଯାହାର କେବେ କ୍ଷୟ ଅର୍ଥାତ୍ ବିନାଶ ହୋଇନଥାଏ ।

ॐ ତହଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ଗୀତାସୂପନିଷସୁ ବୃହୁବିଦ୍ୟାୟାଂ ଯୋଗଶାସେ ଶ୍ରୀକୃଷାକୁଁନ ସୟାଦେ 'ଅକ୍ଷର ବୃହୁୟୋଗ' ନାମ ଅଷ୍ଟମାଃଧାୟ ॥୮॥

ଏହି ପ୍ରକାରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା ରୂପୀ ଉପନିଷଦ, ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗାଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସମ୍ଭାଦରେ 'ଅକ୍ଷୟ ବ୍ରହ୍ମଯୋଗ' ନାମ ଅଷ୍ଟମୋଽଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ।

ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ପରମହଂସ ପରମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା ଭାଷ୍ୟେ 'ଅକ୍ଷର ବ୍ରହ୍ମୟୋଗ' ନାମ ଅଷ୍ଟମୋଽଧ୍ୟାୟ ॥୮॥

॥ ହରି ॐ ତତସତ ॥

# ଶ୍ରୀ ପରମାତ୍ୟନେ ନମଃ ଅଥ ନବମୋଽଧାୟଃ

ଷଷ ଅଧ୍ୟାୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଯୋଗ ବିଷୟରେ କ୍ରମବଦ୍ଧ ବିଶ୍ଲେଷଣ କଲେ । ଯାହାର ଶୁଦ୍ଧ ଅର୍ଥ ଥିଲା ଯଜ୍ଞର ପ୍ରକ୍ରିୟା । ଯଜ୍ଞ ସେହି ପରମରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ଆରାଧନାର ବିଧି ବିଶେଷର ଚିତ୍ରଣ ଅଟେ । ଯେଉଁଥିରେ ଚରାଚର ଜଗତ ହବନ ସାମଗ୍ରୀ ରୂପରେ ରହିଥାଏ । ମନର ନିରୋଧ ଏବଂ ନିରୋଧ ମନର ମଧ୍ୟ ବିଲୟ କାଳରେ ସେହି ଅମୃତ ତତ୍ତ୍ୱ ବିଦିତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ପୂର୍ତ୍ତିକାଳରେ ଯଜ୍ଞ ଯାହାକୁ ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ, ତାହାକୁ ପାନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ଜ୍ଞାନୀ ଅଟନ୍ତି ଏବଂ ସେ ସନାତନ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯାଉଥାନ୍ତି । ସେହି ମିଳନର ନାମ ହିଁ ଯୋଗ ଅଟେ । ସେହି ଯଜ୍ଞକୁ କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ଦେବା ହିଁ କର୍ମ ଅଟେ । ସପ୍ତମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କହିଲେ – ଏହି କର୍ମକୁ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ବ୍ୟାପ୍ତି ବ୍ରହ୍ମ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଧ୍ୟାମ୍, ଅଧିଭୂତ, ଅଧିଦୈବ ଏବଂ ଅଧିଯଜ୍ଞ ସହିତ ମୋତେ ଜାଣିଥାନ୍ତି । ଅଷ୍ଟମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କହିଲେ – ଏହା ହିଁ ପରମଗତି ଏବଂ ପରମଧାମ ମଧ୍ୟ ଅଟେ ।

ପ୍ରସ୍ତୁତ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ସ୍ୱୟଂ ଚର୍ଚ୍ଚାକଲେ ଯେ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ କିପରି ? ସବୁଥିରେ ବ୍ୟାପ୍ତ ରହିବା ସତ୍ତ୍ୱେ ସେ କିପରି ନିର୍ଲିପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ? କର୍ମ କରିଥାଇ ମଧ୍ୟ ସେ କିପରି ଅକର୍ତ୍ତା ଅଟନ୍ତି ? ସେହି ପୁରୁଷଙ୍କ ସ୍ୱଭାବ ଏବଂ ପ୍ରଭାବ ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି । ଯୋଗ ଆଚରଣରେ ଢାଳିବା ପରେ ଆସୁଥିବା ଦେବାଦିକ ବିଘ୍ନରୁ ସତର୍କ କଲେ ଏବଂ ସେହି ପୁରୁଷଙ୍କ ଶରଣ ହେବା ପାଇଁ କହିଲେ ।

#### ଶ୍ରୀ ଭଗବାନୁବାଚ

## ଇଦଂ ତୁ ତେ ଗୁହ୍ୟତମଂ ପ୍ରବକ୍ଷ୍ୟାମ୍ୟନସୂୟବେ । ଜ୍ଞାନଂ ବିଜ୍ଞାନସହିତଂ ୟକ୍ଷ୍ଞାତ୍ୱା ମୋକ୍ଷ୍ୟସେଃଶୁଭାତ୍ ॥୧॥

ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ଅସୂୟା (ଦାହ/ଇର୍ଷା) ରହିତ ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମ ନିମନ୍ତେ ମୁଁ ଏହି ପରମ ଗୋପନୀୟ ଜ୍ଞାନକୁ ବିଜ୍ଞାନ ସହିତ କହିବି । ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରାସ୍ତି ପଣ୍ଟାତ୍ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ରହଣୀ କହିବି ଯେ, କିପରି ସେହି ମହାପୁରୁଷ ସର୍ବତ୍ର ଏକ ସମୟରେ ସମୟ କର୍ମ କରିଥାନ୍ତି ? କିପରି ସେ ଜାଗୃତି ପ୍ରଦାନ କରିଥାନ୍ତି ? ରଥୀ ହୋଇ ଆତ୍ମା ସହିତ କିପରି ସଦୈବ ରହିଥାନ୍ତି ? "ୟତ୍ **ଜ୍ଞାତ୍ୱା"**–ଯାହାକୁ ସାକ୍ଷାତ୍ ଜାଣି ତୁମେ ଦୁଃଖରୂପୀ ସଂସାରରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବ। ସେହି ଜ୍ଞାନ କିପରି ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି–

#### ରାକ୍ରବିଦ୍ୟା ରାକ୍ରଗୃହ୍ୟଂ ପବିତ୍ରମିଦମୁତ୍ତମମ୍ । ପଦ୍ୟକ୍ଷାବଗମଂ ଧର୍ମ୍ୟଂ ସ୍ୱସ୍ତଖଂ କର୍ତ୍ତମବ୍ୟୟମ୍ ॥୨॥

ବିଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ସଂଯୁକ୍ତ ଏହି ଜ୍ଞାନ ସମୟ ବିଦ୍ୟାମାନଙ୍କର ରାଜା ଅଟେ । ବିଦ୍ୟାର ଅର୍ଥ ଭାଷା ଜ୍ଞାନ ଅଥବା ଶିକ୍ଷା ନୁହେଁ । " ବିଦ୍ୟା ହି କା ବହୁ ଗତି ପ୍ରଦାୟା ସା ବିଦ୍ୟା ୟା ବିମୁକ୍ତୟେ" । ବିଦ୍ୟା ତାହାକୁ କୁହାଯାଏ, ଯାହା ସାଧଖ ପାଖକୁ ଆସି, ତାଙ୍କୁ ଉଠାଇ ବ୍ରହ୍ମ ପଥରେ ଚଲାଇ ମୋକ୍ଷ ପ୍ରଦାନ କରାଇଥାଏ । ଯଦି ରାୟାରେ ରଦ୍ଧି –ସିଦ୍ଧି ଅଥବା ପ୍ରକୃତିରେ କେଉଁଠି ଅଟକି ଗଲେ ତେବେ ସିଦ୍ଧ ହେବ ଯେ, ଅବିଦ୍ୟା ସଫଳ ହୋଇଗଲା । ତାହା ବିଦ୍ୟା ନୁହଁ । ଏହି ରାଜବିଦ୍ୟା ଏପରି ଅଟେ, ଯାହା ନିଣ୍ଟିତ କଲ୍ୟାଣକାରୀ ଅଟେ । ଏହା ସମୟ ଗୋପନୀୟ ମାନଙ୍କର ରାଜା ଅଟେ । ଅବିଦ୍ୟା ଓ ବିଦ୍ୟାର ଅବଗୁଣ୍ଟନର ଅନାବରଣ ହେଲେ ଯୋଗଯୁକ୍ତତା ପଣ୍ଟାତ୍ ହିଁ ଏହାର ମିଳନ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ଅତି ପବିତ୍ର, ଅତ୍ୟୁଉମ ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଫଳଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ହାତରେ ଧରିଥିବା ଅଁଳା ଫଳ ସଦୃଶ ଏହି ରାଜବିଦ୍ୟା ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଫଳଯୁକ୍ତ ଅଟେ । ଏହା ଅନ୍ଧ ବିଶ୍ୱାସ ନୁହଁ ଯେ, ଏହି ଜନ୍ମରେ ସାଧନା କର, ଫଳ କେବେ ଅନ୍ୟ ଜନ୍ମରେ ମିଳିବ । ଏହା ପରମ ଧର୍ମ ପରମାଯ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ସଂଯୁକ୍ତ ଅଟେ । ବିଜ୍ଞାନ ସହିତ ଏହି ଜ୍ଞାନ କରିବାରେ ସରଳ ଏବଂ ଅବିନାଶୀ ଅଟେ ।

ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଥିଲେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ଏହି ଯୋଗରେ ବୀକର ନାଶ ହୋଇନଥାଏ । ଏହାର ଅକ୍ସ ସାଧନ ମଧ୍ୟ ଜନ୍ମ-ମରଣର ମହାନ୍ ଭୟରୁ ଉଦ୍ଧାର କରିଦେଇଥାଏ । ଷଷ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଅର୍କୁନ ପଚାରିଥିଲେ, ଭଗବାନ ! ଶିଥିଳ ପ୍ରୟତ୍ନ ସାଧକ ନଷ୍ଟଭ୍ରଷ୍ଟ ହୁଏ ନାହିଁ ? ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଲେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ପ୍ରଥମେ ତ କର୍ମକୁ ବୁଝିବା ଆବଶ୍ୟକ ଏବଂ ବୁଝିଯିବା ପରେ ଯଦି ଅକ୍ସ ସାଧନ କରିନେବ ତେବେ ତାହାର କୌଣସି ଜନ୍ନରେ ମଧ୍ୟ ବିନାଶ ହୋଇନଥାଏ ବରଂ ସେହି ଅକ୍ସ ଅଭ୍ୟାସ ପ୍ରଭାବରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜନ୍ମରେ ତାହା ହିଁ କରିଥାଏ । ଅନେକ ଜନ୍ମର ପରିଶାମ ଦ୍ୱାରା ସେଠାରେ ପହୁଞ୍ଚ୍ୟାଇଥାଏ । ଯାହାର ନାମ ପରମଗତି, ପରମାତ୍ୟା କୁହାଯାଉଛି । ତାହାକୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏଠାରେ ମଧ୍ୟ କହୁଛନ୍ତି ଯେ,

ଏହି ସାଧନ କରିବା ବହୁତ ସୁଗମ ଓ ଅବିନାଶୀ, ପରନ୍ତୁ ଏହା ନିମନ୍ତେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ନିତାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ ।

### ଅଶ୍ରଦ୍ଧଧାନାଃ ପୁରୁଷା ଧର୍ମସ୍ୟାସ୍ୟ ପରଂତପ । ଅପ୍ରାପ୍ୟ ମାଂ ନିବର୍ତ୍ତନ୍ତେ ମୃତ୍ୟୁସଂସାରବର୍ମ୍ଭନି ॥୩॥

ହେ ପରତତ ଅର୍କୁନ ! ଏହି ଧର୍ମରେ (ଯାହାର ଅନ୍ଥ ସାଧନ କଲେ ମଧ୍ୟ ବିନାଶ ହୋଇ ନଥାଏ) ଶ୍ରଦ୍ଧାରହିତ ପୁରୁଷ (ଏକ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଠାରେ ମନକୁ କେନ୍ଦ୍ରିତ ନ ରଖିଥିବା ପୁରୁଷ) ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ ନ ହୋଇ ସଂସାର କ୍ଷେତ୍ରରେ ଭ୍ରମଣ କରିଥାନ୍ତି । ଅତଃ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଅଟେ । କ'ଶ ଆପଣ ସଂସାରରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ଅଛନ୍ତି ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି –

# ମୟା ତତମିଦଂ ସର୍ବଂ କଗଦବ୍ୟକ୍ତମୂର୍ତ୍ତିନା । ମତ୍ୱଣାନି ସର୍ବଭୂତାନି ନ ଚାହଂ ତେଷ୍ପବସ୍ଥିତଃ ॥୪॥

ମୋର ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ୱରୂପରେ ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କଗତ ବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଛି, ଅର୍ଥାତ୍ ମୁଁ ଯେଉଁ ସ୍ୱରୂପରେ ଛିତ ରହିଛି, ତାହା ସର୍ବତ୍ର ବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଛି । ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରାଣୀ ମୋଠାରେ ଆଶ୍ରିତ ଅଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ମୁଁ ତାଙ୍କ ଭିତରେ ଛିତ ନାହିଁ । କାରଣ ମୁଁ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ୱରୂପରେ ଛିତ ରହିଥାଏ । ମହାପୁରୁଷ ଯେଉଁ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ୱରୂପରେ ଛିତ ରହିଥାବି, ସେହିଠାରୁ (ଶରୀର ତ୍ୟାଗକରି ସେହି ଅବ୍ୟକ୍ତ ୟର ଦ୍ୱାରା ହିଁ) କଥାବାର୍ତ୍ତ। ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏହି କ୍ମରେ ଆଗକ୍ କହୁଛନ୍ତି –

# ନ ଚ ମତ୍ୱାନି ଭୂତାନି ପଶ୍ୟ ମେ ୟୋଗମୈଶ୍ୱରମ୍ । ଭୂତଭୂନ୍ନ ଚ ଭୂତସ୍ଥୋ ମମାତ୍ମା ଭୂତଭାବନଃ ॥%॥

ବୟୁତଃ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତ ମୋଠାରେ ସ୍ଥିତ ନୁହଁତ୍ତି କାରଣ ସେମାନେ ମରଣଧର୍ମ। ଅଟନ୍ତି । ପ୍ରକୃତିର ଆଶ୍ରିତ ଅଟନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ମୋର ଯୋଗମାୟାର ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟକୁ ଦେଖି ନିଅଯେ, ଜୀବଧାରୀଙ୍କୁ ଉତ୍ପନ୍ଧ ଓ ପୋଷଣ କରୁଥିବା ମୋର ଆତ୍ପା, ଭୂତ ସମୁଦାୟରେ ସ୍ଥିତ ରହିନଥାଏ । ମୁଁ ଆତ୍ପ ସ୍ୱରୂପ ଅଟେ । ତେଣୁ ମୁଁ ସେହି ଭୂତ ସମୁଦାୟରେ ସ୍ଥିତ ରହିନଥାଏ । ଏହା ହିଁ ଯୋଗର ପ୍ରଭାବ ଅଟେ । ଏହାକୁ ସଷ୍ଟ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଦେଉଛନ୍ତି –

# ୟଥାକାଶସ୍ଥିତେ। ନିତ୍ୟଂ ବାୟୁଃ ସର୍ବତ୍ରଗୋ ମହାନ୍ । ତଥା ସର୍ବାଣି ଭୂତାନି ମତ୍ୱସାନୀ ତ୍ୟୁପଧାରୟ ॥୬॥

ଯେପରି ଆକାଶରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଉଥିବା ମହାନ ବାୟୁ ଆକାଶରେ ହିଁ ସଦୈବ ସ୍ଥିତ ରହିଥାଏ, କିନ୍ତୁ ତାହାକୁ ମଳିନ କରିପାରିନଥାଏ । ଠିକ୍ ସେହିପରି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତ ମୋ ଭିତରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇଛନ୍ତି ବୋଲି ଜାଣ । ସେମାନେ ମୋତେ ମଳିନତା କରିପାରିନଥାନ୍ତି । ମୁଁ ଆକାଶବତ୍ ନିର୍ଲେପ ରହିଥାଏ । ଏଠାରେ ପ୍ରଶ୍ନ ପୁରା ହେଲା ଏହା ହିଁ ଯୋଗର ପ୍ରଭାବ ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯୋଗୀ କ'ଣ କରୁଥାନ୍ତି । ଏହା ଉପରେ ଦେଖିବା–

### ସର୍ବଭୂତାନି କୌନ୍ତେୟ ପ୍ରକୃତିଂ ୟାନ୍ତି ମାମିକାମ୍ । କଳ୍ପକ୍ଷୟେ ପନ୍ତଥାନି କଳ୍ପାଦୌ ବିସ୍ତକାମ୍ୟହମ୍ ॥୭॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! କଳ୍ପର ବିଲୟ କାଳରେ ସମୟେ ମୋର ପ୍ରକୃତ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ମୋର ସ୍ୱଭାବକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ଏବଂ କଳ୍ପର ପ୍ରାରୟରେ ମୁଁ ତାହାଙ୍କୁ ବାରୟାର "ବିସ୍ପୃକାମି" – ବିଶେଷ ରୂପରେ ସୃଜନ କରିଥାଏ । ସେମାନେ ପୂର୍ବରୁ ହିଁ ତଥିଲେ କିନ୍ତୁ ସେମାନେ ବିକୃତ ଅବୟାରେ ଥିଲେ । ତାହାଙ୍କୁ ରଚନା କରିଥାଏ, ସଜାଡ଼ିଥାଏ । ଯିଏ ଅଚେତ ରହିଥାନ୍ତି, ତାହାଙ୍କୁ ଜାଗ୍ରତ କରୁଥାଏ । କଳ୍ପ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରରିତ କରିଥାଏ, କଳ୍ପର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ହେଉଛି ଉତ୍ଥାନୋନ୍ପୁଖ ପରିବର୍ତ୍ତନ । ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦରୁ ବାହାରି ଯେପରି ଯେପରି ପୁରୁଷ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଥାଏ । ଏହିଠାରୁ ହିଁ କଳ୍ପର ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଯେତେବେଳେ ଈଶ୍ୱର ଭାବକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାନ୍ତି, ତାହା ହିଁ କଳ୍ପର କ୍ଷୟ ଅଟେ । ନିଜର କର୍ମ ସମ୍ପୂର୍ଷ କରି କଳ୍ପ ମଧ୍ୟ ବିଲୟ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଭଳନର ପ୍ରାରୟ କଳ୍ପର ଆଦି ଅଟେ ଏବଂ ଭଳନର ପରାକାଷ୍ଟା, ଯେଉଁଠାରେ ଲକ୍ଷ ବିଦିତ ହୋଇଥାଏ, ତାହା ହିଁ କଳ୍ପର ଅନ୍ତ ଅଟେ । ଯେତେବେଳେ ଏହି ପ୍ରତ୍ୟଗାତ୍ମା ଯୋନିମାନଙ୍କର କାରଣ ଭୂତ ରାଗଦ୍ୱେଷାଦିରୁ ମୁକ୍ତ ପାଇ ନିଜର ଶାଶ୍ୱତ ସ୍ୱରୂପରେ ଛିର ହୋଇଯାଇଥାଏ, ତାହାକୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ କହନ୍ତି, ସେ ମୋର ପ୍ରକୃତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ

ଯେଉଁ ମହାପୁରୁଷ ପ୍ରକୃତିକୁ ବିଲୟ କରି ସ୍ୱରୂପରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଗଲେ ତାହାଙ୍କ ପ୍ରକୃତି କିପରିଥାଏ ? କ'ଶ ତାଙ୍କଠାରେ ପ୍ରକୃତି ବର୍ତ୍ତମାନ ମଧ୍ୟ ଶେଷ ରହିଥାଏ ? ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ ୩୩ ଶ୍ଲୋକରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହି ସାରିଛନ୍ତି ଯେ, ସମୟ ପ୍ରାଶୀ ନିଜର ପ୍ରକୃତିକୁ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯେପରି ତାହାଙ୍କ ଉପରେ ପ୍ରକୃତିର ତାଡ଼ନା ରହିଥାଏ, ସେମାନେ ସେପରି କରିଥାନ୍ତି । ''ଞ୍ଜାନବାନପି'' – ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନ ସହିତ ଜାନକାରୀ ଜ୍ଞାନୀ ମଧ୍ୟ ନିଜର ପ୍ରକୃତି ସଦୃଶ ଚେଷ୍ଟା କରୁଥାନ୍ତି, ସେ ପଛରେ ଆସୁଥିବା ଅନୁଯାୟୀଙ୍କ କଲ୍ୟାଣ ନିମନ୍ତେ କରିଥାନ୍ତି, ପୂର୍ଶ୍ୱଜ୍ଞାନୀ, ତତ୍ତ୍ୱସ୍ଥିତ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ରହଣୀ ହିଁ ତାହାଙ୍କ ପ୍ରକୃତି । ସେ ନିଜର ସେହି ସ୍ୱଭାବରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । କଳ୍ପ କ୍ଷୟରେ ଲୋକେ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଏହି ରହଣୀକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଏହି କୃତିତ୍ୱ ଉପରେ ପୁନଃ ପ୍ରକାଶ କରୁଛନ୍ତି । ପ୍ରକୃତିଂ ସ୍ୱାମବଷ୍ଟଭ୍ୟ ବିସୃଜାମି ପୁନଃ ପୁନଃ । ଭୃତଗ୍ରାମମିମିଂ କୃତ୍ସମବଶଂ ପ୍ରକୃତେର୍ବଶାତ୍ ॥୮॥

ନିଜର ପ୍ରକୃତି ଅର୍ଥ । ତ୍ମହ । ପୁରୁଷଙ୍କ ରହଣୀ ସ୍ୱୀକ । ରକରି "ପ୍ରକୃତେ ବିଶାତ୍" – ନିଜ ନିଜ ସ୍ୱଭାବରେ ସ୍ଥିତ ପ୍ରକୃତିର ଗୁଣଦ୍ୱାରା ପରବଶ ହୋଇ ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତ ସମୁଦାୟକୁ ମୁଁ ବାରୟାର "ବିସ୍ଥଳାମି" ବିଶେଷ ରୂପରେ ସୃଜନ, ବିଶେଷ ରୂପରେ ଜାଗ୍ରତ କରିଥାଏ । ଏମାନଙ୍କୁ ନିଜର ସ୍ୱରୂପ ଆଡ଼କୁ ଅଗ୍ରସର ହେବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରେରିତ କରିଥାଏ । ତେବେ ତ ଆପଣ ଏହି କର୍ମରେ ବାହି ହୋଇଗଲ ?

# ନ ଚ ମାଂ ତାନି କର୍ମାଣି ନିବଧ୍ୱନ୍ତି ଧନଞ୍ଜୟ । ଉଦାସୀନବଦାସୀନମସକ୍ତଂ ତେଷୁ କର୍ମସ୍ତ ॥୯॥

ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟର ନବନ ଶ୍ଲୋକରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଥିଲେ ଯେ, ମହାପୁରୁଷଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରଣାଳୀ ଅଲୌକିକ ଅଟେ । ନବମ ଅଧ୍ୟାୟର ଚତୁର୍ଥ ଶ୍ଲୋକରେ ସେ କହିଲେ - ମୁଁ ଅବ୍ୟକ୍ତ ରୂପରେ କରିଥାଏ, ଏଠାରେ ମଧ୍ୟ ତାହା ହିଁ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ହେ ଧନଞ୍ଜୟ ! ଯେଉଁ କର୍ମକୁ ମୁଁ ଅଦୃଶ୍ୟ ରୂପରେ କରୁଛି, ସେଥିରେ ମୋର ଆସକ୍ତି ନଥାଏ । ଉଦାସୀନ ସଦୃଶ ଛିତ ରହିଥିବା ମୋତେ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ଯା ସ୍ୱରୂପକୁ ସେହି କର୍ମ ବାଦ୍ଧି ନଥାଏ । କାରଣ କର୍ମର ପରିଶାମରେ ଯେଉଁ ଲକ୍ଷ ମିଳିଥାଏ, ସେଥିରେ ମୁଁ ଛିତ ରହିଥାଏ । ତେଣୁ ତାହାକୁ କରିବା ନିମନ୍ତେ ମୁଁ ବିବଶ ହୋଇନଥାଏ । ଏହା ତ ସ୍ୱଭାବ ସହିତ ଯୋଡ଼ି ହୋଇଥିବା ପ୍ରକୃତିର କାର୍ଯ୍ୟର ପ୍ରଶ୍ମ ଥିଲା, ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ରହଣୀ ଥିଲା, ତାହାଙ୍କ ରଚନା ଥିଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ମୋର ଅଧ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା ଯେଉଁ ମାୟା ରଚନା କରିଥାଏ, ସେ କିପରି ରଚନା କରିଥାଏ ? ତାହା ମଧ୍ୟ ଏକ କଳ୍ପ ଅଟେ ।

## ମୟାଧ୍ୟକ୍ଷେଣ ପ୍ରକୃତିଃ ସୂୟତେ ସଚରାଚରମ୍ । ହେତୁନାନେନ କୌନ୍ତେୟ କଗଦ୍ୱିପରିବର୍ତ୍ତତେ ॥୧୦॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ମୋର ଅଧ୍ୟକ୍ଷତାରେ ଅର୍ଥାତ୍ ମୋର ଉପସ୍ଥିତରେ ସର୍ବତ୍ର ବ୍ୟାପ୍ତ ମୋର ଅଧ୍ୟାସ ଦ୍ୱାର। ଏହି ମାୟା (ତ୍ରିଗୁଣ ମୟୀ ପ୍ରକୃତି, ଅଷ୍ଟଧାମୂଳ ପ୍ରକୃତ୍ତି ଏବଂ ଚେତନା ଉଭୟେ) ସମ୍ପୂର୍ଷ ଚରାଚର ଜଗତକୁ ରଚନା କରିଥାଏ, ଯାହାକି କ୍ଷୁଦ୍ରକଳ୍ପ ଅଟେ । ଏହି କାରଣରୁ ସଂସାର ଆବାଗମନର ଚକ୍ରରେ ବୁଲୁଥାଏ । ପ୍ରକୃତିର ଏହା କ୍ଷୁଦ୍ର କଳ୍ପ, ଯେଉଁଥିରେ କାଳର ପରିବର୍ତ୍ତନ ରହିଥାଏ । ମୋର ଅଧ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକୃତି ହିଁ କରିଥାଏ, ମୁଁ କରେ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ସପ୍ତମ ଶ୍ଲୋକରେ ଯେଉଁ କଳ୍ପ କୁହାଯାଇଛି, ତାହା ଆରାଧନାର ସଞ୍ଚାର ଏବଂ ପୂର୍ତ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମାର୍ଗ ଦର୍ଶାଉଥିବା କଳ୍ପ ମହାପୁରୁଷ ସ୍ୱୟଂ କରିଥାନ୍ତି । ଗୋଟିଏ ସ୍ଥାନରେ ସେ ସ୍ୱୟଂ କର୍ତ୍ତା ଅଟନ୍ତି, ଯେଉଁଠାରେ ସେ ବିଶେଷ ରୂପରେ ସ୍ଟଜନ କରିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଏଠାରେ କର୍ତ୍ତା ପ୍ରକୃତ୍ତି ଅଟେ । ଯିଏକି କେବଳ ମୋର ଅଧ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା ଏଠାରେ କ୍ଷଣିକ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିଥାଏ । ଯେଉଁଥିରେ ଶରୀର-ପରିବର୍ତ୍ତନ, କାଳ-ପରିବର୍ତ୍ତନ ଏବଂ ଯୁଗ-ପରିବର୍ତ୍ତନ ଇତ୍ୟାଦି ଆସିଥାଏ । ଏପରି ବ୍ୟାପ୍ତ ପ୍ରଭାବ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ମୂଢ ଲୋକେ ମୋତେ ଜାଣିପାରନ୍ତି ନାହିଁ ।

# ଅବକାନତ୍ତି ମାଂ ମୂଢା ମାନୁଷୀଂ ତନୁମାଶ୍ରିତମ୍ । ପରଂ ଭାବମକାନତ୍ତୋ ମମ ଭୂତମହେଶ୍ୱରମ୍ ॥୧୧॥

ସମ୍ପୂର୍ଷ ଭୂତରେ ମହାନ ଈଶ୍ୱର ରୂପ ମୋର ପରଂଭାବକୁ ନ ଜାଣିପାରୁଥିବା ମୂଢ ଲୋକ ମୋତେ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ଧାରୀ ତଥା ତୁଚ୍ଛ ମନେ କରନ୍ତି । ସମ୍ପୂର୍ଷ ପ୍ରାଣୀ ତଥା ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ମଧ୍ୟ ଯିଏ ମହାନ ଈଶ୍ୱର ଅଟନ୍ତି, ସେହି ପରମଭାବରେ ମୁଁ ଛିତ ରହିଥାଏ ଏବଂ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରଧାରୀ ହିଁ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ମୂଢ ଲୋକେ ଏହାକୁ ଜାଣିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ସେମାନେ ମୋତେ ମନୁଷ୍ୟ ବୋଲି କହି ସୟୋଧନ କରିଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ଦୋଷ ବା କ'ଶ ? ଯେବେ ସେମାନେ ଦୃଷ୍ଟିପାତ କରନ୍ତି, ତେବେ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଶରୀର ହିଁ ତ ଦିଶୁଥାଏ । କିପରି ସେମାନେ ବୁଝିପାରିବେ ଯେ, ଆପଣ ମହାନ ଈଶ୍ୱର ଭାବରେ ଛିତ ରହିଛନ୍ତି ? ସେମାନେ କାହିଁକି ଦେଖିପାରୁ ନାହାଁନ୍ତି ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି –

# ମୋଘାଶା ମୋଘକର୍ମାଶୋ ମୋଘଜ୍ଞାନା ବିଚେତସଃ । ରାକ୍ଷସୀମାସୁରୀଂ ଚୈବ ପ୍ରକୃତିଂ ମୋହିନୀଂ ଶ୍ରିତାଃ ॥୧୨॥

ସେମାନେ ବୃଥା ଆଶା ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହା କେବେ ବି ପୂର୍ଷ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ ? ବୃଥା କର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ବନ୍ଧନକାରୀ କର୍ମ, ବୃଥାଜ୍ଞାନ ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହ ବଣ୍ତୁତଃ ଅଜ୍ଞାନ ଅଟେ । "ବିଚେତସଃ" ବିଶେଷ ରୂପରେ ଅଚେତ ହୋଇଥିବା, ରାକ୍ଷସ ଏବଂ ଅସୁରଙ୍କ ସଦୃଶ ମୋହିତ ହେଉଥିବା ସ୍ୱଭାବକୁ ଧାରଣ କରିଥାନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ଆସୁରୀ ସ୍ୱଭାବଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତେଣୁ କରି ମୋତେ ମନୁଷ୍ୟ ବୋଲି ଭାବିଥାନ୍ତି । ଅସୁର ଏବଂ ରାକ୍ଷସ ମନର ଏକ ସ୍ୱଭାବ ମାତ୍ର । ନା କି କୌଣସି ଜାତି ବା ଯୋନୀ । ଆସୁରୀ ସ୍ୱଭାବ ଲୋକେ ମୋତେ ଜାଣି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ ? କିନ୍ତୁ ମହାତ୍ମାମାନେ ମୋତେ ଜାଣନ୍ତି ଏବଂ ମୋର ଭଳନ କରୁଥାନ୍ତି ।

# ମହାତ୍ପାନୟୁ ମାଂ ପାର୍ଥ ଦୈବୀଂ ପ୍ରକୃତିମାଶ୍ରିତାଃ । ଭକତ୍ୟନନ୍ୟମନସୋ ଜ୍ଞାତ୍ୱା ଭୂତାଦିମବ୍ୟୟମ୍ ॥୧୩॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ଦୈବୀ ପ୍ରକୃତି ଅର୍ଥାତ୍ ଦୈବୀ ସମ୍ପତ୍ତିର ଆଶ୍ରିତ ହୋଇଥିବା ମହାତ୍ମାମାନେ ମୋତେ ସମ୍ପୂର୍ଷ ଭୂତର ଆଦିକାରଣ, ଅବ୍ୟକ୍ତ ଏବଂ ଅକ୍ଷର ଜାଣି, ଅନନ୍ୟ ମନ ଦ୍ୱାରା ଅର୍ଥାତ୍ ମନର ଅନ୍ତରାଳରେ ଅନ୍ୟ କାହାକୁ ସ୍ଥାନ ନଦେଇ କେବଳ ମୋଠାରେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ରଖି ନିରନ୍ତର ମୋର ହିଁ ଭଜନ କରିଥାନ୍ତି । କେଉଁ ପ୍ରକାରେ ଭଜନ କରିଥାନ୍ତି ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି –

### ସତତଂ କୀର୍ତ୍ତୟକ୍ତୋ ମାଂ ୟତନ୍ତଷ୍ଟ ଦୃଢବ୍ରତାଃ । ନମସ୍ୟନ୍ତଷ୍ଟ ମାଂ ଭକ୍ତ୍ୟା ନିତ୍ୟୟୁକ୍ତା ଉପାସତେ ॥୧୪॥

ସେମାନେ ନିରନ୍ତର ଚିନ୍ତନ ବ୍ରତରେ ଅଚଳ ସ୍ଥିର ରହି ମୋର ଗୁଣ ଚିନ୍ତନ କରିଥାନ୍ତି । ମୋର ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟତ୍ନ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ମୋତେ ବାରୟାର ନମୟାର କରି, ସଦୈବ ମୋଠାରେ ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇ ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ମୋର ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି । ଅବିରଳ ଲାଗି ରହିଥାନ୍ତି । କେଉଁ ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି ? କିପରି ଅଟେ ଏହି କୀର୍ତ୍ତିମାନ ? କୌଣସି ଅନ୍ୟ ଉପାସନା ନୁହଁ ବରଂ ସେହି "ଯଞ୍ଜ" ଯାହାକୁ ବିୟାର ପୂର୍ବକ କହି ଆସିଛନ୍ତି । ସେହି ଆରାଧନାକୁ ଏଠାରେ ସଂକ୍ଷେପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି –

# ଜ୍ଞାନୟଜ୍ଞେନ ଚାପ୍ୟନ୍ୟେ ୟକନ୍ତୋ ମାମୁପାସତେ । ଏକତ୍ୱେନ ପୃଥକ୍ତ୍ୱେନ ବହୁଧା ବିଶ୍ୱତୋମ୍ରଖମ୍ ॥୧୫॥

ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କିଏ ତ ମୋତେ ସର୍ବବ୍ୟାପ୍ତ ବିରାଟ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ଜ୍ଞାନ ଯଜ୍ଞ ଦ୍ୱାରା ପୂଜନ କରିଥାନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ନିଜର ଲାଭ ହାନି ଏବଂ ଶକ୍ତିକୁ ସାମନରେ ରଖି ଏହି ନିୟତ କର୍ମ ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଅନ୍ୟ କିଏ ଏକତ୍ୱ ଭାବରେ ମୋର ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି ଯେ ମୋତେ ଏହି ପରମାତ୍ଯା ସହିତ ଐକ୍ୟ ହେବାର ଅଛି ଏବଂ ଅନ୍ୟ କେତେ ଜଣ ସାଂସାରିକ ବିଷୟ ବସ୍ତୁଠାରୁ ଅଲଗା ରଖି ନିଜକୁ ମୋ ଠାରେ ସମର୍ପଣ କରି ନିଷାମ ସେବା ଭାବ ଦ୍ୱାରା ମୋର ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି । ତଥା ବହୁତ ପ୍ରକାରରେ ମୋର ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି । କାରଣ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଯଜ୍ଞର ଏହା ଉଚ୍ଚଳନୀତ ସ୍ତର ଅଟେ । ଯଜ୍ଞର ପ୍ରାରୟ ସେବା ଦ୍ୱାରା ହିଁ ହୋଇଥାଏ, କିନ୍ତୁ ତାହାର ଅନୁଷ୍ଠାନ କିପରି ହୋଇଥାଏ ? ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହୁଛନ୍ତି – ଯଜ୍ଞ ମୁଁ କରିଥାଏ । ଯଦି ମହାପୁରୁଷ ରଥୀ ହୋଇ ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ ନ କଲେ ସାଧକ ଯଜ୍ଞ କରି ପାରିବ ନାହିଁ । ତାହାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶନ ଦ୍ୱାରା ସାଧକ ଜାଣିପାରିଥାଏ ଯେ ବର୍ତ୍ତମାନ

ସେ କେଉଁ ୟରରେ ରହିଛି ? କେତେ ଦୂର ସାଧନ ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହୋଇଛି ? ବସ୍ତୁତଃ ଯଜ୍ଜକର୍ତ୍ତା କିଏ ? ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି–

### ଅହଂ କ୍ରତୁରହଂ ୟଜ୍ଜଃ ସ୍ୱଧାହମହମୌଷଧମ୍ । ମନ୍ତୋ ହମହମେବାକ୍ୟମହମଗ୍ନିରହଂ ହୃତମ୍ ॥୧୬॥

କର୍ଭ ମୁଁ ଅଟେ । ବସ୍ତୁତଃ କର୍ଭାଙ୍କ ପଛରେ ପ୍ରେରକ ରୂପରେ ସଦିବ ଇଷ୍ଟ ହିଁ ସଞ୍ଚାଳିତ କରିଥାନ୍ତି । କର୍ଭା ଦ୍ୱାରା ଯେଉଁ ସାଧନ ହୋଇଥାଏ, ତାହା ମୁଁ ହିଁ ଦେଇଥାଏ । ଯଜ୍ଞ ମୁଁ ଅଟେ । ଯଜ୍ଞ ଆରାଧନାର ବିଧି ବିଶେଷ ଅଟେ । ପୂର୍ତ୍ତିକାଳରେ ଯଜ୍ଞ ଯାହାକୁ ସୃକନ କରିଥାଏ । ସେହି ଅମୃତକୁ ପାନ କରିଥିବା ପୁରୁଷ ସନାତନ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଥାଏ । ସ୍ୱଧା ମୁଁ ଅଟେ ଅର୍ଥାତ୍ ଅତୀତର ଅନନ୍ତ ସଂସ୍କାରକୁ ବିଲୟ କରିବା, ତାଙ୍କୁ ତୃପ୍ତ କରି ଦେବା, ତାହା ମୁଁ ହିଁ ଦେଇଥାଏ । ଭବ ରୋଗକୁ ବିନାଶ କରୁଥିବା ଔଷଧ ମୁଁ ଅଟେ । ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତକରି ଲୋକେ ଏହି ରୋଗରୁ ନିବୃତ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାନ୍ତି । ମନ୍ତ୍ର ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ମନକୁ ଶ୍ୱାସର ଅନ୍ତରାଳରେ ନିରୋଧ କରିବା ମୋର ଦେନ ଅଟେ । ଏହି ନିରୋଧ କ୍ରିୟାରେ ତିବ୍ରତା ଆଣୁଥିବା ବସ୍ତୁ ୍ର୍ୟାକ୍ୟ''ଅର୍ଥାତ୍ ହବି ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ମୋର ହିଁ ପ୍ରକାଶରେ ମନର ସମ୍ପୂର୍ଣ ପ୍ରତ୍ୱିତ୍ତିକ ବିଲୟ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ହବନ ଅର୍ଥାତ୍ ସମର୍ପଣ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ ।

ଏଠାରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ବାରୟାର ମୁଁ ଅଟେ କହୁଛନ୍ତି, ଏହାର ଆଶୟ ମାତ୍ର ଏତିକି ଯେ, ମୁଁ ହିଁ ପ୍ରେରକ ରୂପରେ ଆମ୍ବାଠାରୁ ଅଭିନ ହୋଇ ଉପଣିତ ହୋଇଥାଏ ତଥା ନିରତ୍ତର ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଦେଇ ଯୋଗ କ୍ରିୟାକୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିଥାଏ । ଏହାର ନାମ "ବିଜ୍ଞାନ" ଅଟେ । ପୂଜ୍ୟ ଗୁରୁ ମହାରାଜଜୀ କହୁଥିଲେ ଯେ, "ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଇଷ୍ଟଦେବ ରଥୀ ହୋଇ, ଶ୍ୱାସ-ପ୍ରଶ୍ୱାସକୁ ଆୟଉ କରି ନ ନେବେ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଭଜନ ପ୍ରାରୟ ହିଁ ହୋଇ ନଥାଏ" । କିଏ ଲକ୍ଷେ ଚକ୍ଷୁ ବନ୍ଦ କରନ୍ତୁ, ଭଜନ କରନ୍ତୁ, ଶରୀରକୁ ତପାଇ ଦିଅନ୍ତୁ, କିନ୍ତୁ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯେଉଁ ପରମାତ୍ୟାଙ୍କୁ ପାଇବା ଇଛା ରହିଛି, ଯେଉଁ ଛାନରେ ଆୟେ ଉପଛିତ ରହିଛନ୍ତି, ସେହି ଛାନରେ ଓହ୍ଲାଇ ଆମ୍ବାଠାରୁ ଅଭିନ ହୋଇ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇନାହାନ୍ତି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସଠିକ୍ ରୂପରେ ଭଜନର ସ୍ୱରୂପ ବୁଝି ପାରିବା ନାହିଁ । ତେଣୁକରି ଗୁରୁ ମହାରାଜଜୀ କହୁଥିଲେ "ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ଧର, ମୁଁ ସବୁକିଛି ଦେବି' । ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ସବୁକିଛି ମୋ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ହୋଇଥାଏ ।

ପିତାହମସ୍ୟ କଗତେ। ମାତା ଧାତା ପିତାମହଃ । ବେଦ୍ୟଂ ପବିତ୍ରମୋଙ୍କାର ଉତ୍କସାମ ୟକୁରେବ ଚ ॥୧୭॥ ହେ ଅର୍କୁନ ! ମୁଁ ହିଁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜଗତର "ଧାତା" ଅର୍ଥାତ୍ ଧାରଣ କରିଥାଏ । "ପିତା" ଅର୍ଥାତ୍ ପାଳନ କରିଥାଏ । "ମାତା" ଅର୍ଥାତ୍ ଉପ୍ନ କରିଥାଏ, "ପିତାମହଃ" ଅର୍ଥାତ୍ ମୂଳ ଉଦ୍ଗମ ଅଟେ, ଯେଉଁଥିରେ ସମୟେ ପ୍ରବେଶ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ଜାଣିବା ଯୋଗ୍ୟ ପବିତ୍ର 'ଓମ୍' କାର ଅର୍ଥାତ୍ 'ଅହମ୍ ଆକାରଃ ଇତି ଓମ୍ କାରଃ' । ସେହି ପରମାତ୍ଯା ମୋ ସ୍ୱରୂପରେ ଅଛନ୍ତି । 'ସୋହହଂ' 'ତତ୍ତ୍ୱମସି' ଇତ୍ୟାଦି ପରସ୍କର ପର୍ଯ୍ୟାବାଚୀ ଅଟେ । ଏପରି ଜାଣିବା ଯୋଗ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । "ରକ୍" ଅର୍ଥାତ୍ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରାର୍ଥନା, "ସାମ" ଅର୍ଥାତ୍ ସମତ୍ୱ ଦେଉଥିବା ପ୍ରକ୍ରିୟା "ଯକ୍ରୁଃ" ଅର୍ଥାତ୍ ଯଜନର ବିଧି ବିଶେଷ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ଯୋଗାନୁଷାନର ଯୁକ୍ତ ତିନୋଟି ଆବଶ୍ୟକ ଅଙ୍ଗ ମୋ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ହୋଇଥାଏ ।

# ଗତିର୍ଭର୍ତ୍ତ। ପ୍ରଭୃଃ ସାକ୍ଷୀ ନିବାସଃ ଶରଣଂ ସୁହୃତ୍ । ପ୍ରଭବଃ ପ୍ରଳୟଃ ସ୍ଥାନଂ ନିଧାନଂ ବୀଜମବ୍ୟୟମ୍ ॥୧୮॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! "ଗତିଃ" ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ଯୋଗ୍ୟ ପରମଗତି, "ଭର୍ତା" ଅର୍ଥାତ୍ ଭରଣ ପୋଷଣ କରୁଥିବା, ସମୟଙ୍କ ସ୍ୱାମୀ, "ସାକ୍ଷୀ" ଅର୍ଥାତ୍ ଦ୍ରଷ୍ଟାରୂପରେ ସ୍ଥିତ ସମୟଙ୍କୁ ଜାଣୁଥିବା, ସମୟଙ୍କର ବାସ୍ଥାନ, ଶରଣ ନେବା ଯୋଗ୍ୟ, ଅକାରଣ ପ୍ରେମୀ ମିତ୍ର, ଉତ୍ପଭି ଓ ପ୍ରଳୟ ଅର୍ଥାତ୍ ଶୁଭ–ଅଶୁଭ ସଂସ୍କାରର ବିଲୟ ତଥା ଅବିନାଶୀ କାରଣ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ ଅର୍ଥାତ୍ ଅନ୍ତ ସମୟରେ ଯେଉଁଥିରେ ପ୍ରବେଶ ମିଳିଥାଏ, ସେହି ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣ ବିଭୃତି ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ ।

# ତପାମ୍ୟହମହଂ ବର୍ଷଂ ନିଗୃହ୍ମାମ୍ୟୁତ୍ସୃକାମି ଚ । ଅମୃତଂ ଚୈବ ମୃତ୍ୟୁଣ୍ଟ ସଦସଚ୍ଚାହମର୍କୁନ ॥୧୯॥

ମୁଁ ସୂର୍ଯ୍ୟ ରୂପରେ ତପାଉଥାଏ, ବର୍ଷାକୁ ଆକର୍ଷିତ କରୁଥାଏ ଏବଂ ବର୍ଷା ମଧ୍ୟ କରିଥାଏ, ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ଅମୃତ ତତ୍ତ୍ୱ ତଥା ମୃତ୍ୟୁ, ସତ୍ୟ ଏବଂ ଅସତ୍ୟ ସବୁକିଛି ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ଯିଏ କି ପରମ ପ୍ରକାଶ ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ, ସେହି ସୂର୍ଯ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । କେବେ କେବେ ଭଜନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମୋତେ ଅସତ୍ୟ ବୋଲି ମାନୁଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ମୃତ୍ୟୁକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ତ୍ରୈବିଦ୍ୟା ମାଂ ସୋମପାଃ ପୂତପାପା ୟଞ୍ଜୈରିଷ୍ଟା ସ୍ୱର୍ଗତିଂ ପ୍ରାର୍ଥୟନ୍ତେ । ତେ ପୁଣ୍ୟମାସାଦ୍ୟ ସୁରେନ୍ଦ୍ରଲୋକ–

ମଶ୍ୱନ୍ତି ଦିବ୍ୟାନ୍ଦିବି ଦେବଭୋଗାନ୍ ॥୨୦॥

ଆରାଧନା ବିଦ୍ୟାର ତିନୋଟି ଅଙ୍ଗ- ରକ୍, ସାମ୍ ଏବଂ ଯଜୁ ଅର୍ଥାତ୍

ପ୍ରାର୍ଥନା, ସମତ୍ୱର ପ୍ରକ୍ରିୟା ଏବଂ ୟକନର ଆଚରଣ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି । ସୋମ ଅର୍ଥାତ୍ ଚନ୍ଦ୍ରମାଙ୍କ କ୍ଷୀଣ ପ୍ରକାଶକୁ ପାଇଥିବା ପାପାରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇ ପବିତ୍ର ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ ସେହି ଯଜ୍ଞର ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା ମୋତେ ଇଷ୍ଟରୂପେ ପୂଜା କରି ସ୍ୱର୍ଗ ପାଇବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଥାନ୍ତି । ଏହା ହିଁ ଅସତ୍ କାମାନ ଅଟେ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ସେମାନେ ମୃତ୍ୟୁକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ପୁନର୍ଚ୍ଚନ୍ନ ହୋଇଥାଏ, ଯେପରି ପୂର୍ବ ଶ୍ଳୋକରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହିଥିଲେ ସେମାନେ ବୟୁତଃ ମୋତେ ହିଁ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି, ସେହି ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ବିଧିରେ ହିଁ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ବଦଳରେ ସ୍ୱର୍ଗକୁ ଯିବା କାମନା କରିଥାନ୍ତି । ସେହି ପୁରୁଷ ନିଜର ପୁଣ୍ୟଫଳ ସ୍ୱରୂପ ଇନ୍ଦ୍ର ଲୋକକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ସ୍ୱର୍ଗରେ ଦେବତାମାନଙ୍କ ଦିବ୍ୟ ଭୋଗକୁ ଭୋଗ କରିଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ଭୋଗ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଦେଇଥାଏ ।

# ତେ ତଂ ଭୁଲ୍କା ସ୍ୱର୍ଗଲୋକଂ ବିଶାଲଂ କ୍ଷୀଣେ ପୁଣ୍ୟେ ମର୍ତ୍ତ୍ୟଲୋକଂ ବିଶନ୍ତି । ଏବଂ ତ୍ରୟୀଧର୍ମମନୁପ୍ରପନ୍ନା

#### ଗତାଗତଂ କାମକାମ। ଲଭନ୍ତେ ॥ ୨ ୧ ॥

ସେମାନେ ଏହି ବିଶାଳ ସ୍ୱର୍ଗକୁ ଭୋଗକରି ପୂଣ୍ୟ କ୍ଷୀଣ ହେବା ପରେ ମୃତ୍ୟୁଲୋକ ଅର୍ଥାତ୍ ଜନ୍ନ ମୃତ୍ୟୁକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏହିପରି "ତ୍ରୟୀଧର୍ମନ୍"— ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରାର୍ଥନା, ସମତ୍ୱ(ସମର୍ପଣ), ୟଜନ ଏହି ତିନୋଟି ବିଧି ଦ୍ୱାରା ଗୋଟିଏ ହିଁ ଯଜ୍ଞର ଅନୁଷାନ କରୁଥିବା, ମୋର ଶରଣ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ କାମନାଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ବାରୟାର ଆବାଗମନକୁ ଅର୍ଥାତ୍ ପୁନର୍ଜନ୍ନକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କର ମୂଳ ବିନାଶ କେବେ ହୋଇନଥାଏ, କାରଣ ଏହି ପଥରେ ବୀଜ ନାଶ ହୋଇନଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଯିଏ କୌଣସି ପ୍ରକାର କାମନା କରିନଥାନ୍ତି, ତାଙ୍କୁ କ'ଣ ମିଳିଥାଏ ?

# ଅନନ୍ୟାଶ୍ୱିନ୍ତୟନ୍ତେ। ମାଂ ୟେ କନାଃ ପର୍ଯ୍ୟୁପାସତେ । ତେଷାଂ ନିତ୍ୟାଭିଯୁକ୍ତାନାଂ ୟୋଗକ୍ଷେମଂ ବହାମ୍ୟହମ୍ ॥୨୨॥

ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ମୋଠାରେ ସ୍ଥିତ ଭକ୍ତକନ, ମୋତେ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ଯା ସ୍ୱରୂପକୁ ନିରନ୍ତର ଚିନ୍ତନ କରିଥାନ୍ତି । **ପର୍ଯୁପାସତେ** – ଲେଶମାତ୍ର ତୁଟି ନରଖି ମୋର ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି । ସେହି ନିତ୍ୟ ଏକଭାବରେ ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷଙ୍କ ଯୋଗକ୍ଷେମ ମୁଁ ସ୍ୱୟଂ ବହନ କରିଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ତାହାଙ୍କ ଯୋଗର ସୁରକ୍ଷା ନିମନ୍ତେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଦାୟୀତ୍ୱ ମୁଁ ନିକ ହାତକୁ ନେଇଥାଏ । ଏତିକି ହେଲାପରେ ମଧ୍ୟ ଲୋକେ ଅନ୍ୟ ଦେବତାଙ୍କର ଭକନ କରିଥାନ୍ତି ।

### ୟେ ସ୍ୟନ୍ୟଦେବତା ଭକ୍ତା ୟକତ୍ତେ ଶ୍ରଦ୍ଧାୟାନ୍ସିତାଃ ॥ ତେ ଽପି ମାମେବ କୌନ୍ତେୟ ୟକତ୍ତ୍ୟବିଧିପୂର୍ବକମ୍ ॥ ୨୩ ॥

ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ଶ୍ରଦ୍ଧାଯୁକ୍ତ ଯେଉଁ ଭକ୍ତ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଦେବତାମାନଙ୍କ ପ୍ରକା କରିଥାନ୍ତି, ସେ ମଧ୍ୟ ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରଜା କରିଥାନ୍ତି । କାରଣ ସେଠାରେ ଦେବତା ନାମରେ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ହିଁ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କ ସେହି ପୂଜା ଅବିଧି ପୂର୍ବକ ଅଟେ । ମୋର ପାପ୍ଟି ବିଧି ଠାର ପଥକ ଥାନ୍ତି । ଏଠାରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶୀକ୍ଷ ଦ୍ୱିତୀୟଥର ଦେବତାମାନଙ୍କ ପ୍ରକରଣକୁ ନେଲେ । ସର୍ବପ୍ରଥମେ ସପ୍ତମ ଅଧ୍ୟାୟର ୨୦-୨୩ ଶ୍ଲୋକ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ କହିଲେ - ହେ ଅର୍ଜ୍ୱନ ! କାମନା ଦ୍ୱାରା ଯେଉଁମାନଙ୍କ ଜ୍ଞାନ ଅପହରଣ କରାଯାଇଛି, ଏପରି ମୃଢ ବୃଦ୍ଧି ପୁରୁଷ ଅନ୍ୟ ଦେବତାମାନଙ୍କ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ଯେଉଁ ଠାରେ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି, ସେଠାରେ ଦେବତା ନାମକ ସକ୍ଷମ ସଭା ତ ରହିନଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଅଶୃତଥ୍, ପଥର, ଭୃତ, ଭବାନୀ, ଅଥବା ଅନ୍ୟତ ଯେଉଁ ଆଡକ ସେମାନଙ୍କର ଶଦ୍ଧା ଢଳିଯାଇଥାଏ, ସେଠାରେ ବସ୍ତତଃ କୌଣସି ଦେବତା ହିଁ ନାହିଁ । ମୁଁ ହିଁ ସର୍ବତ୍ର ରହିଛି । ସେହି ସ୍ଥାନରେ ମୁଁ ହିଁ ଉପସ୍ଥିତ ହୋଇ ସେମାନଙ୍କ ଶ୍ରଦ୍ଧାକ୍ର ସେହି ସ୍ଥାନରେ ସ୍ଥିର କରିଥାଏ । ମୁଁ ହିଁ ଫଳରେ ବିଧାନ କରିଥାଏ, ଅର୍ଥାତ୍ ଫଳ ଦେଇଥାଏ । ସେମାନଙ୍କର କାମନାଯୁକ୍ତ ଫଳ ତ ନିର୍ଦ୍ଧିତ ମିଳିଥାଏ, କିନ୍ତ ସେମାନଙ୍କ ସେହି ଫଳ ନାଶବାନ ଅଟେ । ଆଜି ଫଳ ପାପ୍ତ ହେଲା ତ ଆସନ୍ତାକାଲି ତା'ର ଭୋଗକରି ତାକ ନଷ୍ଟ କରିଦେବେ, ତାହାନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । ଯେତେବେଳେ କି ମୋର ଭକ୍ତ କେବେ ବି ନଷ୍ଟ ହୋଇନଥାଏ, ଅତଃ ସେ ହିଁ ମୃଢବୁଦ୍ଧି ଯାହାର ଜ୍ଞାନ ଅପହରଣ ହୋଇଯାଇଛି, ସେ ହିଁ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଦେବତାଙ୍କ ପୂଜନ କରିଥାଏ । ପ୍ରସ୍ତୁତ ଅଧ୍ୟାୟରେ ୨୩ ଠାରୁ ୨୫ ଶ୍ଲୋକ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୋଗେଶ୍ୱର ପ୍ରନଃ ଦୋହରାଉଛନ୍ତି– ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଯିଏ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଦ୍ୱାରା ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଦେବତାଙ୍କ ପ୍ରକନ କରିଥାନ୍ତି, ସେମାନେ ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରକନ କରିଥାନ୍ତି କିନ୍ତୁ ତାହା ଅବିଧି ପୂର୍ବକ ଅଟେ । ସେଠାରେ ଦେବତା ନାମକ କୌଣସି ସକ୍ଷମ ବସ୍ତୁ ନଥାଏ, ତାହାଙ୍କ ପ୍ରଜନର ବିଧୂ ହିଁ ଭ୍ରମ ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରଶୁ ଉଠୁଛି ଯେ, ଯେତେବେଳେ ସେମାନେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରକାରାନ୍ତରେ ଆପଣଙ୍କର ହିଁ ପୂଜନ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ଫଳ ମଧ ପାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ତେବେ ଦୋଷା ବା କ'ଣ ?

> ଅହଂ ହି ସର୍ବୟଜ୍ଞାନାଂ ଭୋକ୍ତା ଚ ପ୍ରଭୁରେବ ଚ । ନ ତୁ ମାମଭିକାନନ୍ତି ତତ୍ତ୍ୱେନାତଷ୍ଟ୍ୟବନ୍ତି ତେ ॥୨୪॥ ସମ୍ପର୍ଶ ଯଜ୍ଜର ଭୋକ୍ତା ଅର୍ଥାତ୍ ଯଜ୍ଜ ଯେଉଁଥିରେ ବିଲୟ ହୋଇଥାଏ,

ଯଜ୍ଞର ପରିଣାମରେ ଯାହା ମିଳିଥାଏ, ତାହା ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ ଏବଂ ସ୍ୱାମୀ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ସେମାନେ ତତ୍ତ୍ୱଦ୍ୱାରା ମୋତେ ସମ୍ୟକ୍ ରୂପେ ଜାଣନ୍ତି ନାହିଁ । ତେଣୁକରି ତ୍ୟବନ୍ତି – ତଳକୁ ଖସି ପଡ଼ିଛ । ଅର୍ଥାତ୍ ସେମାନେ ଅନ୍ୟ ଦେବତାଙ୍କ ୟରକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ତଳକୁ ଖସି ପଡ଼ିଛି ଏବଂ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୋତେ ତତ୍ତ୍ୱଦ୍ୱାରା ଜାଣିନଥାନ୍ତି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କାମନା ପ୍ରାପ୍ତି ୟରରୁ ମଧ୍ୟ ତଳକୁ ଖସି ପଡ଼ିଥାନ୍ତି । ତେବେ ତାହାଙ୍କ ଗତି କ'ଣ ହୋଇଥାଏ ?

# ୟାନ୍ତି ଦେବବ୍ରତା ଦେବାନ୍ ପିତୃତ୍ୱ ୟାନ୍ତି ପିତୃବ୍ରତାଃ । ଭୂତାନି ୟାନ୍ତି ଭୂତେକ୍ୟା ୟାନ୍ତି ମଦ୍ୟାକିନୋ ୧ପି ମାମ୍ ॥୨୫॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଦେବତାଙ୍କୁ ପୂଜନ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଦେବତା ପରିବର୍ତ୍ତନ ସଭା ଅଟନ୍ତି । ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ନିଜର ସତ୍କର୍ମାନୁସାରେ ଜୀବନ ବ୍ୟତୀତ କରିଥାନ୍ତି । ପିଡୃ ଲୋକଙ୍କୁ ପୂଜନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ପିଡୃ ଲୋକଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ସେମାନେ ଅତୀତରେ ହିଁ ମଜି ରହିଥାନ୍ତି । ଭୂତମାନଙ୍କୁ ପୂଜନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଭୂତକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ବାରୟାର ଶରୀର ଧାରଣ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ମୋର ଭକ୍ତ ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ସେ ମୋର ସାକ୍ଷାତ୍ ସ୍ୱରୂପ ହୋଇଥାଏ । ତାହାଙ୍କ ପତନ ହୋଇନଥାଏ ଏବଂ ମୋର ପୂଜାର ବିଧ୍ୱ ମଧ୍ୟ ସରଳ ଅଟେ ।

# ପତ୍ରଂ ପୁଷ୍ପଂ ଫଳଂ ତୋୟଂୟୋ ମେ ଭକ୍ତ୍ୟ ପୟଚ୍ଛତି । ତବହଂ ଭକ୍ତ୍ୟପହୂତମଶ୍ମାମି ପ୍ରୟତାତ୍ମନଃ ॥୨୬॥

ଭକ୍ତିର ପ୍ରାରୟ ଏହିଠାରୁ ହୋଇଥାଏ ଯେ, ପତ୍ର, ପୁଷ୍ପ, ଫଳ ଏବଂ ଜଳ ଇତ୍ୟାଦି ଯେକୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ମୋତେ ଭକ୍ତି ପୂର୍ବକ ଅର୍ପିତ କରିଥାଏ, ମନଦ୍ୱାରା ପ୍ରୟତ୍ନ କରୁଥିବା ସେହି ଭକ୍ତଙ୍କ ସବୁକିଛି ମୁଁ ସ୍ୱୀକାର କରିଥାଏ ଡେଣୁ–

# ୟତ୍ କରୋଷି ୟତଶ୍ୱାସି ୟଜୁହୋଷି ଦଦାସି ୟତ୍ । ୟଉପସ୍ୟସି କୌନ୍ତେୟ ତତ୍କୁରୁଷ୍ପ ମଦର୍ପଣମ୍ ॥୨୭॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁମେ ଯେଉଁ କର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ନିୟତ କର୍ମ କରିଥାଅ, ଯାହା ଖାଇଥାଅ, ଯାହା ହବନ କରିଥାଅ, ଯାହା ସମର୍ପଣ କରିଥାଅ, ଯାହା ଦାନ କରିଥାଅ, ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଙ୍କୁ ମନ ସହିତ ତ ପାଇଥାଉ, ସେହି ସମ୍ପୂର୍ଣ କର୍ମ ମୋତେ ସମର୍ପିତ ହୋଇ ଅର୍ପଣ କର । ସମର୍ପଣ କରିବା ଦ୍ୱାରା ଯୋଗକ୍ଷେତ୍ରର ଦାୟିତ୍ୱ ମୁଁ ନେଇଯିବି ।

# ଶୁଭାଶୁଭଫଳୈରେବଂ ମୋକ୍ଷ୍ୟସେ କର୍ମବନ୍ଧନୈଃ । ସଂନ୍ୟାସୟୋଗୟୁକ୍ତାତ୍ମା ବିମୁକ୍ତୋ ମାମୁପୈଷ୍ୟସି ॥୨୮॥

ଏହିପରି ସର୍ବସ୍ୱ ନ୍ୟାସ 'ସନ୍ନ୍ୟାସ' ଯୋଗରେ ଯୁକ୍ତ ହୋଇ ତୁମେ ଶୁଭାଶୁଭ ଫଳଦାତା କର୍ମର ବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇ ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ଉପଯୁକ୍ତ ତିନୋଟି ଶ୍ଲୋକରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର କ୍ରମବଦ୍ଧ ସାଧନ ଏବଂ ତା'ର ପରିଶାମର ଚିତ୍ରଣ କଲେ । ପ୍ରଥମେ ପତ୍ର, ପୁଷ୍ଟ, ଫଳ ଓ ଜଳର ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଦ୍ୱାରା ଅର୍ପଣ, ତାପରେ ସମର୍ପିତ ହୋଇ କର୍ମର ଆଚରଣ ଏବଂ ଶେଷରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସମର୍ପଣ ସହିତ ସର୍ବସ୍ୱର ତ୍ୟାଗ । ଏହା ଦ୍ୱାରା କର୍ମ ବନ୍ଧନରୁ ବିମୁକ୍ତ ଅର୍ଥାତ୍ ବିଶେଷ ରୂପରେ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବ । ମୁକ୍ତିରୁ କ'ଣ ମିଳିବ ? କହିଲେ ଯେ ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ ! ଏଠାରେ ମୁକ୍ତି ଓ ପ୍ରାପ୍ତି ପରୟର ପରିପୂରକ ଅଟେ । ଆପଣଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି ହିଁ ମୁକ୍ତି । ତେବେ ସେଥିରୁ ଲାଭ କ'ଣ ? ଏହାକ୍ର ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି –

# ସମୋଽହଂ ସର୍ବଭୂତେଷୁ ନ ମେ ଦ୍ୱେଷ୍ୟୋଽଞ୍ଜି ନ ପ୍ରିୟଃ । ୟେ ଭକନ୍ତି ତୁ ମାଂ ଭକ୍ତ୍ୟା ମୟି ତେ ତେଷୁ ଚାପ୍ୟହମ୍ ॥୨୯॥

ମୁଁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତରେ ସମାନ ଭାବରେ ରହିଥାଏ । ସୃଷ୍ଟିରେ ମୋର ନା କିଏ ପ୍ରୀୟ ଅଟେ ନା କିଏ ଅପ୍ରିୟ । କିନ୍ତୁ ଯିଏ ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତ ସେ ମୋ ଭିତରେ ଏବଂ ମୁଁ ତା'ର ଭିତରେ ରହିଥାଏ । ଏହା ହିଁ ମୋର ଏକମାତ୍ର ସମ୍ଭନ୍ଧ ଅଟେ । ସେଥିରେ ପରିପୂଣ୍ଣ ହୋଇଯାଏ, ତା'ର ଏବଂ ମୋର ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ପ୍ରଭେଦ ହିଁ ନଥାଏ । ତେବେ ତ ବହୁତ ଭାଗ୍ୟଶାଳୀ ହିଁ ଭଜନ କରୁଥିବେ ? ଭଜନ କରିବା ଅଧିକାର କାହାକୁ ରହିଛି ? ଏହାର ଉତ୍ତର ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି –

# ଅପି ଚେତ୍ସୁଦୁରାଚାରେ। ଭକତେ ମାମନନ୍ୟଭାକ୍ । ସାଧୁରେବ ସ ମନ୍ତବ୍ୟଃ ସମ୍ୟଗ୍ବୟବସିତୋ ହିଁ ସଃ ।।୩୦॥

ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁରାଚାରୀ ମଧ୍ୟ ଅନନ୍ୟ ଭାବଯୁକ୍ତ ହୋଇ ଯଦି ମୋ ବ୍ୟତୀତ କୌଣସି ଅନ୍ୟ ବସ୍ତୁ ଅଥବା ଦେବତାଙ୍କ ଭଜନ ନକରି କେବଳ ମୋର ଭଜନ ନିରନ୍ତର କରୁଥାଏ, ତାକୁ ସାଧୁ ହିଁ କହିବା ଉଚିତ୍ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସେ ସାଧୁ ହୋଇ ନାହିଁ କିନ୍ତୁ ସେ ସାଧୁ ହେବାରେ ସନ୍ଦେହ ମଧ୍ୟ ନାହିଁ । କାରଣ ସେ ଯଥାର୍ଥ ନିଷ୍ଟୟ ପଥରେ ଲାଗିଗଲା । ଅତଃ ଭଜନ ଆପଣ ମଧ୍ୟ କରିପାରିବେ । କାରଣ ଆପଣ ମନୁଷ୍ୟ ଅଟ । ମନୁଷ୍ୟ ହିଁ ଯଥାର୍ଥ ନିଷ୍ଟୟ ଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଗୀତା ପାପୀମାନଙ୍କର ଉଦ୍ଧାର କରିଥାଏ ଏବଂ ସେହି ପଥିକ–

# କ୍ଷିପ୍ରଂ ଭବତି ଧର୍ମାତ୍ପା ଶଶ୍ୱଚ୍ଛାନ୍ତିଂ ନିଗଚ୍ଛତି । କୌନ୍ତେୟ ପ୍ରତି ଜୀନୀହି ନ ମେ ଭକ୍ତଃ ପ୍ରଶଶ୍ୟତି ॥୩୧॥

ଭଜନର ପ୍ରଭାବରୁ ସେହି ଦୁରାଚାରୀ ମଧ୍ୟ ଶିଘ୍ର ହିଁ ଧର୍ମାତ୍ମା ହୋଇଯାଏ ।

ପରମଧର୍ମ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ଠାରେ ସମ୍ପୃକ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ ତଥା ସଦୈବ ସ୍ଥିର ରହିଥିବା ପରମ ଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ତୁମେ ନିଷ୍ଟୟ ପୂର୍ବକ ସତ୍ୟ କାଶିରଖ ଯେ, ମୋର ଭକ୍ତ କେବେ ବି ନଷ୍ଟ ହୋଇନଥାଏ, ଯଦି ଗୋଟିଏ ଜନ୍ମରେ ସେ ଭବ ସାଗର ପାର ନହେଲା ତେବେ ଆସନ୍ତା ଜନ୍ମରେ ମଧ୍ୟ ସେହି ସାଧନ କରି ଶିଘ୍ର ହିଁ ପରମଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଅତଃ ସଦାଚାରୀ ଓ ଦୁରାଚାରୀ ସମୟଙ୍କ ଭଜନ କରିବାର ଅଧିକାର ରହିଛି । ଅପିତୃ–

## ମାଂ ହି ପାର୍ଥ ବ୍ୟପାଶ୍ରିତ୍ୟ ୟେଃପି ସ୍ୟୁଃ ପାପୟୋନୟଃ ସ୍ତ୍ରିୟୋ ବୈଶ୍ୟାୟଥା ଶୁଦ୍ରାୟେଃପି ୟାନ୍ତି ପରାଂ ଗତିମ୍ ॥୩୨॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ସ୍ତ୍ରୀ, ବୈଶ୍ୟ, ଶୁଦ୍ରାଦି ତଥା ଯେକୌଣସି ପାପ ଯୋନୀ ଯୁକ୍ତ ହେଉନା କାହିଁକି, ସେ ସମଞ୍ଜେ ମୋର ଆଶ୍ରିତ ହୋଇ ପରମଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଅତଃ ଗୀତା ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ଅଟେ । ଭଲେ ଯାହା କିଛି ମଧ୍ୟ କରୁଥାଉଁ, କେଉଁଠାରେ ବି ଜନ୍ମ ନେଇଥାଉ ନା କାହିଁକି, ସମୟଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ସେ ଗୋଟିଏ ପ୍ରକାର କଲ୍ୟାଣର ଉପଦେଶ କରାଯାଇଛି । ଗୀତା ସାର୍ବଭୌମ ଅଟେ ।

ପାପୟୋନିଃ-୧୬ ଅଧ୍ୟାୟ ୭ରୁ ୨୧ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ଲୋକରେ ଆସୁରୀ ବୃତ୍ତି ଲକ୍ଷଣ ଅନ୍ତର୍ଗତ ଭଗବାନ କହିଲେ ଯେ ଯିଏ ଶାସ୍ତ୍ରବିଧିକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ନାମମାତ୍ର ଯଜ୍ଞଦ୍ୱାରା ଦୟ ସହିତ ପୂଜନ କରିଥାନ୍ତି, ସେମାନେ ନରମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅଧମ ଅଟେ । ଯଜ୍ଞ ବାଞ୍ତବରେ ତାହା ନୁହଁ କିନ୍ତୁ ସେହି ନାମ ନେଇ ଯଜ୍ଞ ବୋଲି କହୁଥାଏ ଏବଂ ଦୟ ଦ୍ୱାରା ୟଜନ ମଧ୍ୟ କରୁଥାଏ । ସେହି କୁରକର୍ମୀ ଏବଂ ପାପାଚାରୀ ଅଟେ, ଯିଏ ମୋତେ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ଦ୍ୱେଷ କରିଥାଏ, ସେ ହିଁ ପାପୀ ଅଟେ ବୈଶ୍ୟ, ଶୁଦ୍ରଭାଗବତ ପଥର ସୋପାନ ମାତ୍ର ଅଟେ । ସ୍ତ୍ରୀମାନଙ୍କ ପ୍ରତି କେବେ ସନ୍ନାନ କେବେ ହୀନତା ଭାବନା ସମାଜରେ ରହିଥିଲା, ତେଣୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏହାର ନାମ ନେଲେ । ଯୋଗ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ସ୍ତ୍ରୀ ଏବଂ ପୁରୁଷ ଉଭୟଙ୍କ ସମାନ ହିଁ ପ୍ରବେଶ ହୋଇଥାଏ ।

# କିଂ ପୁନର୍ବ୍ରାହ୍ମଶାଃ ପୁଶ୍ୟା ଭକ୍ତା ରାକର୍ଷୟଥଥା । ଅନିତ୍ୟମସୁଖଂ ଲୋକମିମଂ ପ୍ରାପ୍ୟ ଭକସ୍ୱ ମାମ୍ ॥୩୩॥

ବ୍ରାହ୍ମଣ, ରାଜର୍ଷି ତଥା କ୍ଷତ୍ରୀୟ ଶ୍ରେଣୀ ଭକ୍ତଙ୍କ ନିମନ୍ତେ କ'ଶ କହିବା ? ବ୍ରାହ୍ମଣ ଏକ ଅବସ୍ଥା ବିଶେଷ ଅଟେ । ଯେଉଁଥିରେ ଏପରି କ୍ଷମତା ରହିଛି, ଯାହାକି ବ୍ରାହ୍ମଣରେ ପ୍ରବେଶ କରାଇଥାଏ । ଶାନ୍ତି, ଆଦିବ, ଅନୁଭବୀ, ଉପଲବ୍ଧି, ଧ୍ୟାନ ଓ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ଚାଲିବା କ୍ଷମତା ରହିଛି, ଏହା ହିଁ ବ୍ରାହ୍ମଶର ଅବସ୍ଥା ଅଟେ । ରାଜର୍ଷି କ୍ଷେତ୍ରୀୟଙ୍କ ଠାରେ ରଦ୍ଧି, ସିଦ୍ଧିର ସଞ୍ଚାର , ଶୌର୍ଯ୍ୟ, ସ୍ୱାମୀଭାବ, ପଛକୁ ନ ହଟିବା ସ୍ୱଭାବ ରହିଥାଏ । ଏହି ଯୋଗ ଷ୍ଟରକୁ ପହଞ୍ଚଥିବା ଯୋଗୀ ତ ପାର ନିର୍ଣ୍ଣିତ ହୋଇଥାନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କ ବିଷୟରେ କ'ଣ କହିବା ? ଅତଃ ହେ ଅକୁର୍ନ ! ତୁମେ ସୁଖ ରହିତ କ୍ଷଣଭଙ୍ଗୁର ଏହି ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ମୋର ହିଁ ଭଜନ କର । ଏହି ନଶ୍ୱର ଶରୀରରୁ ମମତ୍ୱ, ପୋଷଣରେ ସମୟ ନଷ୍ଟ ନକରିବା ଜଚିତ ।

ଯୋଗେଶ୍ୱର ଏଠାରେ ଚତୂର୍ଥଥର ବାହୁଣ, କ୍ଷେତ୍ରୀୟ, ବୈଶ୍ୟ ଓ ଶହର ଚର୍ଚ୍ଚା କରିଛନ୍ତି । ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କହିଲେ ଯେ କ୍ଷତୀୟ ନିମନ୍ତେ ଯୁଦ୍ଧ ବ୍ୟତୀତ କଲ୍ୟାଣ କରିବା ପାଇଁ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ରାୟା ନାହିଁ । ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କହିଲେ ଯେ, ସ୍ୱଧର୍ମରେ ନିଧନ ଶ୍ରେୟୟର । ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ ସଂକ୍ଷେପରେ କହିଲେ ଯେ, ଚାରିବର୍ତ୍ତର ରଚନା ମୁଁ ହିଁ କରିଛି । ତେବେ କ'ଣ ମନୁଷ୍ୟଙ୍କୁ ଚାରି ଜାତିରେ ବାର୍ଷିଛନ୍ତି ? ନାହିଁ ! **ଗଣ୍ୱ କର୍ମ ବିଭାଗତଃ** – ଗୁଣର ଆଧାର ଦ୍ୱାରା ମନୃଷ୍ୟକ ଚାରି ଶେଣୀରେ ବିଭକ୍ତ କଲେ । ଶୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ କର୍ମ ଏକମାତ୍ ଯୋଗ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଅଟେ । ଅତଃ ଏହି ଯଜ୍ଜକୁ ସମ୍ପାଦନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଚାରିପ୍ରକାର ଅଟନ୍ତି । ପ୍ରବେଶ କାଳରେ ଏହି ଯଜ୍ଞ କର୍ଭା ଶ୍ରଦ୍ ଅର୍ଥାତ୍ ଅକ୍ଷଜ୍ଞ ହୋଇଥାଏ । କିଛି କରିବାର କ୍ଷମତା ଆସିଗଲା ପରେ, ଆତ୍ମିକ ସମ୍ପତ୍ତିର ସଂଗ୍ରହ ହେଲା ପରେ ସେହି ଯଜ୍ଞକର୍ତ୍ତା ବୈଶ୍ୟ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଏଥିରୁ ଉନ୍ନତ ହେଲା ପରେ ପ୍ରବୃତ୍ତିର ତିନିଗୁକ କାଟିବାର କ୍ଷମତା ଆସିଗଲା ପରେ ସେହି ଯଜ୍ଜ କର୍ତ୍ତା କ୍ଷତ୍ରୀୟ ଶେଣୀର ସାଧକ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଯେତେବେଳେ ଏହି ସାଧକର ସ୍ୱଭାବରେ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଉଥିବା ଯୋଗ୍ୟତାମାନ ଆସିଯାଇଥାଏ, ତେବେ ସେହି ଯଜ୍ଜକର୍ଭା ବାହୁଣ ହୋଇଯାଏ । ବୈଶ୍ୟ ଏବଂ ଶୃଦ୍ରଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା କ୍ଷତୀୟ ଓ ବ୍ୱାହୁଣ ଶ୍ୱେଣୀର ସାଧକ ପାପ୍ତିର ଅଧିକ ସମୀପବର୍ତ୍ତୀ ଅଟେ । ଶୁଦ୍ ଓ ବୈଶ୍ୟ ମଧ୍ୟ ସେହି ବହୁରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇ ଶାନ୍ତ ହୋଇଯିବେ । ପୁଣି ଏହାଠାରୁ ନିମୁଧରଣର ଲୋକଙ୍କର ଅବସ୍ଥା ତ କ'ଣ କହିତା ?

ଗୀତା ଯେଉଁ ଉପନିଷଦର ସାର ସର୍ବସ୍ୱ ଅଟେ, ସେଥିରେ ବ୍ରହ୍ମବିଦୂଷୀ, ମହିଳାମାନଙ୍କ ଆଖ୍ୟାନ ଭରି ରହିଛି । ତଥାକଥିତ ଧର୍ମଭୀରୁ ରୁଜୀବାଦୀ, ବେଦାଧ୍ୟୟନର ଅଧିକାର ଓ ଅନଧିକାର ଦେବାରେ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ପାଇପାରୁନଥିଲେ । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସଷ୍ଟ ଉଦ୍ଘୋଷ ଏହାଯେ ଯଜ୍ଜାର୍ଥ କର୍ମର ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କ୍ରିୟାରେ ସ୍ତ୍ରୀ ପୁରୁଷ ସମଞ୍ଚେ ପ୍ରବେଶ ନେଇପାରିବେ । ଅର୍ଥାତ୍ ଭଜନ କରିବା ଅଧିକାର ସମଞ୍ଚଙ୍କୁ ରହିଲା । ଅତଃ ସେ ଭଜନର ଧାରଣା ଉପରେ ପ୍ରୋହାହନ ଦେଇଥାନ୍ତି –

### ମନ୍କନା ଭବ ମଦ୍ଭକ୍ତୋମଦ୍ୟାକୀ ମାଂ ନମୟୁରୁ । ମାମେବୈଷ୍ୟସି ୟୁକ୍ସିବମାତ୍ମାନଂ ମତ୍ ପରାୟଶଃ ॥୩୪॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ମୋଠାରେ ହିଁ ମନଯୁକ୍ତ ହୁଅ । ମୋ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ଭାବନା ମନରେ ଯେପରି ନଆସୁ । ମୋର ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତ ହୁଅ । ଅନବରତ ଚିନ୍ତନରେ ଲାଗିରୁହ । ଶ୍ରଦ୍ଧା ସହିତ ମୋର ହିଁ ପୂଜନ କର ଏବଂ ମୋତେ ହିଁ ନମଦ୍ୟାର କର । ଏହିପରି ମୋର ଶରଣରେ ଆସି ଆତ୍ପାକୁ ମୋଠାରେ ଏକୀଭାବରେ ସ୍ଥିର କରି, ତୁମେ ମୋତେ ହିଁ ପାପ୍ତ ହେବ । ଅର୍ଥାତ୍ ମୋ ସହିତ ଏକତା ପାପ୍ତ କରିବ ।

#### –ନିଷର୍ଷ–

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ପ୍ରାରୟରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁମ ପରି ଦୋଷ ରହିତ ଭକ୍ତ ନିମନ୍ତେ ମୁଁ ଏହି ଜ୍ଞାନକୁ ବିଜ୍ଞାନ ସହିତ କହିବି । ଯାହାକୁ ଜାଣିବାପରେ କୌଣସି ସଂଶୟ ରହିବ ନାହିଁ । ଏହାକୁ ଜାଣି ତୁମେ ସଂସାର ବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବ। ଏହି ଜ୍ଞାନ ସ୍ଟ୍ୟୂର୍ଣ୍ଣ ବିଦ୍ୟାମାନଙ୍କର ରାଜା ଅଟେ । ବିଦ୍ୟା ତାହା ଅଟେ, ଯାହା ପରବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଇଥାଏ । ଏହି ଜ୍ଞାନ ତାହାର ମଧ୍ୟ ରାଜା ଅଟେ ଅର୍ଥାତ୍ ନିର୍ଣ୍ଣିତ କଲ୍ୟାଣ କରିଥାଏ । ଏହା ସ୍ଟ୍ୟୂର୍ଣ୍ଣ ଗୋପନୀୟତାର ମଧ୍ୟ ରାଜା ଅଟେ, ଗୋପନୀୟ ବୟ୍ତୁକୁ ମଧ୍ୟ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କରିଥାଏ । ଏହା ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଫଳଯୁକ୍ତ, ସାଧନ କରିବାରେ ସୁଗମ ଓ ଅବିନାଶୀ ଅଟେ । ଏହାର ଅନ୍ଥ ସାଧନ ମଧ୍ୟ ଆପଣଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହୋଇଗଲେ, ଏହାର କେବେ ବି ବିନାଶ ହୋଇନଥାଏ, ବରଂ ଏହାର ପ୍ରଭାବରୁ ସାଧକ ସେହି ପରମ ଶ୍ରେୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପହୁଞ୍ଚୁଯାଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଏଥିରେ ଗୋଟିଏ ସର୍ଭ ରହିଛି । ଶ୍ରଦ୍ଧା ବିହୀନ ପୁରୁଷ ପରମଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ନ ହୋଇ ସଂସାର ଚକ୍ରରେ ଘୁରିବୁଲୁଥାଏ ।

ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଯୋଗର ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ଉପରେ ମଧ୍ୟ କହିଲେ । ଦୁଃଖ ସଂଯୋଗର ବିୟୋଗ ହିଁ ଯୋଗ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ଯିଏ ସଂସାରର ସଂଯୋଗ-ବିୟୋଗରୁ ସର୍ବଥା ରହିତ ଅଟେ, ତାହାର ନାମହିଁ ଯୋଗ ଅଟେ । ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ମିଳନର ନାମ ହିଁ ଯୋଗ । ପରମାତ୍ଯା ପ୍ରାପ୍ତି ହିଁ ଯୋଗର ପରାକାଷା, ଯିଏ ଏଥିରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଗଲା, ସେହି ଯୋଗୀଙ୍କ ପ୍ରଭାବକୁ ଦେଖ ଯେ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣଭୂତର ସ୍ୱାମୀ ଏବଂ ଜୀବଧାରୀଙ୍କ ପୋଷଣକାରୀ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ମୋର ଆତ୍ଯା ସେହି ଭୂତପ୍ରାଣୀଙ୍କ, ଭିତରେ ଛିତ ରହିନଥାଏ । ମୁଁ ଆତ୍ମସ୍ୱରୂପରେ ଛିତ ରହିଥାଏ । ମୁଁ ସେ ହିଁ ଅଟେ । ଯେପରି ଆକାଶରେ ଉତ୍ପନ୍ନ ସର୍ବତ୍ର ବିଚରଣ କରୁଥିବା ବାୟୁ ଆକାଶରେ ହିଁ ଛିତ ରହିଥାଏ, କିନ୍ତୁ ତାହାକୁ ମିଳନ କରିପାରିନଥାଏ, ସେହିପରି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତ ମୋ ଭିତରେ

ସ୍ଥିତ । କିନ୍ତୁ ମୁଁ ସେଥିରେ ଲିପ୍ତ ନୁହେଁ ।

ହେ ଅର୍କୁନ ! କଳ୍ପର ଆଦିରେ ମୁଁ ଭୂତ ପ୍ରାଣୀଙ୍କୁ ବିଶେଷ ପ୍ରକାରରେ ରଚନା କରିଥାଏ, ସଜାଇଥାଏ ଏବଂ କଳ୍ପର ପୂର୍ତ୍ତି କାଳରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଡ ଭୂତ ମୋର ପ୍ରକୃତି ଅର୍ଥାତ୍ ଯୋଗାରୂଢ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ରହଣୀକୁ, ତାହାଙ୍କ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଭାବକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ଯଦ୍ୟପି ମହାପୁରୁଷ ପ୍ରକୃତିରୁ ଊର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ କିନ୍ତୁ ପ୍ରାପ୍ତି ପଣ୍ଟାତ୍ ସ୍ୱଭାବ ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱୟଂରେ ସ୍ଥିତ ରହି ଲୋକ ସଂଗ୍ରହ ନିମନ୍ତେ ଯେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି, ତାହା ସେମାନଙ୍କ ଏକ ରହଣୀ ମାତ୍ର । ଏହି ରହଣୀର କାର୍ଯ୍ୟ କଳାପକୁ ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ପ୍ରକୃତି କହି ସୟୋଧିତ କରାଯାଇଛି ।

ଏକ ରଚୟୀତା ତ ମୁଁ ଅଟେ, ଯିଏ ଭୂତ ପ୍ରାଣୀଙ୍କୁ କଳ୍ପର ପ୍ରାରୟ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରେରିତ କରିଥାଏ ଏବଂ ଦ୍ୱିତୀୟ ରଚୟୀତା ତ୍ରିଗୁଣମୟୀ ପ୍ରକୃତି ଅଟେ । ଯାହାକି ମୋର ଅଧ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା ଚରାଚର ସହିତ ଭୂତପ୍ରାଣୀଙ୍କୁ ରଚନା କରିଥାନ୍ତି । ଏହା ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ କଳ୍ପ ଅଟେ । ଯେଉଁଥିରେ ଶରୀର-ପରିବର୍ତ୍ତନ, ସ୍ୱଭାବ-ପରିବର୍ତ୍ତନ ଏବଂ କାଳ-ପରିବର୍ତ୍ତନ ନିହିତ ରହିଥାଏ । ଗୋସ୍ୱାମୀ ତୂଳସୀଦାସଜୀ ମଧ୍ୟ ଏହା ହିଁ କହୁଛନ୍ତି

### ଏକ ଦୃଷ ଅତିଶୟ ଦୁଃଖ ରୂପା ।

### କା ବସ ଜୀବ ପରା ଭାବକୃପା ॥ (ର.ମା.୩-୧४-୫)

ପ୍ରକୃତିର ଦୁଇଟି ଭେଦ ବିଦ୍ୟା ଓ ଅବିଦ୍ୟା । ଏଥିରେ ଅବିଦ୍ୟା ଦୁଷ୍ଟ ଅଟେ, ଦୁଃଖରୂପ ଅଟେ, ଯେଉଁଥିରେ ବିବଶ ହୋଇ ଜୀବ ଭବକୂପରେ ପଡ଼ିଥାଏ, ଯାହାଦ୍ୱାରା ପ୍ରେରିତ ହୋଇ ଜୀବ କାଳ, କର୍ମ, ସ୍ୱଭାବ ଏବଂ ଗୁଣର ଘେରାଉରେ ଆସିଯାଇଥାଏ । ଅନ୍ୟଟି ବିଦ୍ୟାମାୟା । ଯାହାକୁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହନ୍ତି – ମୁଁ ରଚନା କରିଥାଏ । ଗୋସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଅନୁସାରେ ପ୍ରଭୁ ରଚନା କରିଥାନ୍ତି –

## ଏକ ରଚଇ ଜଗ ଗୁଣବସ ଜାକେ । ପୂଭ୍ ପ୍ରେରିତ ନାହିଁ ନିଜ ବଳ ତାକେ ॥ (ରା.ମା.୩–୧୪–୬)

ମାୟା କଗତ ରଚନା କରିଥାଏ, ଯାହାର ଆଶ୍ରିତ ଗୁଣ ସମୁହ ରହିଥାନ୍ତି । କଲ୍ୟାଣକାରୀ ଗୁଣ ଏକମାତ୍ର ଈଶ୍ୱରଙ୍କଠାରେ ରହିଛି । ପ୍ରକୃତିରେ ଗୁଣ ହିଁ ନାହିଁ । ତାହା ତ ନଶ୍ୱର କିନ୍ତୁ ବିଦ୍ୟାରେ ପ୍ରଭୁ ହିଁ ପ୍ରେରକ ହୋଇ ତାହା ରଚନା କରିଥାନ୍ତି । ଏହିପରି କଳ୍ପ ଦୁଇ ପ୍ରକାରର ରହିଛି । ଏକ ତ ବସ୍ତୁର, ଶରୀର ଓ କାଳର ପରିବର୍ତ୍ତନ କଳ୍ପ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ଏହି ପରିବର୍ତ୍ତନ ପ୍ରକୃତି ହିଁ ମୋର ଆଭାସ ଦ୍ୱାରା କରିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଏହାଠାରୁ ମହାନ କଳ୍ପ ଯାହା କି ଆତ୍ମାକୁ ନିର୍ମଳ ସ୍ୱରୂପ ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ । ତାହାର ଶୃଙ୍ଗାର ମହାପୁରୁଷ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ଅଚେତ ଭୂତମାନଙ୍କୁ ସଚେତନ କରିଥାନ୍ତି ।

ଭଜନର ଆଦି ହିଁ ଏହି କଳ୍ପର ପ୍ରାରୟ ଅଟେ ଏବଂ ଭଜନର ପରାକାଷା କଳ୍ପର ଅଞ ଅଟେ । ଯେବେ ଏହି କଳ୍ପ ଭବରୋଗରୁ ପୂର୍ଷ ନିରୋଗ କରି ଶାଶ୍ୱତ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ, (ସ୍ଥିତ) ଦେଇଥାଏ, ସେହି ପ୍ରବେଶ କାଳରେ ଯୋଗୀ ମୋର ରହଣୀ ଏବଂ ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରାପ୍ତି ପଣ୍ଟାତ୍ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ରହଣୀ ହିଁ ତହାଙ୍କ ପ୍ରକୃତି ଅଟେ ।

ଧର୍ମଗ୍ରହ୍ମରେ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ମିଳିଥାଏ ଯେ, ଚାରିଯ୍ବ ବ୍ୟତୀତ ହେବା ପରେ ହିଁ କଳ୍ପ ପୂର୍ତ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ମହାପଳୟ ହୋଇଥାଏ । ପାୟଃ ଲୋକେ ଏହାକ ଯଥାର୍ଥ ବ୍ୟନ୍ତି ନାହିଁ । ଯୁଗର ଅର୍ଥ ହେଉଛି 'ଦୁଇ', ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆପଣ ଅଲଗା ଓ ଆରଧ ଅଲଗା ଅଛନ୍ତି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୁଗ ଧର୍ମ ରହିଥାଏ । ଗୋସ୍ୱାମୀଳୀ ରାମଚରିତ ମାନସର ଉତ୍ତର କାଣ୍ଡର ଏହାର ଚର୍ଚ୍ଚା କରିଛନ୍ତି । ଯେତେବେଳେ ତାମସୀଗଣ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ. ରଜୋଗୁଣ ଅଳ୍ପମାତ୍ୱାରେ ରହିଛି, ଏବଂ ଚତୁର୍ଦିଗରୁ ବୈରୀ ବିରୋଧ ରହିଛି, ଏହି ପରିବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ କଳି ଯୁଗବାଲା ଅଟେ, ସେ ଭଜନ କରିପାରି ନଥାଏ । କିନ୍ତୁ ସାଧନ ପାରୟ ହେବା ପରେ ଯୁଗ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ରଜୋଗୁଣ ବଢିବାରେ ଲାଗିଥାଏ । ତମୋଗଣ କ୍ଷୀଣ ହୋଇଚାଲିଥାଏ । କିଛି ସଭ୍ଜଗଣ ମଧ୍ୟ ସ୍ତଭାବରେ ଆସିଯାଇଥାଏ । ହର୍ଷ ଓ ଭୟର ଦୃବିଧା ଲାଗି ରହିଥାଏ । ତେବେ ଏହି ସାଧକ ଦ୍ୱାପର ଅବସ୍ଥାକୁ ଆସିଯାଇଥାଏ । କ୍ରମଶ । ସଭ୍ସଗ୍ରଶର ବୃଦ୍ଧି ହେବା ପରେ ରଜୋଗ୍ରଣ ସ୍ପଳ୍ପ ରହିଯାଏ ଏବଂ ତମୋଗୁଣ ସ୍ୱପ୍ତ ଅବସ୍ଥାରେ ରହିଥାଏ । ଆରାଧନା କର୍ମରେ ରତୀ(ପ୍ରୀତି) ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଏପରି ତ୍ୱୋତୟାଯୁଗରେ ତ୍ୟାଗର ସ୍ଥିତିଯୁକ୍ତ ସାଧକ ଅନେକ ପ୍ରକାରର ଯଜ୍ଞ କରିଥାଏ । **'ୟଜ୍ଞାନାଂ କପ କଞ୍ଜୋଽସ୍ଥି'** – ଯଜ୍ଞ ଶ୍ରେଣୀଯୁକ୍ତ ଜପ, ଯାହାର ହ୍ରାସ-ବୃଦ୍ଧି ଶ୍ୱାସ-ପ୍ରଶ୍ୱାସ ଉପରେ ରହିଥାଏ, ଯଜ୍ଞ କରିବାରେ କ୍ଷମତା ରହିଥାଏ । ଯେବେ ମାତ୍ର ସଭ୍ୱଗୁଣ ଶେଷ ରହିଲା, ବିଷମତା ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା, ସମତା ଆସିଗଲା, ଏହା ହିଁ କୃତଯୁଗ ଅର୍ଥାତ୍ କୃତାର୍ଥ ଯୁଗ ଅଥବା ସତ୍ୟଯୁଗର ପୂଭାବ ଅଟେ । ସେହି ସମୟରେ ସମୟ ଯୋଗୀ ବିଜ୍ଞାନୀ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ୍ୱକାର କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଅଟନ୍ତି । ସ୍ୱଭାବିକ ଧ୍ୟାନ ଧରିବାରେ ସେମାନଙ୍କ ପାଖରେ କ୍ଷମତା ରହିଥାଏ ।

ବିବେକୀ ଲୋକ ଯୁଗ ଧର୍ମର ହ୍ରାସ ବୃଦ୍ଧି ମନରେ ବୁଝି ପାରିଥାନ୍ତି, ମନର ନିରୋଧ ନିମନ୍ତେ ଅଧର୍ମକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ଧର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ନିରୋଧ ମନର ମଧ୍ୟ ବିଲୟ ହୋଇଗଲା ପରେ ଯୁଗ ସହିତ କଳ୍ପର ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ପୂର୍ଣ୍ଣତାରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଇ କଳ୍ପ ମଧ୍ୟ ଶାନ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଏହା ହିଁ ପ୍ରଳୟ । ଯେବେ ପ୍ରକୃତି ପୁରୁଷରେ ବିଲୀନ ହୋଇଯାଏ । ଏହା ପରେ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଯେଉଁ ରହଣୀ ରହିଛି, ତାହା ହିଁ ତାହାଙ୍କ ପକୃତି ଅଟେ, ତାହାଙ୍କ ସ୍ୱଭାବ ଅଟେ ।

ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହନ୍ତି – ହେ ଅର୍କୁନ ! ମୂଢ ଲୋକେ ମୋତେ ଜାଣି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ମୋତେ ଅର୍ଥାତ୍ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ତୁଚ୍ଛ ମନେ କରନ୍ତି । ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟ ମାନିଥାନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ମହାପୁରୁଷ ସହିତ ଏହା ହିଁ ବିଡ଼ୟନା ରହିଛି ଯେ, ତତ୍କାଳୀନ ସମାଜ ତାଙ୍କୁ ଉପେକ୍ଷା କରୁଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କୁ ବହୁଳ ଭାବରେ ବିରୋଧ କରୁଥିଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ମଧ୍ୟ ଏଥିରୁ ଅପବାଦ ନଥିଲେ । ସେ କହୁଥିଲେ – ମୁଁ ପରମ ଭାବରେ ଛିତ ରହିଛି, କିନ୍ତୁ ମୋର ଶରୀର ମଧ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟର ହିଁ ଅଟେ । ଅତଃ ମୂଢ ପୁରୁଷ ମୋତେ ତୁଚ୍ଛ କହି ମନୁଷ୍ୟ କହି ସୟୋଧିତ କରିଥାନ୍ତି । ଏପରି ଲୋକେ ବ୍ୟର୍ଥ ଆଶାଯୁକ୍ତ, ବ୍ୟର୍ଥକର୍ମଯୁକ୍ତ, ବ୍ୟର୍ଥ ଜ୍ଞାନଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି, ଯାହାକିଛି କରିଦିଅନ୍ତି ଏବଂ କହିଥାନ୍ତି ଯେ, ଆୟେ ତ କାମନା କରୁନାହୁଁ, ହୋଇଗଲେ ଏମାନେ ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗୀ । ସେହି ଆସୁରୀ ସ୍ୱଭାବଯୁକ୍ତ ଲୋକେ ମୋତେ ପରଖି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ କିନ୍ତୁ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ମୋର ଧ୍ୟାନ କରିଥାନ୍ତି, ମୋର ଗୁଣର ନିରନ୍ତର ଚିନ୍ତନ କରିଥାନ୍ତି ।

ଅନନ୍ୟ ଉପାସନା ଅର୍ଥାତ୍ ଯଜ୍ଜାର୍ଥ କର୍ମର ଦୁଇଟି ହିଁ ମାର୍ଗ । ପ୍ରଥମ ହେଉଛି ଜ୍ଞାନଯଜ୍ଞ ଅର୍ଥାତ୍ ନିଜ ଭରସାରେ, ନିଜ ଶକ୍ତିକୁ ବୁଝିପାରି ସେହି ନିୟତ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା ଏବଂ ଅନ୍ୟ ବିଧି ସ୍ୱାମୀ-ସେବକ ଭାବନାର ଅଟେ, ଯେଉଁଥିରେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରତି ସମର୍ପିତ ହୋଇ ସେହି କର୍ମ କରାଯାଇଥାଏ । ଏହି ଦୁଇ ଦୃଷ୍ଟି ଦ୍ୱାରା ଲୋକେ ମୋର ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ତାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଯେଉଁ ସାଧନା ହୋଇଥାଏ, ସେହି ଯଜ୍ଞ, ସେହି ହବନ, ସେହି କର୍ଭା, ଶ୍ରଦ୍ଧାଙ୍କ ଔଷଧି ଯାହା ଦ୍ୱାରା ଭାବରୋଗର ଚିକିସା ହୋଇଥାଏ, ତାହା ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ପରିଶେଷରେ ଯେଉଁ ଗତି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ତାହା ମଧ୍ୟ ମଁ ହିଁ ଅଟେ ।

ଏହି ଯଜ୍ଜକୁ ଲୋକେ 'ତ୍ରୈବିଦ୍ୟାଃ'- ଅର୍ଥାତ ପ୍ରାର୍ଥନା, ୟଜନ(ପୂଜନ) ଏବଂ ସମତ୍ୱ ଦେଉଥିବା ବିଧି ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପାଦନ କରିଥାନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ବଦଳରେ ସ୍ୱର୍ଗର କାମନା କରିଥାନ୍ତି, ତାହାଙ୍କୁ ମୁଁ ସ୍ୱର୍ଗ ମଧ୍ୟ ଦେଇଥାଏ । ତାହାର ପ୍ରଭାବରେ ସେମାନେ ଇନ୍ଦ୍ରପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରି ନେଇଥାନ୍ତି । ଦୀର୍ଘକାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସ୍ୱର୍ଗରେ ରହି ଭୋଗକୁ ଭୋଗିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ପୂଣ୍ୟ କ୍ଷୀଣ ହେବାପରେ ସେ ପୁନର୍ଜନ୍ନକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ କ୍ରିୟା ସଠିକ୍ ଥିଲା କିନ୍ତୁ ଭୋଗ କାମନା ରହିଥିବାରୁ ପୁନର୍ଜନ୍ନ ପାଇଥାନ୍ତି । ଅତଃ ଭୋଗର କାମନା କରିବା ଉଚ୍ଚିତ ନୃହେଁ । ଯିଏ ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ଅର୍ଥାତ୍

ମୋର ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କିଛି ନାହିଁ, ଏପରି ଭାବରେ ନିରନ୍ତର ମୋର ଚିନ୍ତନ କରିଥାନ୍ତି, ଲେଶମାତ୍ର ଯାହାର ଭକନରେ ତ୍ରୁଟି ନରହିଥାଏ, ତାହାଙ୍କ ଯୋଗ ସୁରକ୍ଷାର ଭାର ମୁଁ ମୋ ନିଜ ହାତରେ ନେଇଥାଏ ।

ଏତିକି ହେବା ପରେ ମଧ୍ୟ କିଛି ଲୋକେ ଅନ୍ୟ ଦେବତାଙ୍କ ପୂଳା କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ମଧ୍ୟ ମୋର ହିଁ ପୂଳନ କରିଥାନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ତାହା ମୋର ପ୍ରାପ୍ତିର ବିଧି ବିଶେଷ ନୁହଁ । ସେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଯଜ୍ଞର ଭୋକ୍ତା ରୂପରେ ମୋତେ ଜାଣନ୍ତି ନାହିଁ ଅର୍ଥାତ୍ ତାହାଙ୍କ ପୂଜାର ପରିଶାମରେ ମୁଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ । ଓେଣୁକରି ସେମାନଙ୍କର ପତନ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ସେମାନେ ଦେବତା, ଭୂତ ଅଥବା ପିତୃ ଲୋକଙ୍କ କଳ୍ପିତ ରୂପରେ ନିବାସ କରିଥାନ୍ତି । ଯେତେବେଳେ କି ମୋର ଭକ୍ତ ସାକ୍ଷାତ ମୋ ଭିତରେ ହିଁ ନିବାସ କରିଥାନ୍ତି । ମୋର ହିଁ ସ୍ୱରୂପ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏହି ଯଜ୍ଜାର୍ଥ କର୍ମକୁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ସୁଗମ ବୋଲି କହିଲେ–କେହି ଫଳ, ଫୁଲ ଯାହାକିଛି ଶ୍ରଦ୍ଧାରେ ଦେଇଥାନ୍ତି, ତାହାକୁ ମୁଁ ସ୍ୱୀକାର କରିଥାଏ । ଅତଃ ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁମେ ଯାହା କିଛି ଆରାଧନା କରୁଛ, ସେ ସବୁ ମୋତେ ସମର୍ପିତ କର । ଯେବେ ସର୍ବସ୍ୱର ନ୍ୟାସ ହୋଇଯିବ, ତେବେ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହୋଇ ତୁମେ କର୍ମ ବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବ ଏବଂ ଏହି ମୁକ୍ତ ମୋର ହିଁ ସ୍ୱରୂପ ଅଟେ ।

ଦୁନିଆରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରାଣୀ ମୋର ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ଯେକୌଣସି ପ୍ରାଣୀଠାରେ ନା ମୋର ପ୍ରେମ ରହିଛି, ନା ଦ୍ୱେଷ । ମୁଁ ତଟସ୍ଥ ଅଟେ, କିନ୍ତୁ ଯିଏ ମୋର ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତ ସେ ମୋ ଭିତରେ ଏବଂ ମୁଁ ତା ଭିତରେ ରହିଥାଏ । ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁରାଚାରୀ ଜଘନ୍ୟତମ ପାପୀ ହେଉନା କାହିଁକି ତଥାପି ଯଦି ସେ ଅନନ୍ୟ ଶ୍ରଦ୍ଧା – ଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ମୋର ଭକନ କରୁଥାଏ, ତେବେ ସେ ସାଧୁ ଭାବେ ହିଁ ଗ୍ରହଣ ଯୋଗ୍ୟ । ତାହାର ନିଷ୍ଟୟ ସ୍ଥିର ଅଟେ, ତେବେ ସେ ଶିଘ୍ର ହିଁ ପରମାତ୍ପାରେ ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ ଏବଂ ସଦାସର୍ବଦା ରହିଥିବା, ପରମଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଏଠାରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ସଷ୍ଟ କଲେ ଯେ, ଧାର୍ମିକ କିଏ ? ସଷ୍ଟିରେ ଜନ୍ମ ନେଉଥିବା କୌଣସି ପ୍ରାଣୀ ଯଦି ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ଏକ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ଭକନ କରୁଥାଏ, ତାହାଙ୍କ ନିରନ୍ତର ଚିନ୍ତନ କରୁଥାଏ, ତେବେ ସେ ଶିଘ୍ର ହିଁ ଧାର୍ମିକ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଅତଃ ଧାର୍ମିକ ସେ ଅଟେ, ଯିଏ ଏକ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ପୁରଣ କରୁଥାଏ । ପରିଶେଷରେ ଆଶ୍ୱାସନା ଦେଉଛନ୍ତି – ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମୋର ଭକ୍ତ କେବେ ବି ନଷ୍ଟ ହୁଏନାହିଁ । କେହି ଶୁଦ୍ର ହେଉ, ସ୍ତୀ ହେଉ, ନୀଚ ହେଉ, ଆଦିବାସୀ ହେଉ ଅଥବା ଅନାଦିବାସୀ, ଯେ କୌଣସି ନାମଧାରୀ ହେଉ ନା କାହିଁକି, ପୁରୁଷ ବା ସ୍ତ୍ରୀ, ପାପଯୋନୀ, ତୀର୍ଯ୍ୟକ ଯୋନୀବାଲା ଯିଏ ହେଉନା କାହିଁକି

ମୋର ଶରଣାଗତ ହୋଇ ପରମ ଶ୍ରେୟକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ । ତେଣୁକରି ହେ ଅକୁର୍ନ ! ସୁଖ ରହିତ, କ୍ଷରଭଙ୍ଗୁର, କିନ୍ତୁ ଦୁର୍ଲଭ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରି, ତୁମେ ମୋର ଭଜନ କର । ତେବେ ତ ଯିଏ ପ୍ରବେଶ ଦେଉଥିବା ଅର୍ହତା ଅର୍ଥାତ୍ ନିର୍ବାଣଯୁକ୍ତ ହୋଇଥିବା ସେହି ବ୍ରାହ୍ମଣ ତଥା ଯିଏ ରାଜର୍ଷିତ୍ୱ ୟରରେ ରହି ଭଜିବା ବ୍ୟକ୍ତି ନିମନ୍ତେ କ'ଶ ବା କହିବା ? ସେ ତ ମୁକ୍ତ ହିଁ ଅଟେ । ଅତଃ ହେ ଅର୍କୁନ ! ନିରନ୍ତର ମୋଠାରେ ମନକୁ ଲଗାଅ । ନିରନ୍ତର ନମୟାର କର । ଏହିପରି ମୋର ଶରଶଗତ ହୋଇ ତୁମେ ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ଯେଉଁଠାରୁ ପଛକୁ ଆସିବାକୁ ପଡ଼ିନଥାଏ । ପ୍ରୟୁତ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେହି ବିଦ୍ୟାକୁ ପ୍ରକାଶ କରାଯାଇଛି, ଯାହାକୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ସ୍ୱୟଂ ଜାଗ୍ରତ କରୁଛନ୍ତି । ଏହା ରାଜବିଦ୍ୟା ଅଟେ । ଯାହା ଥରେ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଗଲା ପରେ ନିଷ୍ଟିତ ରୂପେ କଲ୍ୟାଣ କରିଥାଏ – ଅତଃ

ॐ ତହଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବଦ୍ଗୀତାସୂପନିଷସୁ ବୃହୁବିଦ୍ୟାୟାଂ ୟୋଗଶାସେ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍କୂନ ସୟାଦେ 'ରାଜ ବିଦ୍ୟା ଜାଗୃତି' ନାମ ନବମୋଽଧାୟଃ ॥୯॥

ଏହି ପ୍ରକାରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା ରୂପୀ ଉପନିଷଦ, ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗାଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସମ୍ଭାଦରେ 'ରାଜ ବିଦ୍ୟା ଜାଗୃତି' ନାମ ନବମୋଽଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ।

ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ପରମହଂସ ପରମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତ। ଭାଷ୍ୟେ 'ରାଜ ବିଦ୍ୟା ଜାଗୃତି' ନାମ ନବମୋଽଧ୍ୟାୟ ॥୯॥

॥ ହିରି ॐ ତତ୍ସତ ॥

# ଶ୍ରୀ ପରମାତ୍ୟନେ ନମଃ ଅଥ ଦଶମୋଽଧାୟଃ

ଗତ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଗୁପ୍ତ ରାଜ ବିଦ୍ୟାର ଚିତ୍ରଣ କଲେ । ଯାହା ନିଷ୍ଟୟ ହିଁ କଲ୍ୟାଣ କରିଥାଏ । ଦଶମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କହିଲେ – ହେ ମହାବାହୋ ଅର୍ଜୁନ ! ମୋର ପରମ ରହସ୍ୟଯୁକ୍ତ ବଚନକୁ ପୁନଃ ତୁମେ ଶ୍ରବଣ କର । ଏଠାରେ ତାହା ଦ୍ୱିତୀୟ ଥର କହିବା ଆବଶ୍ୟକ ବା କ'ଣ ? ବସ୍ତୁତଃ ସାଧକଙ୍କୁ ପୂର୍ତ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବିପଦ ରହିଥାଏ । ଯେପରି ଯେପରି ସେ ସ୍ୱରୂପ ଆଡ଼ୁକୁ ଅଗ୍ରସର ହୋଇଥାଏ, ସେପରି ସେପରି ପ୍ରକୃତିର ଆବରଣ ସୂଷ୍ମ ହୋଇଯାଉଥାଏ । ନୂଆଁ ନୂଆଁ ଦୃଶ୍ୟ ଓ ଅନୁଭବ ଆସିଥାଏ । ତାହାର ଜାନକାରୀ ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ଦେଉଥାନ୍ତି । ସାଧକ ଜାଣିପାରୁନଥାଏ । ଯଦି ସଦ୍ଗୁରୁ ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ କରାଇବା ବନ୍ଦ କରିଦେବେ, ତେବେ ସାଧକ ସ୍ୱରୂପ ଉପଲନ୍ଧରୁ ବଞ୍ଚତ ରହିଯିବ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ସ୍ୱରୂପରୁ ଦୂର ରହିଥାଏ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହା ସିଦ୍ଧ ହେଉଛି ଯେ, ପ୍ରକୃତିର କୌଣସି ଆବରଣ ଲାଗି ରହିଛି । ପତନ ଓ ବିଚଳିତ ହେବାର ସୟାବନା ରହିଥାଏ । ଅର୍ଜୁନ ଶରଣାଗତ ଶିଷ୍ୟଥିଲେ । ସେ କହିଥିଲେ, 'ଶିଷ୍ୟସ୍ତେ ହେଂ ଶାଧ୍ୟ ମାଂ ହାଂ ପ୍ରପନ୍ନମ୍' – ଭଗବାନ ମୁଁ ଆପଣଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ଅଟେ । ଆପଣଙ୍କର ଶରଣରେ ଆସିଛି । ମୋତେ ସୟାକନ୍ତ । ଅତଃ ତାହାଙ୍କ ହିତାର୍ଥେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ପୁନଃ କହିଲେ –

#### ଭଗବାନୁବାଚ

## ଭୂୟ ଏବ ମହାବାହୋ ଶୃଣୁ ମେ ପରମଂ ବଚଃ । ୟତ୍ତେଽହଂ ପ୍ରୀୟମାଶୀୟ ବକ୍ଷ୍ୟାମି ହିତକାମ୍ୟୟା ॥୧॥

ହେ ମହାବାହୋ ଅର୍ଜୁନ ! ମୋର ପରମ ପ୍ରଭାବଯୁକ୍ତ ବଚନକୁ ପୁନଃ ଶୁଣ । ଯାହା ମୁଁ ତୁମ ପରି ଅତିଶୟ ସ୍ନେହ ରଖିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ହିତ କାମନା ନିମନ୍ତେ କହିବି ।

### ନ ମେ ବିଦୁଃ ସୁରଗଣାଃ ପ୍ରଭବଂ ନ ମହର୍ଷୟଃ । ଅହମାଦିହିଁ ଦେବାନାଂ ମହର୍ଷୀଣାଂ ଚ ସର୍ବଶଃ ॥୨॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ **!** ମୋର ଉତ୍ପଭିକୁ ନା ଦେବତାଗଣ ଜାଣିଥାନ୍ତି, ନା ମହର୍ଷିଗଣ ହିଁ ଜାଣିଛନ୍ତି । ଶୀକୃଷ କହିଥିଲେ, **'ଜନ୍ୱ କର୍ମ ଚମେ ଦିବ୍ୟଂ'**– ମୋର ସେହି ଜନ୍ମ ଓ କର୍ମ ଅଲୌକିକ ଅଟେ । ଏହି ଚର୍ମଚକ୍ଷୁ ଦ୍ୱାରା ତାହାକୁ ଦେଖି ହେବ ନାହିଁ । ତେଣୁ ମୋର ପ୍ରକଟ ରୂପକୁ ଦେବ ଓ ମହର୍ଷି ୟରକୁ ପହଞ୍ଚଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମଧ୍ୟ ଜାଣିନଥାନ୍ତି । ମୁଁ ସମୟ ପ୍ରକାର ଦେବତା ଓ ମହର୍ଷିମାନଙ୍କ ଆଦି କାରଣ ଅଟେ ।

# ୟୋ ମାମକମନାଦିଂ ଚ ବେଉି ଲୋକମହେଶ୍ୱରମ୍ । ଅସଂମୃତ୍ଦଃ ସ ମର୍ତ୍ତ୍ୟେସୁ ସର୍ବପାପୈଃ ପ୍ରମୁଚ୍ୟତେ ॥୩॥

ଯିଏ ମୋତେ ଜନ୍ମ-ମୃତ୍ୟୁ ରହିତ, ଆଦି-ଅନ୍ତ ରହିତ, ସମୟଙ୍କର ମହାଚ୍ ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ ବିଦିତ କରି ନେଇଥାଏ, ସେହି ପୁରୁଷ ମରଣ ଧର୍ମା ମନୁଷ୍ୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଜ୍ଞାନବାଚ୍ ଅଟେ ଅର୍ଥାତ୍ ଅକ, ଅନାଦି ଏବଂ ସର୍ବଲୋକ ମହେଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଭଲରୂପେ ଜାଣିବା ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଏପରି ଜାଣିପାରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପାପରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ପୁନର୍ଜନ୍ନକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ । ଶ୍ରୀକୃଷ କହନ୍ତି- ଏହି ଉପଲବ୍ଧି ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଦେଇଥାଏ ।

## ୁବଦ୍ଧିର୍ଦ୍ଧାନମସଂମୋହଃ କ୍ଷମାସତ୍ୟଂ ଦମଃ ଶମଃ । ସୁଖଂ ଭବୋଽଭାବୋ ଭୟଂଚାଭୟମେବ ଚ ॥୪॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ନିଷ୍ଟଯାମ୍ଭକ ବୃଦ୍ଧି, ସାକ୍ଷାତ୍ୱାର ସହିତ ଜାନକାରୀ, ଲକ୍ଷରେ ବିବେକ ପୂର୍ବକ ପ୍ରବୃତ୍ତି, କ୍ଷମା, ଶାଶ୍ୱତ-ସତ୍ୟ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଦମନ, ମନର ଶମନ,ଅନ୍ତକରଣର ପ୍ରସନ୍ନତା, ଚିନ୍ତନ ପଥରେ କଷ୍ଟ, ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଜାଗୃତି, ସ୍ୱରୂପ ପ୍ରାପ୍ତିକାଳରେ ସର୍ବସ୍ୱ ବିଲୟ, ଇଷ୍ଟଙ୍କ ପ୍ରତି ଅନୁଶାସନାତ୍ମକ ଭୟ ଓ ପ୍ରକୃତି ଠାରୁ ନିର୍ଭୟତା ତଥା–

## ଅହିଂସ। ସମତା ତୃଷ୍ଟିୟପୋ ଦାନଂ ୟଶୋଽୟଶଃ । ଭବନ୍ତି ଭାବା ଭୂତାନାଂ ମଉ ଏବ ପୃଥଗ୍ବିଧାଃ ॥୫॥

ଅହିଂସ। ଅର୍ଥାତ୍ ନିକ ଆତ୍ପାକୁ ଅଧୋଗତିରେ ନ ପହୁଞ୍ଚାଇବା ଆଚରଣ ।ସମତା ଅର୍ଥାତ୍ ଯେଉଁଥିରେ ବିଷମତା ନ ରହିବ, ସନ୍ତୋଷ, ତପ ଅର୍ଥାତ୍ ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଙ୍କୁ ଲକ୍ଷ ଅନୁରୂପରେ ତପାଇବା, ଦାନ ଅର୍ଥାତ୍ ସର୍ବସ୍ୱ ସମର୍ପଣ, ଭଗବତ୍ ପଥରେ ମାନ-ଅପମାନର ହନନ, ଏହିପରି ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ଉପରୋକ୍ତ ଗୋଠାରୁ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ସମସ୍ତ ଭାବ ଦୈବୀ ଚିନ୍ତନ ପଦ୍ଧଭିର ଲକ୍ଷଣ ଅଟେ । ଏହାର ଅଭାବ ହିଁ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ ଅଟେ ।

# ମହର୍ଷିୟଃ ସପ୍ତ ପୂର୍ବେ ଚତ୍ୱାରୋ ମନବୟଥା । ମଦ୍ଭାବା ମାନସା ଜାତା ୟେଷାଂ ଲୋକ ଇମାଃ ପ୍ରକାଃ ।।୬।। ସପ୍ତର୍ଷି ଅର୍ଥାତ୍ ଯୋଗର ସାତୋଟି କ୍ରମିକ ଭୂମିକା- (ଶୁଭେଚ୍ଛା, ସୁବିଚାରଣା,

ତନୁମାନସା, ସତ୍ୱାପତ୍ତି, ଅସଙ୍ଗ ଶକ୍ତି, ପଦାର୍ଥାଭାବନା ଓ ତୁର୍ଯ୍ୟଗା) ତଥା ଏହାର ଅନୁରୂପ ଅବଃକରଣ ଚତୁଷ୍ଟୟ ଯଥା (ମନ, ବୁଦ୍ଧି, ଚିଉ ଓ ଅହଂକାର) । ତାହାର ଅନୁରୂପ ମନ ଯାହା ମୋ ଠାରେ ଭାବଯୁକ୍ତ । ଏହି ସମୟ ମୋର ହିଁ ସଙ୍କଳ୍ପ ଦ୍ୱାରା (ମୋର ପ୍ରାପ୍ତିର ସଙ୍କଳ୍ପ ଦ୍ୱାରା ତଥା ଯାହା ମୋର ହିଁ ପ୍ରେରଣା ଦ୍ୱାରା ହୋଇଥାଏ । ଉଭୟ ପରୟର ପରିପୁରକ ଅଟନ୍ତି ।) ସଂସାରରେ ଏହି (ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ) ଏମାନଙ୍କର ହିଁ ପ୍ରଜା ଅଟନ୍ତି । କାରଣ ସପ୍ତ ଭୂମିକାମାନଙ୍କ ସଞ୍ଚାରରେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ହିଁ ରହିଛି, ଅନ୍ୟ କିଛି ନୁହଁ –

# ଏତାଂ ବିଭୂତିଂ ୟୋଗଂ ଚ ମମ ୟୋ ବେଉି ତତ୍ତ୍ୱତଃ । ସୋଽବିକମ୍ପେନ ୟୋଗେନ ୟୁଜ୍ୟତେ ନାତ୍ର ସଂଶୟଃ ॥୭॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଯୋଗ ଓ ମୋର ଉପରୋକ୍ତ ଭୂମିକାକୁ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ ଜାଣିଥାଏ, ସେ ସ୍ଥିର ଧ୍ୟାନ ଯୋଗ ଦ୍ୱାରା ମୋ ସହିତ ଐକ୍ୟ ଭାବରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇଥାଏ । ଏଥିରେ କିଛି ମଧ୍ୟ ସଂଶୟ ନାହିଁ । ଯେଉଁପରି ବାୟୁ ରହିତ ସ୍ଥାନରେ ରଖାଯାଇଥିବା ଦୀପଶିଖା ଉର୍ଦ୍ଧକୁ ଯାଇଥାଏ, କମ୍ପନ ହୋଇନଥାଏ । ଯୋଗୀଙ୍କ ବିଜିତା ଚିତ୍ତର ମଧ୍ୟ ଏହା ହିଁ ପରିଭାଷା ଅଟେ । ପ୍ରସ୍ତୁତ ଶ୍ଲୋକରେ ଅ**ବିକମ୍ପେନ** – ଶବ୍ଦ ଏହି ଆଶୟଆଡ଼ିକ ସଙ୍କେତ କରୁଛି ।

# ଅହଂ ସର୍ବସ୍ୟ ପ୍ରଭବୋ ମଉଃ ସର୍ବଂ ପ୍ରବର୍ତ୍ତତେ । ଇତି ମତ୍ୱା ଭଜନ୍ତେ ମାଂ ବୁଧା ଭାବ ସମନ୍ଦିତାଃ ॥୮॥

ମୁଁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜଗତର ଉତ୍ପତ୍ତିର କାରଣ ଅଟେ । ମୋଠାରୁ ହିଁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜଗତ ତେଷ୍ଟା କରୁଥାଏ । ଏହିପରି ବିଚାରକରି ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ଭକ୍ତି ଯୁକ୍ତ ହୋଇଥିବା ବିବେକୀ ଜନ ମୋର ନିରନ୍ତର ଭଜନ କରନ୍ତି । ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ଏହାକି ଯେ, ଯୋଗୀ ଦ୍ୱାରା ମୋର ଅନୁରୂପ ଯେଉଁ ପ୍ରବୃତ୍ତି ହେଉଛି, ତାହାକୁ ମୁଁ ହିଁ କରିଥାଏ । ତାହା ମୋର ହିଁ ପ୍ରସାଦ ଅଟେ । (ସେହି ପ୍ରସାଦ କିପରି ? ଏହା ପୂର୍ବରୁ ସ୍ଥାନ ସ୍ଥାନରେ କହି ସାରିଛନ୍ତି) ଯେ, ସେମାନେ ନିରନ୍ତର କିପରି ଭଜନ କରୁଥାନ୍ତି ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି ।

## ମଚ୍ଚିତ୍ତା ମଦ୍ଗତପ୍ରାଣା ବୋଧୟତଃ ପରୟରମ୍ । କଥୟତ୍ତଙ୍କ ମାଂ ନିତ୍ୟଂ ତୁଷ୍ୟତି ଚ ରମତ୍ତି ଚ ॥୯॥

ଅନ୍ୟ କାହାକୁ ସ୍ଥାନ ନ ଦେଇ ମୋ ଠାରେ ହିଁ ନିରନ୍ତର ଚିଉକୁ ଲଗାଉଥିବା, ମୋଠାରେ ହିଁ ପ୍ରାଣ ଲଗାଉଥିବା, ସଦୈବ ପରସ୍କର ମୋର ପ୍ରକ୍ରିୟାମାନ ବୋଧ କରିଥାନ୍ତି । ମୋର ଗୁଣଗାନ କରି ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୋଇଥାନ୍ତି ତଥା ନିରନ୍ତର ମୋ ଠାରେ ହିଁ ରମଣ କରିଥାନ୍ତି ।

# ତେଷାଂ ସତତୟୁକ୍ତାନାଂ ଭକତାଂ ପ୍ରୀତିପୂର୍ବକମ୍ । ଦଦାମି ବୁଦ୍ଧିଯୋଗଂ ତଂ ୟେନ ମାମୁପୟାନ୍ତି ତେ ॥୧୦॥

ନିରତ୍ତର ମୋର ଧ୍ୟାନରେ ଲାଗି ରହି, ତଥା ପ୍ରେମ ପୂର୍ବକ ଭଜନ କରୁଥିବା ସେହି ଭକ୍ତଙ୍କୁ ବୁଦ୍ଧି ଯୋଗ ଅର୍ଥାତ୍ ଯୋଗରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ବୁଦ୍ଧି ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ । ଯାହା ଦ୍ୱାରା ସେମାନେ ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ଯୋଗର ଜାଗୃତି ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ସେହି ଅବ୍ୟକ୍ତ ମହାପୁରୁଷ ଯୋଗରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ବୁଦ୍ଧି କିପରି ଦେଇଥାନ୍ତି ?

## ତେଷାମେବାନୁକମ୍ପାର୍ଥମହମଜ୍ଞାନକଂ ତମଃ । ନାଶୟାମ୍ୟାତ୍ମଭାବସ୍ଥୋ ଜ୍ଞାନଦୀପେନ ଭାସୁତା ॥୧୧॥

ତାହାଙ୍କୁ ପୂର୍ଷ ଅନୁଗ୍ରହ କରିବା ନିମନ୍ତେ ମୁଁ ତାହାଙ୍କ ଆତ୍ପାଠାରୁ ଅଭିନ ହୋଇ, ରଥି ହୋଇ, ଅଜ୍ଞାନରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ଅନ୍ଧକାରକୁ ଜ୍ଞାନରୂପୀ ଦୀପ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ କରି ନଷ୍ଟ କରିଥାଏ । ବସ୍ତୁତଃ କୌଣସି ସ୍ଥିତ ପ୍ରଜ୍ଞ ଯୋଗୀଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେହି ପରମାତ୍ସା ଆପଣଙ୍କ ଆତ୍ପାରେ ହିଁ ଜାଗୃତ ହୋଇ ନିରନ୍ତର ସଞ୍ଚାଳନ ନ କରିଥାନ୍ତି, ରୋକଥାମ ନ କରିଥାନ୍ତି, ଏହି ପ୍ରକୃତିର ଦ୍ୱନ୍ଧରୁ ବାହାର କରି ସ୍ୱୟଂ ଆଗକୁ ନ ନେଇଥାନ୍ତି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବାୟବରେ ଯଥାର୍ଥ ଭଜନ ପ୍ରାରୟ ହିଁ ହୋଇନଥାଏ । ଏପରି ତ ଭଗବାନ ସମୟଙ୍କ ଠାରୁ କହୁଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ପ୍ରାରୟରେ ସେ ସ୍ୱରୂପସ୍ଟ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ହିଁ କହିଥାନ୍ତି । ଯଦି ଏପରି ମହାପୁରୁଷ ଆପଣଙ୍କୁକ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନାହାନ୍ତି, ତେବେ ସେ ଆପଣଙ୍କୁ ଷଷ୍ଟ କହିବେ ନାହିଁ ।

ଇଷ୍ଟ, ସଦ୍ଗୁରୁ ଅଥବା ପରମାତ୍ଯା ସାଧକଙ୍କ ହୃଦୟରେ ରଥୀ ହେବା ପରୟର ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅର୍ଥ । ସାଧକର ଆତ୍ଯାରେ ଜାଗୃତି ହୋଇଗଲା ପରେ ତାହାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଚାରୋଟି ପ୍ରକାରରେ ମିଳିଥାଏ ପ୍ରଥମେ 'ଯୁଳ ଶ୍ୱରା ସୟନ୍ଧି' ଅନୁଭବ ହୋଇଥାଏ, ଆପଣ ଚିନ୍ତନରେ ବସିଛନ୍ତି, କେବେ ଆପଣଙ୍କ ମନ ଲାଗିବ ? କେତେ ଦୂର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଲାଗି ରହିଛି ? କେବେ ମନ ଦୂରକୁ ଚାଲିଯିବାକୁ ଚାହୁଁଛି ? ଏବଂ କେବେ ଏହି ମନ ଦୂରକୁ ଚାଲିଗଲା ? ଏହାକୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସେକେଣ୍ଡରେ ଇଷ୍ଟ ଅଙ୍ଗ ସ୍ତନ୍ଦନ ଦ୍ୱାରା ସଙ୍କେତ କରିଥାନ୍ତି । ଅଙ୍ଗମାନଙ୍କ କମ୍ପନ 'ଯୁକ ଶୂରା ସୟନ୍ଧି' ଅନୁଭବ ଅଟେ । ଯାହାକି ଗୋଟିଏ ପଲକରେ ଦୁଇଚାରି ସ୍ଥାନରେ ଏକ ସମୟରେ ଆସିଥାଏ ଏବଂ ଆପଣଙ୍କ ବିକୃତ ହୋଇ ଯିବା ପରେ ମିନିଟ୍ ମିନିଟ୍ରେ ଆସିବାରେ ଲାଗିବ । ଏହି ସଙ୍କେତ ସେତେବେଳେ ଆସିଥାଏ, ଯେତେବେଳେ ଆପଣ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ସ୍ୱରୂପକୁ ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ଧରି ନେବେ । ଅନ୍ୟଥା ସାଧାରଣ ଜୀବମାନଙ୍କର ସଂସ୍କାରର ଧକ୍କା ଦ୍ୱାରା ଅଙ୍ଗ

ଷନ୍ଦନ ହୋଇଥାଏ । ଯାହାର ଇଷ୍ଟ ସହିତ କୌଣସି ସମ୍ପର୍କ ନଥାଏ ।

ଦ୍ୱିତୀୟ ଅନୁଭବ **'ସ୍ୱପ୍ନଶୂର। ସୟନ୍ଧି'** ହୋଇଥାଏ, ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜର ବାସନା ସୟନ୍ଧିତ ସ୍ୱପ୍ନ ଦେଖିଥାନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ଯେତେବେଳେ ଆପଣ ଇଷ୍ଟଙ୍କୁ ଧରିପାରିବେ ତେବେ ଏହି ସ୍ୱପ୍ନ ମଧ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ବଦଳି ଯାଇଥାଏ । ଯୋଗୀ ସ୍ୱପ୍ନ ଦେଖୁ ନଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥୀତ୍ ଯୋଗୀଙ୍କୁ ସ୍ୱପ୍ନ ଆସି ନଥାଏ । ସେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ହେଉଥିବାକୁ(ହୋନି) ଦେଖିଥାନ୍ତି ।

ଉପରୋକ୍ତ ଉଭୟ ଅନୁଭବ ପାରୟିକ ଅଟେ । କୌଣସି ତର୍ଭ ସିତ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସାନିଧ୍ୟରେ ମନ ଭିତରେ ତାଙ୍କ ପତି ଶ୍ୱଦ୍ଧା ରଖିବା କ୍ଷଣି ତାଙ୍କର ଛୋଟ ମୋଟ ନିୟ୍କପଟ ସେବା ଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟ ଜାଗୃତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଏହି ଦୂଇଟିର ମଧ୍ୟ ସକ୍ଷ୍ମ ଶେଷ ଦୂଇଟି ଅନୃଭବ କିୟାଯୁକ୍ତ ଅଟେ । ଯାହାକ କିୟାଯ୍କ ହିଁ ଚାଲି ଦେଖାଯାଉଥାଏ । ତୃତୀୟ ଅନୁଭବ **'ସୃଷ୍ପପ୍ତି ସ୍ତରା ସୟନ୍ଧୀ'** ହୋଇଥାଏ । ସଂସାରରେ ସମୟେ ଶୋଇ ରହିଛନ୍ତି । ମୋହ ନିଶାରେ ସମୟେ ଅଚେତ ରହିଛନ୍ତି । ଦିନ–ରାତି ଯାହା କିଛି କରିଥାନ୍ତି ସବୁକିଛି ସ୍ୱପ୍ନ ହିଁ ଅଟେ । ଏଠାରେ ସୁଷୁପ୍ତିର ଶୁଦ୍ଧ ଅର୍ଥ ହେଉଛି । ଯେବେ ପରମାତ୍ମା ଚିନ୍ତନର ଏପରି ଡ଼ୋରି ଲାଗିଯିବ ଯେ, ସୂରତ ଅର୍ଥାତ୍ ଖ୍ୟାଲ୍ ଏକଦମ୍ ସ୍ଥିର ହୋଇଯିବ । ଶରୀର ଜାଗୃତ ହୋଇଥିବ ଏବଂ ମନସ୍ୱପ୍ତ ହୋଇଯିବ । ଏପରି ଅବସ୍ଥାରେ ସେହି ଇଷ୍ଟ ଦେବ ପ୍ରନଃ ନିଜର ଏକ ସଙ୍କେତ ଦେବେ । ଯୋଗାବସ୍ଥା ଅନୁରୂପ ଏକ ରୂପକ ଅର୍ଥାତ୍ ଦୃଶ୍ୟ ଆସିଥାଏ । ଯାହା ସଠିକ୍ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ କରାଇଥାଏ । ଭୂତ ଭବିଷ୍ୟକୁ ଅବଗତ କରାଇଥାଏ । ପ୍ରଜ୍ୟ ଗୁରୁଦେବ କହୁଥିଲେ ଯେ ଡକ୍ତର ଯେପରି ବେହୋଶୀକୁ ଔଷଧ ଦେଇ ଉଚିତ୍ ଉପଚାର ଦ୍ୱାରା ହୋସରେ ଆଣିଥାଏ । ସେହିପରି ହିଁ ଭଗବାନ ମଧ୍ୟ ଔଷଧ ଦେଇଥାନ୍ତି । ଚତୁର୍ଥ ଏବଂ ଅନ୍ତିମ ଅନୁଭବ **'ସମସ୍ତର। ସୟନ୍ଧି'** ଅଟେ । ଯେଉଁଥିରେ ଆପଣ ସ୍ୱରତ ଲଗାଇଥିଲେ, ସେହି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କଠାରେ ସମଭୁ ପାପ୍ତ ହୋଇଗଲା । ତାହା ପରେ ଉଠିବା, ବସିବା, ଚାଲିବା, ବୁଲିବା ପ୍ରତ୍ୟେକ କାର୍ଯ୍ୟରେ ସର୍ବତ୍ର ତାହାକୁ ଅନ୍ଭବ ହେବାରେ ଲାଗିବ । ଏହି ଯୋଗୀ ତ୍ରିକାଳଜ୍ଞ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏହି ଅନୁଭବ ତିନିକାଳରୁ ପରେ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ଥିତିଯୁକ୍ତ ମହାପୁରୁଷ ଆତ୍ପାରେ ଜାଗୂତ ହୋଇ ଅଜ୍ଞାନ ଜନିତ ଅନ୍ଧକାରକୁ ଜ୍ଞାନ ଦୀପ ଦ୍ୱାରା ନଷ୍ଟ କରିଥାନ୍ତି । ଏହା ଉପରେ ଅର୍ଜୁନ ପୁଶ୍ମ କଲେ –

> ଅର୍ଜୁନ ଉବାଚ ପରଂବ୍ରହ୍ମ ପରଂ ଧାମ ପବିତ୍ରଂ ପରମଂ ଭବାନ୍ ।

# ପୁରୁଷଂ ଶାଶ୍ୱତଂ ଦିବ୍ୟମାଦିଦେବମକଂ ବିଭୁମ୍ ॥୧୨॥ ଆହୁସ୍କାମୃଷୟଃ ସର୍ବେ ଦେବର୍ଷିନାରଦଞ୍ଚଥା । ଅସିତୋ ଦେବୋଲୋ ବ୍ୟାସଃ ସ୍ୱୟଂ ଚୈବ ବ୍ରବୀଷି ମେ ॥୧୩

ଭଗବାନ ! ଆପଣ ପରବ୍ରହ୍ମ, ପରଂଧାମ ତଥା ପରମ ପବିତ୍ର । କାରଣ ଆପଣଙ୍କୁ ସମୟ ରଷିଗଣ ସନାତନ, ଦିବ୍ୟ ପୁରୁଷ, ଦେବଙ୍କ ମଧ୍ୟ ଆଦିଦେବ, ଅଜନ୍ନା ଏବଂ ସର୍ବବ୍ୟାପୀ କହିଥାନ୍ତି । ପରମପୁରୁଷ ପରମଧାମର ହିଁ ପର୍ଯ୍ୟାୟ ଦିବ୍ୟ ପୁରୁଷ ଅଳନ୍ନା ! ଇତ୍ୟାଦି ଶବ୍ଦ ଅଟେ । ଦେବର୍ଷି ନାରାଦ, ଅସିତ, ଦେବଳ, ବ୍ୟାସ ତଥା ସ୍ୱୟଂ ଆପଣ ମଧ୍ୟ ମୋତେ ତାହାହିଁ କହୁଛନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ଭୂତକାଳୀନ ମହର୍ଷି କହିଥାନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନରେ ଯାହାର ସଙ୍ଗତି ଉପଲନ୍ଧ ରହିଛି ଦେବର୍ଷି ନାରଦ, ଆସିତ,ଦେବଳ ଏବଂ ବ୍ୟାସଙ୍କ ନାମ ନେଲେ । ଯିଏକି ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସମକାଳୀନ ଥିଲେ । ସତ୍ପୁରୁଷଙ୍କ ସଙ୍ଗତି ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ଥିଲା । ଆପଣ ମଧ୍ୟ ତାହାହିଁ କହୁଛନ୍ତି । ଅତଃ –

## ସର୍ବମେତଦୃତଂ ମନ୍ୟେ ୟନ୍ମାଂ ବଦସି କେଶବ । ନ ହି ତେ ଭଗବନ୍ ବ୍ୟକ୍ତିଂ ବିଦୁର୍ଦ୍ଦେବା ନ ଦାନବାଃ ॥୧୪॥

କେ କେଶବ ! ଯାହାକିଛି ଆପଣ ମୋ ନିମନ୍ତେ କହୁଛନ୍ତି, ତାହା ସବୁ ମୁଁ ସତ୍ୟ ମାନୁଛି । ଆପଣଙ୍କ ଦିବ୍ୟତ୍ୱକୁ ନା ଦେବତା ଏବଂ ନା ଦାନବ ହିଁ ଜାଶନ୍ତି ।

# ସ୍ୱୟମେବାମ୍ଭନାମନାଂ ବେତ୍ଥ ତ୍ୱଂ ପୁରୁଷୋତ୍ତମ । ଭୂତଭାବନ ଭୂତେଶ ଦେବଦେବ ଜଗତ୍**ପତେ ॥୧**୫॥

ହେ ଭୂତ ପ୍ରାଣୀଙ୍କ ଉତ୍ପନ୍ନକାରୀ ! ହେ ଭୂତ ପ୍ରାଣୀଙ୍କ ଈଶ୍ୱର ! ହେ ଦେବ ଦେବ ! ହେ କଗତର ସ୍ୱାମୀ ! ହେ ପୁରୁଷୋଉମ ! ସ୍ୱୟଂ ଆପଶ ହିଁ ଆପଣଙ୍କୁ ଜାଣିପାରନ୍ତି ଅଥବା ଯାହାର ଆତ୍ପାରେ ଜାଗୃତ ହୋଇ ଆପଣ ଜଣାଇ ଦିଅନ୍ତି, ସେ ହିଁ ଆପଣଙ୍କୁ ଜାଣିପାରିଥାଏ, ତାହା ମଧ୍ୟ ଆପଣଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଆପଣଙ୍କୁ ଜାଣିବା ହୋଇଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ –

# ବଲ୍ତୁମର୍ହସ୍ୟଶେଷେଣ ଦିବ୍ୟା ହ୍ୟାତ୍ପବିଭୂତୟଃ । ୟାଭିର୍ବିଭୂତିଭିଲୋକାନିମାଂସ୍ତ୍ରଂ ବ୍ୟାପ୍ୟ ତିଷ୍ଠସି ॥୧୬॥

ଆପଣ ହିଁ ନିଜର ସେହି ଦିବ୍ୟ ବିଭୂତି ଗୁଡ଼ିକୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପରେ ଲେଶ ମାତ୍ର ଶେଷ ନରଖି କହିବାରେ ସକ୍ଷମ । ଯେଉଁ ବିଭୂତି ଦ୍ୱାରା ଆପଣ ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଲୋକକୁ ବ୍ୟାପ୍ତ କରି ସ୍ଥିତ ଅଛନ୍ତି ।

କଥଂ ବିଦ୍ୟାମହଂ ୟୋଗିଂସ୍କାଂ ସଦା ପରିଚିତ୍ତୟନ୍ । କେଷୁ କେଷୁ ଚ ଭାବେଷୁ ଚିନ୍ତ୍ୟୋଃସି ଭଗବନ୍ ମୟା ॥୧୭॥ ହେ ୟୋଗୀନ୍ ! (ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଜଣେ ଯୋଗୀ ଥିଲେ) ମୁଁ କିପରି ନିରନ୍ତର ଚିନ୍ତନ କରି ଆପଣଙ୍କୁ ଜାଣିପାରିବି ? କେଉଁ କେଉଁ ଭାବ ଦ୍ୱାରା ଆପଣଙ୍କର ସ୍ମରଣ କରିବି ?

# ବିୟରେଣାମ୍ଭନୋ ୟୋଗଂ ବିଭୂତିଂ ଚ କନାର୍ଦନ । ଭୂୟଃ କଥୟ ତୃସ୍ତିହିଁ ଶୃଣ୍ୱତୋ ନାସ୍ତି ମେଽମୃତମ୍ ॥୧୮॥

ହେ ଜନାର୍ଦନ ! ନିଜର ଯୋଗ ଶକ୍ତିକୁ ଏବଂ ଯୋଗ ବିଭୂତିକୁ ପୁନଃ ବିଞାର ପୂର୍ବକ କୁହନ୍ତୁ । ସଂକ୍ଷେପରେ ତ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ପ୍ରାରୟରେ କହିଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପୁନଃ ତା'ର ବର୍ଣ୍ଣନା କରନ୍ତୁ । କାରଣ ଅମୃତ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଦେଉଥିବା ଏହି ବଚନକୁ ଶୁଣିବା ଦ୍ୱାରା ମୋର ତୃପ୍ତି ହେଉ ନାହିଁ ।

## ରାମଚରିତ ଯେ ସୁନତ ଆଘା ହିଁ । ରସ ବିଶେଷ ଜାନା ତିହ୍ନ ନାହିଁ ॥ (ରା-ମା-୭/୫୨/୧)

ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରବେଶ ମିଳିନଥାଏ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେହି ଅମୃତ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଜାଣିବା ନିମନ୍ତେ ପିପାଶା ରହିଥାଏ । ପ୍ରବେଶ ପୂର୍ବରୁ ରାୟାରେ ହିଁ ଯଦି କେହି ଏହା ବିଚାର କରି ବସିଯାଏ କି ବହୁତ କିଛି ଜାଣିଗଲି, ତେବେ ସେ ବର୍ତ୍ତମାନ କିଛି ଜାଣିନାହିଁ । ସିଦ୍ଧ ହେଉଛି ଯେ, ତାହାର ମାର୍ଗ ଅବରୁଦ୍ଧ ହେବାକୁ ଚାହୁଁଛି । ଏଣୁକରି ସାଧକଙ୍କୁ ପୂର୍ତ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶକୁ ଧରି ରହିବା ଉଚିତ ଏବଂ ତାହାକୁ ଆଚରଣରେ ମଧ୍ୟ ଲଗାଇ ରଖିବା ଉଚିତ । ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ଉକ୍ତ ଜିଜ୍ଞାସା ଦେଖି ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହିଲେ –

### ଭଗବାନୁବାଚ

# ହନ୍ତ ତେ କଥୟିଷ୍ୟାମି ଦିବ୍ୟା ହ୍ୟାତ୍ମବିଭୂତୟଃ । ପ୍ରାଧାନ୍ୟତଃ କୁରୁ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ନାୟ୍ତୟନ୍ତୋ ବିଷ୍ଟରସ୍ୟ ମେ ॥୧୯॥

ହେ କୁରୁଶ୍ରେଷ ଅର୍ଜୁନ ! ବର୍ତ୍ତମାନ ମୁଁ ନିଜର ଦିବ୍ୟ ବିଭୂତିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ପ୍ରମୁଖ କିଛି ବିଭୂତିକୁ ତୋ ନିମନ୍ତେ କହିବି । କାରଣ ମୋ ବିଭୂତି ମାନଙ୍କ ବିୟାରର ଅନ୍ତ ହିଁ ନାହିଁ ।

# ଅହମାତ୍ଯା ଗୁଡ଼ାକେଶ ସର୍ବଭୂତାଶୟସ୍ଥିତଃ । ଅହମାଦିଷ୍ଟ ମଧ୍ୟଂ ଚ ଭୂତାନାମନ୍ତ ଏବ ଚ ॥୨୦॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ମୁଁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତ ପ୍ରାଣୀଙ୍କ ହୃଦୟରେ ସ୍ଥିତ ସମୟଙ୍କ ଆତ୍ଯା ଅଟେ ତଥା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତ ପ୍ରାଣୀଙ୍କ ଆଦି, ମଧ୍ୟ ଏବଂ ଅନ୍ତ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ଜନ୍ମମୃତ୍ୟୁ ଏବଂ ଜୀବନ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ ।

# ଆଦିତ୍ୟାନାମାହଂ ବିଷ୍ଣୁର୍ଜ୍ୟୋତିଷାଂ ରବିରଂଶୁମାନ୍ । ମରୀଚିର୍ମରୁତାମସ୍ମି ନକ୍ଷତ୍ରାଣାମହଂ ଶଶୀ ॥ ୨ ୧ ॥

ମୁଁ ଅଦିତିଙ୍କ ୧୨ ପୁତ୍ରମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବିଷ୍ଣୁ ଏବଂ ଜ୍ୟୋତିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରକାଶମାନ ସୂର୍ଯ୍ୟ, ବାୟୁମାନଙ୍କ ଭେଦରେ ମୁଁ ମରୀଚି ନାମକ ବାୟୁ ଏବଂ ନକ୍ଷତ୍ରମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଚନ୍ଦ୍ରମା ଅଟେ ।

## ବେଦାନାଂ ସାମବେଦୋଃସ୍ମି ଦେବାନାମସ୍ମି ବାସବଃ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟାଶାଂ ମନଷ୍ଟାସ୍ମି ଭୃତାନାମସ୍ମି ଚେତନା ॥୨୨॥

ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବେଦରେ ମୁଁ ସାମବେଦ ଅର୍ଥାତ୍ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସମତ୍ୱ ଦେଉଥିବା ଗାୟନ ଅଟେ । ଦେବତାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ସେମାନଙ୍କର ଅଧିପତି ଇନ୍ଦ୍ର ଏବଂ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମନ ଅଟେ । କାରଣ ମନର ନିଗ୍ରହ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ମୁଁ ଜାଣିବାରେ ଆସିଥାଏ ତଥା ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ସେମାନଙ୍କର ଚେତନା ଅଟେ ।

# ରୁଦ୍ରାଣାଂ ଶଙ୍କରଣ୍ଟାସ୍ମି ବିତ୍ତେଶୋ ୟକ୍ଷରକ୍ଷସାମ୍ । ବସୂନାଂ ପାବକଣ୍ଟାସ୍ମି ମେରୁଃ ଶିଖରିଣାମହମ୍ ॥୨୩॥

ଏକାଦଶ ରୁଦ୍ର ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ଶଙ୍କର ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ଶଙ୍କାମାନଙ୍କ ଉପରାମ ଅବସ୍ଥା ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ଯକ୍ଷ ତଥା ରାକ୍ଷସମାନଙ୍କରେ ମୁଁ ଧନର ସ୍ୱାମୀ କୁବେର ଅଟେ । ଅଷ୍ଟ ବସୁମାନଙ୍କରେ ମୁଁ ଅଗ୍ନି ଏବଂ ଶିଖର ଯୁକ୍ତ ପର୍ବତ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ସୁମେରୁ ଅର୍ଥାତ୍ ଶୁଭମାନଙ୍କ ମିଳନ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ତାହା ହିଁ ସର୍ବୋପରି ଶିଖର ଅଟେ, ନା କି କୌଣସି ପାହାଡ଼ । ବୟୁତଃ ଏହିସବୁ ଯୋଗ ସାଧନାର ପ୍ରତୀକ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ଯୌଗିକ ଶବ୍ଦ ଅଟେ ।

# ପୁରୋଧସାଂ ଚ ମୁଖ୍ୟଂ ମାଂ ବିଦ୍ଧି ପାର୍ଥ ବୃହସ୍ପତିମ୍ । ସେନାନୀନାମହଂ ଷ୍ଟନ୍ଧଃ ସରସାମସ୍ମି ସାଗରଃ ॥୨୪॥

ପୁରର ରକ୍ଷା କରୁଥିବା ପୁରୋହିତ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୋତେ ହିଁ ବୃହୟତି ବୋଲି ଜାଣ । ଯାହା ଦ୍ୱାରା ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ସଞ୍ଚାର ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ହେ ପାର୍ଥ ! ସେନାପତିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ କାର୍ତ୍ତିକେୟ ଅଟେ । କର୍ମର ତ୍ୟାଗ ହିଁ କାର୍ତ୍ତିକେୟ ଅଟେ । ସେଉଁଥିରେ ଚରାଚର ସଂହାର, ପ୍ରଳୟ ଏବଂ ଇଷ୍ଟ ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥାଏ । ଜଳାଶୟ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ସମୁଦ୍ର ଅଟେ ।

ମହର୍ଷୀ**ଶାଂ ଭୃଗୁରହଂ ଗିରାମସ୍ମ୍ୟେକମକ୍ଷରମ୍ ।** ୟ**ଜ୍ଞାନାଂ କପୟଞ୍ଜୋ ଽସ୍ମି ୟାବରାଶାଂ ହିମାଳୟଃ ॥୨୫॥** ମହର୍ଷିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ହିଁ ଭୂଗୁ ଏବଂ ବାଣୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏକାକ୍ଷର 'ଓଁ'କାର ଯାହାକି ସେହି ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ପରିଚାୟକ ଅଟେ । ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଯଜ୍ଞରେ କପକଜ୍ଞ ମୁଁ ଅଟେ । ଯଜ୍ଞ ପରମରେ ପ୍ରବେଶ କରାଇଦେବା ଆରାଧନା ବିଧି ବିଶେଷର ଚିତ୍ରଶ ଅଟେ । ତାହାର ସାରାଂଶ ହେଉଛି ସ୍ୱରୂପର ସ୍ମରଣ ଏବଂ ନାମ ଜପ । ଏହି ଦୁଇଟିରୁ ପାର ହୋଇଗଲା ପରେ ନାମ ଯେବେ ଯଜ୍ଞ ଶ୍ରେଶୀରେ ଆସିଯାଏ, ତେବେ ତାହା ବାଣୀ ଦ୍ୱାରା ଜପ କରାଯାଇନଥାଏ, ନା ଚିନ୍ତନ ଦ୍ୱାରା, ନା କଣ ଦ୍ୱାରା ବରଂ ତାହା ଶ୍ୱାସରେ ଜାଗୃତ ହୋଇଥାଏ । କେବଳ ସୁରତକୁ ଅର୍ଥାତ୍ ମନର ଦୃଷ୍ଟିକୁ ଶ୍ୱାସରେ ଲଗାଇ ମନ ଦ୍ୱାରା ଅବିରଳ ଚାଲିବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ଯଜ୍ଞ ଶ୍ରେଣୀରେ ଥିବା ନାମର ହ୍ରାସ-ବୃଦ୍ଧି ଶ୍ୱାସ ଉପରେ ନିର୍ଭର ରହିଥାଏ । ଏହା କ୍ରିୟାତ୍ସକ ସାଧନ ଅଟେ । ଅଚଳ ଛିର ହୋଇ ରହିପାରୁଥିବା ପର୍ବତଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ହିମାଳୟ ଅଟେ । ଶୀତଳ, ସମ ଓ ଅଚଳ ଏକମାତ୍ର ପରମାତ୍ଯା ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ଯେବେ ପ୍ରଳୟ ହେଲା, ତେବେ ରାଜା ମନୁ ସେହି ଶିଖରରେ ବାହ୍ଧି ହୋଇଗଲେ । ଅଚଳ, ସମ ଓ ଶାନ୍ତ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ପ୍ରଳୟ ହୋଇନଥାଏ । ସେହି ବ୍ରହ୍ମଙ୍କୁ ଜାଣିବା ବିଧି ମୁଁ ଅଟେ ।

## ଅଶ୍ୱତ୍ଥଃ ସର୍ବବୃକ୍ଷାଣାଂ ଦେବର୍ଷୀଣାଂ ଚ ନାରଦଃ । ଗନ୍ଧର୍ବାଣାଂ ଚିତ୍ରରଥଃ ସିଦ୍ଧାନାଂକପିଲୋ ମୁନିଃ ॥୨୬॥

ସମ୍ପୂର୍ଷ ବୃକ୍ଷମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ହିଁ ଅଶ୍ୱତଥ ବୃକ୍ଷ ଅଟେ । 'ଅଶ୍ୱ' – ଆସନ୍ତାକାଲି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯାହାର ନିର୍ଣ୍ଣିତ ନାହିଁ । ଏପରି 'ଉର୍ଦ୍ଧମୂଳମ୍ ଅଧଃ ଶାଖମ୍ ଅଶ୍ୱତଥ' ଉପରେ ପରମାତ୍ଯା ଯାହାର ମୂଳ, ନିମ୍ନରେ ପ୍ରକୃତି ଯାହାର ଶାଖା, ଏପରି ଏହି ସଂସାର ହିଁ ଗୋଟିଏ ବୃକ୍ଷ ଅଟେ । ଯାହାକୁ ଅଶ୍ୱତ୍ଥ ସଂଜ୍ଞା ଦିଆଯାଇଛି । ସାମାନ୍ୟ ଅଶ୍ୱତଥ୍ ବୃକ୍ଷ ନୁହେଁ ଯେ, ପୂଜା କରିବାରେ ଲାଗିଯିବ । ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ତାହା ହିଁ ମୁଁ ଅଟେ ଏବଂ ଦେବର୍ଷିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ନାରଦ ଅଟେ । 'ନାଦ ରନ୍ଦ୍ରଃ ସ ନାରଦଃ' – ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ଏତେ ସୂକ୍ଷ୍ମ ହୋଇଗଲା ଯେ, ସ୍ୱରରେ ଉଠୁଥିବା ଧ୍ୱନୀ ଅର୍ଥାତ୍ ନାଦ ଧରିବାରେ ଆସିଯିବା, ଏପରି କାଗୃତି ମୁଁ ଅଟେ । ଗନ୍ଧବ୍ୟମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ହିଁ ଚିତ୍ରରଥ ଅଟେ ଅର୍ଥାତ୍ ଗାଇବା, ଚିନ୍ତନ କରିବା ପ୍ରବୃତ୍ତିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଯେବେ ସ୍ୱରୂପ ଚିତ୍ରିତ ହେବାରେ ଲାଗିବ, ସେହି ଅବ୍ୟା ବିଶେଷ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ସିଦ୍ଧମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଯେବେ ଲୟ ଲାଗିଯାଏ, ସେହି ଈଶ୍ୱରୀୟ ସଞ୍ଚାର ଅବୟା ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ଏଥିରେ ଯେବେ ଲୟ ଲାଗିଯାଏ, ସେହି ଈଶ୍ୱରୀୟ ସଞ୍ଚାର ଅବୟା ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ ।

ଉଚ୍ଚିଃଶ୍ରବସମଶ୍ୱାନାଂ ବିଦ୍ଧି ମାମମୃତୋଦ୍ଭବମ୍ । ଐରାବତଂ ଗଜେନ୍ଦ୍ରାଣାଂ ନରାଣାଂ ଚ ନରାଧିପମ୍ ॥୨୭॥ ଘୋଡ଼ାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ଅମୃତରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥିବା ଉଚ୍ଚିଃଶ୍ରବା ନାମକ ଘୋଡ଼ା ଅଟେ । ଦୁନିଆରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବସ୍ତୁ ନାଶବାନ ଅଟେ । ଆତ୍ମା ହିଁ ଅକର ଅମର ଏବଂ ଅମୃତ ସ୍ୱରୂପ ଅଟେ । ଏହି ଅମୃତ ସ୍ୱରୂପରୁ ଯାହାର ସଞ୍ଚାର ହୋଇଥାଏ, ସେହି ଘୋଡ଼ା ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ଘୋଡ଼ା ଗତିର ପ୍ରତୀକ ଅଟେ । ଆତ୍ମ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଗ୍ରହଣ କରିବାରେ ମନ ଯେବେ ସେହି ଗତିକୁ ଧରିନିଏ, ତାହାକୁ ହିଁ ଘୋଡ଼ାର ଗତି କୁହାଯାଏ । ଏପରି ଗତି ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ହାତୀ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଐରାବତ ହାତୀ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ଅଟେ । ମନୁଷ୍ୟ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ରାଜା ମଧ୍ୟ ମୁଁ । ବସ୍ତୁତଃ ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ରାଜା ଅଟେ, ଯାହାର ନିକଟରେ କୌଣସି ଅଭାବ ନାହିଁ ।

## ଆୟୁଧାନାମହଂ ବକ୍ରଂ ଧେନୂନାମସ୍ମି କାମଧୁକ୍ । ପ୍ରକନଣ୍ଟାସ୍ମି କନ୍ଦର୍ପଃ ସର୍ପାଣାମସ୍ମି ବାସୁକିଃ ॥୨୮॥

ଶସ୍ତମାନଙ୍କରେ ମୁଁ ବକ୍ର । ଗୋମାନଙ୍କରେ ମୁଁ କାମଧେନୁ । କାମଧେନୁ କୌଣସି ଏପରି ଗାଈ ନୁହଁ, ଯାହା ଦୁଗ୍ଧ ଛାନରେ ମନଇଛା ବ୍ୟଞ୍ଜନ ଦେଇଥାଏ । ରଷିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ବଶିଷଙ୍କ ପାଖରେ କାମଧେନୁ ଥିଲା । ବସ୍ତୁତଃ ଗୋ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଙ୍କୁ କୁହାଯାଏ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟଙ୍କ ସଂଯମ ହେବା, ଇଷ୍ଟଙ୍କୁ ବଶ କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ପାଖରେ ମିଳିଥାଏ । ଯାହାର ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଇଶ୍ୱର ଅନୁରୂପ ଛିର ହୋଇଯାଇଥାଏ, ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ତାର ଇନ୍ଦ୍ରିୟ 'କାମଧେନୁ' ହୋଇଯାଇଥାଏ ତେବେ ତ କୋ ଇଛା କରିହକଉ ମନ ମାହୀଁ । ହରି ପ୍ରସାଦ କଛୁ ଦୁର୍ଲଭ ନାହିଁ ॥(ରା-ମା-୭/୧୧୩/୪) ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ କିଛି ଦୁର୍ଲଭ ରହିନଥାଏ, ପ୍ରକନନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ନବୀନ ଛିତିକୁ ପ୍ରକଟ ମୁଁ ହିଁ କରିଥାଏ । 'ପ୍ରଜନନ' ଗୋଟିଏ ତ ସନ୍ତାନକୁ ଜନ୍ମ କରାଯାଉଛି । ଚରାଚର ଜଗତରେ ଦିନରାତି ଜନ୍ମ ହିଁ ହେଉଛନ୍ତି, କୀଟ ପତଙ୍ଗ ଆଦି ମଧ୍ୟ ଦିନରାତି ହୁଆ ଉତ୍ସନ୍ଧ କରିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଏପରି ନୁହଁ ବରଂ ଗୋଟିଏ ଛିତିରୁ ଅନ୍ୟ ଛିତି, ଏହିପରି ବୃତ୍ତିମାନଙ୍କ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେବା ହିଁ ପ୍ରଜନନ ଅଟେ । ସେହି ପରିବର୍ତ୍ତନ ସ୍ୱରୂପ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ସର୍ପ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ବାସୁକି ଅଟ ।

## ଅନନ୍ତଶ୍ଚାସ୍ମି ନାଗାନାଂ ବରୁଣୋ ୟାଦସାମହମ୍ । ପିତୃ ଶାମଯର୍ଯ୍ୟମା ଚାସ୍ମି ୟମଃ ସଂୟମତାମହମ୍ ॥୨୯॥

ନାଗମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ଅନନ୍ତ ଅର୍ଥାତ୍ ଶେଷନାଗ ଅଟେ । ଏପରି ଏହା କୌଣସି ସର୍ପ ନୁହଁ । ଗୀତାର ସମକାଳୀନ ପୁଞ୍ଚକ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତରେ ଏହାର ରୂପର ଚର୍ଚ୍ଚା ରହିଛି ଯେ, ଏହି ପୃଥିବୀଠାରୁ ତିରିଶ ହଜାର ଯୋଜନ ଦୂରରେ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ବୈଷ୍ଠବୀ ଶକ୍ତି ରହିଛି, ଯାହାର ମଞ୍ଚକରେ ଏହି ପୃଥିବୀ ସୋରିଷ ଦାନାପରି ଭାର ରହିତ ଅବସ୍ଥାରେ ରହିଛି । ସେହି ଯୁଗରେ ଯୋଜନର ହିସାବ ଭଲେ ଯେପରି ବି ରହୁ, ତଥାପି ଏହା ପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତ ଦୂରରେ ରହିଛି । ବୟୁତଃ ଏହା ଆକର୍ଷଣ ଶକ୍ତିର ଚିତ୍ରଣ ମାତ୍ର । ବୈଜ୍ଞାନିକମାନେ ଯାହାକୁ ଈଥର ମାନୁଛନ୍ତି । ଗ୍ରହ, ଉପଗ୍ରହ ସମଷ୍ଟେ ସେହି ଶକ୍ତିକୁ ଆଧାର କରି ରହିଛନ୍ତି । ସେହି ଶୂନ୍ୟରେ ଗ୍ରହର କୌଣସି ଭାର ମଧ୍ୟ ନାହିଁ । ସେହି ଶକ୍ତି ସର୍ପର କୁଷଳୀ ପରି ସମ୍ପୂର୍ଷ ଗ୍ରହକୁ ଲପେଟି ରହିଛି । ଏହା ହିଁ ଅଟେ ସେହି ଅନନ୍ତ ନାଗ । ଯାହା ଦ୍ୱାରା ପୃଥିବୀ ଆଶ୍ରିତ ରହିଛି ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି । ଏପରି ଈଶ୍ୱରୀୟ ଶକ୍ତି ମୁଁ ଅଟେ । କଳଚରମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ତାହାଙ୍କ ଅଧିପତି ବରୁଣ ମୁଁ ଅଟେ ତଥା ପିତୃ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ 'ଅର୍ଯ୍ୟମା' ମୁଁ ଅଟେ । ଅହିଂସା, ସତ୍ୟ, ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ, ଅଷ୍ଟେୟ ଓ ଅପରିଗ୍ରହ ଏପରି ପାଞ୍ଚୋଟି ଯମ ରହିଛି । ଏହାର ପାଳନରେ ଆସୁଥିବା ବିକାରକୁ କାଟିବା ହିଁ 'ଅର' ଅଟେ । ବିକାରମାନଙ୍କ ଶମନ ଦ୍ୱାରା ପିତୃ ଅର୍ଥାତ୍ ଭୂତ ସଂସ୍କାର ତୃପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ନିବୃତ୍ତ ପ୍ରଦା କରି ଦେଇଥାନ୍ତି । ଶାସନ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ହିଁ ଯମରାଜ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ମୁଁ ଉପରୋକ୍ତ ଯମର ନିୟାମକ ଅଟେ ।

## ପ୍ରହ୍ଲାଦଣ୍ଟାସ୍ମି ଦୈତ୍ୟାନାଂ କାଳଃ କଲୟତାମହମ୍ । ମୂଗାଣାଂ ଚ ମୂଗେୟୋଽହଂ ବୈନତେୟଣ୍ଟ ପକ୍ଷିଣାମ୍ ॥୩୦॥

ଦୈତ୍ୟାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ପ୍ରହ୍ଲାଦ ଅଟେ । ପର ଆହ୍ଲାଦ ଅର୍ଥାତ୍ ଯିଏକି ପର ନିମନ୍ତେ ଆହ୍ଲାଦ ରଖିଥାଏ । ପ୍ରେମ ହିଁ ପ୍ରହଲ୍ଲାଦ ଅଟେ । ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦରେ ରହି ମଧ୍ୟ ଈଶ୍ୱର ନିମନ୍ତେ ଆକର୍ଷଣ ବିକଳଭାବ ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ, ଯାହାଦ୍ୱାରା ପରମ ପ୍ରଭୁଙ୍କ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ ହୋଇଥାଏ । ଏହିପରି 'ପ୍ରେମୋଲ୍ଲାସ' ମୁଁ ଅଟେ । ଗଣନା କରିବାରେ ମୁଁ ସମୟ ଅଟେ । ଏକ, ଦୁଇ, ତିନି, ଚାରି ଅଥବା କ୍ଷଣ, ଘଡ଼ି, ଦିନ, ପକ୍ଷ, ମାସ ଇତ୍ୟାଦି ନୁହଁ ବରଂ ଈଶ୍ୱର ଚିନ୍ତନରେ ଲାଗି ରହିଥିବା ସମୟ ମୁଁ ଅଟେ । ଏପରିକି 'ଜାଗତ ମେଁ ସୁମିରନ କରେ, ସୋବତ ମେଁ ଲୌ ଲାଇ । ସୁରତ କୀ ଡ଼ୋରି ଲାଗି ରହେ ତାର ଟୁଟ ନ କାଇ' । ଅନବରତ ଚିନ୍ତନରେ ସମୟ ମୁଁ ଅଟେ । ପଶୁମାନଙ୍କରେ ମୃଗରାଜ (ଯୋଗୀ ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ମୃଗ ଅର୍ଥାତ୍ ଯୋଗରୂପୀ ଜଙ୍ଗଲରେ ଗମନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ହିଁ ମୃଗ କୁହାଯାଏ) । ତଥା ପକ୍ଷୀମାନଙ୍କରେ ଗରୁଡ଼ ମୁଁ ଅଟେ, ଜ୍ଞାନ ହିଁ ଗରୁଡ଼ ଅଟେ । ଯେବେ ଈଶ୍ୱରୀୟ ଅନଭୂତି ଆସିବାରେ ଲାଗିଥାଏ, ତେବେ ଏହି ମନ ନିଜର ଆରାଧ୍ୟଙ୍କ ସବାରୀ ହୋଇଯାଇଥାଏ ଏବଂ ଯେତେବେଳେ ଏହି ମନ ସଂଶୟ ଯୁକ୍ତ ହୋଇଯାଏ, ତେବେ ସର୍ପ ହୋଇଯାଏ । ସଂଶୟ ହିଁ ସର୍ପ ଅଟେ । ଏହି ସର୍ପ ହିଁ ସଦୈବ ଦଂଶନ କରଥାଏ

ଏବଂ ବିଭିନ୍ନ ଯୋନୀରେ ପକାଇଥାଏ । ଗରୁଡ଼ ବିଷ୍ତୁଙ୍କ ବାହାନ ଅଟେ । ଯେଉଁ ସତ୍ତା ବିଶ୍ୱରେ ଅଣୁରୂପରେ ସଞ୍ଚାରିତ ହୋଇ ରହିଛି, ଜ୍ଞାନ ସଂଯୁକ୍ତ ମନ ତାହାକୁ ନିଜ ଭିତରେ ଧାରଣ କରିଥାଏ । ତାହାର ବାହନ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହନ୍ତି ଯେ, ଇଷ୍ଟଙ୍କୁ ଧାରଣ କରିଥିବା ମନ ମୁଁ ଅଟେ ।

## ପବନଃ ପବତାମସ୍ମି ରାମଃ ଶସ୍ତଭୃତାମହମ୍ । ଝଷାଣାଂ ମକରଣ୍ଟାସ୍ଥି ସୋତସାମସ୍ଥି ଜାହବୀ ॥୩୧॥

ପବିଦ୍ରକାରୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ବାୟୁ ଅଟେ । ଶସ୍ତଧାରୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ରାମ ଅଟେ । 'ରମନ୍ତି ୟୋଗିନଃ, ୟସ୍ମିନ୍ ସ ରାମଃ' – ଯୋଗୀ କେଉଁଠି ରମଣ କରିଥାନ୍ତି ? ଯୋଗୀମାନେ ନିକ ଅନୁଭବରେ ରମଣ କରୁଥାନ୍ତି ଈଶ୍ୱର ଇଷ୍ଟ ରୂପରେ ଯେଉଁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶନ ଦେଇଥାନ୍ତି , ଯୋଗୀମାନେ ସେଥିରେ ରମଣ କରିଥାନ୍ତି । ସେହି ଜାଗୃତିର ନାମ ହିଁ ରାମ ଅଟେ ଏବଂ ସେହି ଜାଗୃତି ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ, ମହ୍ୟମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମଗର ମଁ ଅଟେ । ନଦୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗଙ୍ଗା ମଁ ଅଟେ ।

# ସର୍ଗାଣାମାଦିନ୍ତଷ୍ଟ ମଧ୍ୟଂ ଚୈବାହମର୍ଜୁନ । ଅଧ୍ୟାତ୍ମାବିଦ୍ୟା ବିଦ୍ୟାନାଂ ବାଦଃ ପ୍ରବଦତାମହମ୍ ॥୩୨॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସୃଷ୍ଟିର ଆଦି-ମଧ୍ୟ-ଅନ୍ତ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ବିଦ୍ୟାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅଧ୍ୟାତ୍ମା ବିଦ୍ୟା ମୁଁ ଅଟେ । ଯିଏକି ଆତ୍ମାର ଆଧିପତ୍ୟ ଦେଉଥାଏ, ସେହି ବିଦ୍ୟା ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ସଂସାରର ଅଧିକାଂଶ ପ୍ରାଣୀ ମାୟାର ଆଧିପତ୍ୟରେ ରହିଥାନ୍ତି । ରାଗ, ଦ୍ୱେଷ, କାଳ, କର୍ମ, ସ୍ୱଭାବ ଓ ଗୁଣ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରେରିତ ଅଟନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କ ମୁଖରୁ ବାହାରକରି ଆତ୍ମାର ଆଧିପତ୍ୟରେ ନେଇ ଯାଉଥିବା ବିଦ୍ୟା ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ଯାହାକୁ ଆଧ୍ୟାତ୍ୟ ବିଦ୍ୟା କୁହାଯାଏ । ପରସ୍କର ହେଉଥିବା ବିବାଦରେ ତଥା ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଚ୍ଚାରେ ଯିଏ ନିର୍ଣ୍ଣୟକ, ଏପରି ବାର୍ତ୍ରା ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ ଶେଷ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ତ ଅନିର୍ଣ୍ଣିତ ହୋଇଥାଏ ।

# ଅକ୍ଷରାଶାମକାରେ। ଽସ୍ମି ଦ୍ୱନ୍ଦଃ ସାମାସିକସ୍ୟ ଚ ଅହମେବାକ୍ଷୟଃ କାଲେ। ଧାତାହଂ ବିଶ୍ୱତୋମୁଖଃ ॥୩୩॥

ଅକ୍ଷରମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ 'ଅ'କାର, ଓଁ କାର ତଥା ସମାସ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଦ୍ୱନ୍ଦ ନାମକ ସମାସ ଅଟେ । ଅକ୍ଷୟ କାଳ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । କାଳ ସଦୈବ ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ସେହି ସମୟ ଯିଏକି ଅକ୍ଷୟ, ଅଜର, ଅମର, ପରମାତ୍ଯାରେ ପ୍ରବେଶ କରାଇଥାଏ, ସେହି ଅବସ୍ଥା ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ବିରାଟ ସ୍ୱରୂପ ଅର୍ଥାତ୍ ସର୍ବତ୍ର ବ୍ୟାପ୍ତ, ସମୟଙ୍କୁ ଧାରଣ, ପୋଷଣର କର୍ଭା ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ ।

## ମୃତ୍ୟୁଃ ସର୍ବହରଣ୍ଟାହମୁଦ୍ଭବଣ୍ଟ ଭବିଷ୍ୟତାମ୍ । କୀର୍ଭି ଶ୍ରୀର୍ବାକ୍ ନାରୀଶାଂ ସ୍ମୃତିର୍ମେଧା ଧୃତିଃ କ୍ଷମା ॥୩୪॥

ମୁଁ ସମୟଙ୍କ ବିନାଶ କରୁଥିବା ମୃତ୍ୟୁ ଏବଂ ଭବିଷ୍ୟତରେ ହେଉଥିବା ପାଣୀଙ୍କ ଉପ୍ଭିର କାରଣ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ସ୍ତ୍ରୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ଯଶ, ଶକ୍ତି, ବାକ୍ ପଟ୍ଟତା, ସ୍ମୃତି, ମେଧା ଅର୍ଥାତ୍ ବୃଦ୍ଧି, ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ କ୍ଷମା ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ଯୋଗେଶ୍ୱରଙ୍କ ଅନୁସାରେ 'ଦ୍ୱାବିମୌ ପୁରୁଷୌ ଲୋକେ କ୍ଷରଣ୍ଟାକ୍ଷର ଏବ ଚ'। (ଅଧ୍ୟାୟ ୧୫ ଶ୍ଲୋକ ୧୬ ) । ପୁରୁଷ ଦୃଇ ପ୍ରକାରର ହିଁ ହୋଇଥାନ୍ତି । କ୍ଷର ଏବଂ ଅକ୍ଷର । ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତପ୍ରାଣୀଙ୍କ ଉତ୍ପଭି ଏବଂ ବିନାଶଶୀଳ ଏହି ଶରୀର ହିଁ କ୍ଷର ପୁରୁଷ ଅଟେ । ସେ ନର, ମାତା, ପୁରୁଷ, ଅଥବା ସ୍ତୀ କିଛି ମଧ୍ୟ ହୁଅନ୍ତ ନା କାହିଁକି ? ଶୀକୃଷଙ୍କ ଶବ୍ଦରେ ସେ ପ୍ରରୁଷ ହିଁ ଅଟେ । ଅନ୍ୟଟି ହେଉଛି ଅକ୍ଷର ପୁରୁଷ । ଯିଏକି କଟସ୍ଥ ଚିତ୍ତର ସ୍ଥିର କାଳରେ ଦେଖିବାରେ ଆସିଥାଏ । ଏହା ହିଁ କାରଣ ଯେ, ଏହି ଯୋଗ ପଥରେ ସ୍ତ୍ରୀ,ପୁରୁଷ ସମୟେ ସମାନ ସିଡିର ମହାପୁରୁଷ ହୋଇ ଆସ୍ୱଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଏଠାରେ ସ୍କୃତିଶକ୍ତି, ବୁଦ୍ଧି ଇତ୍ୟାଦି ସ୍ତୀମାନଙ୍କର ହିଁ କୁହାଗଲା । କ'ଶ ଏହି ସଦ୍ଗ୍ରଣର ଆବଶ୍ୟକତା ପୁରୁଷମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ନାହିଁ ? କିଏ ଏପରି ପୁରୁଷ ରହିଛି ଯିଏକି ଶ୍ରୀମାନ, କୀର୍ଭିମାନ, ବକ୍ତା, ସ୍କୃତିବାନ, ମେଧାବୀ, ଧୈର୍ଯ୍ୟବାନ ଏବଂ କ୍ଷମାଶୀଳ ହେବାକୁ ଚାହୁଁ ନାହିଁ । ବୌଦ୍ଧିକ ସ୍ତରରେ ଦୁର୍ବଳତା ପିଲାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏହି ଗୁଣର ବୃଦ୍ଧି ନିମନ୍ତେ ମାତା, ପିତା ପଢାଇବା ନିମନ୍ତେ ଅତିରିକ୍ତ ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିଥାନ୍ତି । ଏଠାରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଏହି ଲକ୍ଷଣ କେବଳ ସ୍ତ୍ରୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପାଇବାକୁ ମିଳିଥାଏ । ଅତଃ ଆପଣ ବିଚାର କରି ଦେଖନ୍ତୁ ଯେ ସ୍ତ୍ରୀ କିଏ ? ବସ୍ତୁତଃ ଆପଣଙ୍କ ହୂଦୟର ପ୍ରଚୃତ୍ତି ହିଁ 'ନାରୀ' ଅଟେ । ସେଥିରେ ଏହି ଗୁଣ ମାନଙ୍କ ସଞ୍ଚାର ହେବା ଉଚିତ୍ । ଏହି ଗୁଣକୁ ଧାରଣ କରିବା ସ୍ତୀଲିଙ୍ଗ, ପୁଲିଙ୍ଗ ସମୟଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଉପଯୋଗୀ । ଯାହା ମୋ ଦ୍ୱାରା ହୋଇଥାଏ ।

## 

ଗାୟନ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ଶ୍ରୁତିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବୃହତ୍ସାମ ମୁଁ ଅଟେ ଅର୍ଥାତ୍ ବୃହତ୍ ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ, ସମତ୍ୱ ଦେଉଥିବା ଗାୟନ ଅଟେ ଅର୍ଥାତ୍ ଏହିପରି ଜାଗୃତି ମୁଁ ଅଟେ । ଛନ୍ଦମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗାୟତ୍ରୀ ଛନ୍ଦ ମୁଁ ଅଟେ । ଗାୟତ୍ରୀ କୌଣସି ମନ୍ତ ନୁହଁ, ଯାହାକୁ ପଢିବା ଦ୍ୱାରା ମୁକ୍ତି ମିଳିବ ବରଂ ଏକ ସମର୍ପଣାତ୍ମକ ଛନ୍ଦ ଅଟେ । ତିନିଥର ପତନ ହେବା ପରେ ରଷି ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ନିଜକୁ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ପ୍ରତି ସମର୍ପଣ କରି କହିଲେ-'ଓଁ ଭୂର୍ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ତତ୍ ସବତୁର୍ବରେଶ୍ୟଂ ଭର୍ଗୋ ଦେବସ୍ୟ ଧୀମହି ଧ୍ୟା ଯୋ ନଃ ପ୍ରଚୋଦଯାତ୍' । ଅର୍ଥାତ୍ ଭୂଃ, ଭୁବଃ ଏବଂ ସ୍ୱଃ ତିନି ଲୋକରେ ତତ୍ତ୍ୱରୂପରେ ବ୍ୟାପ୍ତ ଦେବ ! ଆପଣ ହିଁ ବରେଣ୍ୟ ଅଟନ୍ତି । ଆୟଙ୍କୁ ଏପରି ବୁଦ୍ଧି ଦିଅନ୍ତୁ, ଏପରି ପ୍ରେରଣା କରନ୍ତୁ ଯେ, ଆୟେ ଲକ୍ଷକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିପାରିବୁ । ଏହା ଏକ ପ୍ରାର୍ଥନା ମାତ୍ର ଅଟେ । ସାଧକ ନିକର ବୁଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ଯଥାର୍ଥ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ନେଇ ପାରିନଥାଏ ଯେ, ମୁଁ କେବେ ଠିକ୍ ଅଟେ ଏବଂ କେବେ ଭୁଲ୍ । ତାହାର ଏହି ସମର୍ପଣ ପ୍ରାର୍ଥନା ମୁଁ ଅଟେ । ଯେଉଁଥିରେ ନିର୍ଣ୍ଣିତ କଲ୍ୟାଣ ରହିଛି କାରଣ ସେ ମୋର ଆଶ୍ରିତ ହୋଇଛି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶୀର୍ଷଣ୍ଡ ମାର୍ଗ ମୁଁ ଅଟେ ଏବଂ ଯେଉଁଥିରେ ସଦୈବ ପ୍ରଫୁଲ୍ଲିତ ହେଉଥିବ, ଏହିପରି ରତ୍ନ, ହୃଦୟର ଏପରି ଅବସ୍ଥା ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ ।

# ଦ୍ୟୁତଂ ଛଳୟତାମସ୍ମି ତେକଷେକସ୍ୱିନାମହମ୍ । କୟୋଃସ୍ମି ବ୍ୟବସାୟୋଃସ୍ମି ସତ୍ତ୍ୱଂ ସତ୍ତ୍ୱବତାମହମ୍ ॥୩୬॥

ତେଜସ୍ୱୀ ପୁରୁଷଙ୍କ ତେଜ ମୁଁ ଅଟେ । ଜୁଆରେ ଛଳ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମଧ୍ୟରେ ଛଳ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ଅଟେ । ତେବେ ତ ବହୁତ ଭଲ, କୁଆ ଖେଳିବା,ସେଥିରେ କଳ, ବଳ ଓ ଛଳ କରିବା, ତାହାହିଁ ଭଗବାନ ଅଟନ୍ତି । ନାହିଁ ଏପରି କିଛି ନୁହଁ । ଏହି ପ୍ରକୃତି ହିଁ ଗୋଟିଏ କୁଆ ଅଟେ । ଏହା ଠଗନି ଅଟେ । ଏହି ପ୍ରକୃତିର ଦୃହ୍ୱର ବାହାରିବା ନିମନ୍ତେ, ଦେଖାଣିଆ ତ୍ୟାଗ କରି, ଗୁପ୍ତ ରୂପରେ ଲୁଚି କରି ଭଜନ କରିବା ହିଁ ଛଳ ଅଟେ । ଏଠାରେ ପ୍ରକୃତରେ ଏହା ଛଳ ତ ନହାଁ କିନ୍ତ ସମାଜରୁ ବଞ୍ଚବା ନିମନ୍ତେ ଅତ୍ୟାବଶ୍ୟକ ଅଟେ । ଜଡ଼ ଭରତ ଭଳି ଉନ୍ମତ୍ତ, ଆଲା-କାଲା ପରି ଏବଂ ମୂକପରି ହୃଦୟରୁ ଜାନକାରୀ ହେଉଥିବା ସତ୍ତ୍ୱେ ବାହ୍ୟରେ ଏପରି ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ ଯେ, ଯେପରି କିଛି ଜାଣି ନାହିଁ । ଶୁଣୁଥାଇ ମଧ୍ୟ ଯେପରି ନ ଶୁଣୁଥିବା । ଦେଖୁଥାଇ ମଧ୍ୟ ଯେପରି ନ ଦେଖିଲା ଭଳି । କଶରେ, ବଶରେ ଏବଂ ମନରେ ଏହି ଡିନି ୍ଥାନରେ ହିଁ ଛଦ୍ମରୂପରେ ଭଜନ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ତେବେ ସାଧକ ପ୍ରକୃତି-ପୁରୁଷଙ୍କ କୁଆରୁ ହିଁ ପାର ପାଇଥାନ୍ତି । ଜିଣିବା ଲୋକଙ୍କ ବିଜୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ ଏବଂ ବ୍ୟବସାୟୀମାନଙ୍କ ନିର୍ଣ୍ଟିୟ (ଯାହାକ ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ ୪୧ ଶ୍ଲୋକରେ କହି ଆସିଲେ) ଏହି ଯୋଗରେ ନିଶ୍ବୟାତ୍ମକ କ୍ରିୟା ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ବୃଦ୍ଧି ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ଦିଶା ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ) ଏହିପରି କ୍ୱିୟାତ୍ମକ ବୃଦ୍ଧି ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ସାଭ୍ସିକ ପୁରୁଷଙ୍କ ତେଜ ଓ ଓଜ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ ।

ୃବଷୀନାଂ ବାସୁଦେ ବୋଽସ୍ମି ପାଣ୍ଡବାନାଂ ଧନଞ୍ଜୟଂ । ମୁନୀନାମପ୍ୟହଂ ବ୍ୟାସଃ କବୀନାମୁଶନା କବିଃ ॥୩୭॥ ବୃଷ୍ଣିବଂଶରେ ମୁଁ ବାସୁଦେବ ଅର୍ଥାତ୍ ସର୍ବତ୍ର ବାସ କରୁଥିବା ଦେବ ଅଟେ । ପାଣ୍ଡବମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ହିଁ ଧନଞ୍ଜୟ ଅଟେ । ପୂଣ୍ୟ ହିଁ ପାଣ୍ଡୁ ଅଟେ ଏବଂ ଆତ୍ମିକ ସମ୍ପଭି ହିଁ ସ୍ଥିର ସମ୍ପଭି ଅଟେ । ପୂଣ୍ୟରୁ ପ୍ରେରିତ ହୋଇ ଆତ୍ମିକ ସମ୍ପତିକୁ ଅର୍ଚ୍ଚିତ କରୁଥିବା ଧନଞ୍ଜୟ ମୁଁ ଅଟେ । ମୁନିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବ୍ୟାସ ଦେବ ମୁଁ ଅଟେ । ପରମ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ବ୍ୟକ୍ତି କରିବାରେ ଯେଉଁମାନଙ୍କ ପାଖରେ କ୍ଷମତା ରହିଛି ସେହି ମୁନି ମଧ୍ୟ ମୁଁ ଅଟେ । କବିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଉଶନା ଅର୍ଥାତ୍ ସେଥିରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା କାବ୍ୟକାର ମଧ୍ୟ ମଁ ହିଁ ଅଟେ ।

# ଦଣ୍ଡୋ ଦମୟତାମସ୍ମି ନୀତିରସ୍ମି ଜିଗୀଷତାମ୍ । ମୌନଂ ଚୈବାସ୍ମି ଗୁହ୍ୟାନାଂ ଜ୍ଞାନଂ ଜ୍ଞାନବତାମହମ୍ ॥୩୮॥

ଦକ୍ତିକୁ ଦମନ କରୁଥିବା ଦମନଶକ୍ତି ମୁଁ ଅଟେ । ଜିଶିବା ଇଛା ରଖିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ନୀତି ମୁଁ ଅଟେ । ଗୁପ୍ତ ରଖିବା ଯୋଗ୍ୟ ଭାବରେ ମୌନ ମୁଁ ଅଟେ ଏବଂ ଜ୍ଞାନବାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ ମିଳୁଥିବା ଜାନକାରୀ, ପୂର୍ଣ୍ଣଜ୍ଞାନ ମୁଁ ଅଟେ ।

# ୟତ୍ଚାପି ସର୍ବଭୂତାନାଂ ବୀକଂ ତଦହମର୍କୁନ । ନ ତଦସ୍ତି ବିନା ୟତ୍ସ୍ୟାନ୍ ମୟା ଭୂତଂ ଚରାଚରମ୍ ॥୩୯॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସମ୍ପୂର୍ଷ ଭୂତଙ୍କ ଉତ୍ପତ୍ତିର କାରଣ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । କାରଣ ଚର ଏବଂ ଅଚର ଏପରି କୌଣସି ଭୂତ ନାହାଁନ୍ତି ଯାହାକି ମୋଠାରୁ ଭିନ୍ନ ରହିଛନ୍ତି । ମୁଁ ସର୍ବତ୍ର ବ୍ୟାସ୍ତ ରହିଛି ? ସମୟେ ମୋ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ରହିଛନ୍ତି ।

# ନତ୍ତୋଽଥି ମମ ଦିବ୍ୟାନାଂ ବିଭୂତନାଂ ପରଂତପ । ଏଷ ତୃଦ୍ଦେଶତଃ ପ୍ରୋକ୍ତୋ ବିଭୃତେର୍ବିଥରେ। ମୟା ॥୪୦॥

ହେ ପରତ୍ତପ ଅର୍କୁନ ! ମୋର ଦିବ୍ୟ ବିଭୂତିମାନଙ୍କର ଅନ୍ତ ନାହିଁ । ନିକର ବିଭୂତିମାନଙ୍କ ବିୱାରକୁ ମୁଁ ସଂକ୍ଷେପରେ କହିଲି । ବସ୍ତୁତଃ ତାହା ଅନନ୍ତ ଅଟେ ।

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ଅକ୍ସ କିଛି ବିଭୂତିର ହିଁ ସମ୍ପିକରଣ କରାଗଲା । କାରଣ ଆସନ୍ତା ଅଧ୍ୟାୟରେ ଅର୍ଜୁନ ଏହି ସମୟଙ୍କୁ ଦେଖିବାକୁ ଇଛା କରିବ । କାରଣ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ବିଭୂତି ବୁଝିବାର ଆସିଥାଏ । ବିଚାର ଧାରା ବୁଝିବା ନିମନ୍ତେ, ଏଥିର ଅକ୍ସ କିଛି ଅର୍ଥ ଦିଆଯାଇଛି ।

ୟଦ୍ୟଦ୍ବିଭୂତିମତ୍ସତ୍ତଂ ଶ୍ରୀମଦୂର୍ଚ୍ଚିତମେବ ବା । ତତ୍ତଦେବାବଗଚ୍ଛ ଦ୍ୱଂ ମମ ତେକୋଂଽଶସଂଭବମ୍ ॥४୧॥ ଯାହା ଯାହା ଐଶ୍ନର୍ଯ୍ୟପୁକ୍ତ, କାନ୍ତି ଯୁକ୍ତ ଏବଂ ଶକ୍ତିଯୁକ୍ତ ବସ୍ତୁ ରହିଛି, ତାହାକ୍ ତୁମେ ମୋର ତେଜର ଏକ ଅଂଶରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଛି ବୋଲି ଜାଣ ।

# 

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଏପରି ବହୁତ ଜାିଲେ ତୁମର କ'ଶ ପ୍ରୟୋଜନ ? ମୁଁ ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜଗତକୁ ଏକ ଅଂଶ ମାତ୍ରାରେ ଧାରଣ କରି ସ୍ଥିତ ରହିଛି ।

ଉପରୋକ୍ତ ବିଭୂତିମାନଙ୍କ ବର୍ତ୍ତନର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ଏହା ନୁହଁ ଯେ, ଆପଣ ଅଥବା ଅର୍କୁନ ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବସ୍ତୁମାନଙ୍କୁ ପୂଜିବାରେ ଲାଗିବ ବରଂ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଆଶୟ କେବଳ ଏତିକି ହିଁ ରହିଛି ଯେ, ଏହି ସମୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସ୍ଥିତ ଶ୍ରଦ୍ଧାକୁ ସାଉଁଟି କରି କେବଳ ଏହି ଅବିନାଶୀ ପରମାତ୍ପାରେ ଲଗାଅ । ଏତିକିରେ ତାହାଙ୍କ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଇଥାଏ ।

#### –ନିଷ୍କର୍ଷ–

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ଯେ, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମୁଁ ତୋତେ ପୁନଃ ଉପଦେଶ କରିବି, କାରଣ ତୁ ମୋର ଅତିଶୟ ପ୍ରିୟ । ପ୍ରଥମେ କହିସାରିଛନ୍ତି ପୁଣି କହିବାକୁ ଯାଉଛନ୍ତି କାରଣ ପୂର୍ତ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସଦ୍ୱଗୁରୁଙ୍କ ଠାରୁ ଶୁଣିବାରେ ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଥାଏ । ମୋର ଉପ୍ଭିକୁ ନା ଦେବତା ଏବଂ ନା ମହର୍ଷିଗଣ ହିଁ ଜାଣିଥାନ୍ତି । କାରଣ ମୁଁ ତାହାଙ୍କ ମଧ୍ୟ ଆଦିକାରଣ ଅଟେ । ଅବ୍ୟକ୍ତ ଛିତି ପଣ୍ଟାତ୍ ସାର୍ବଭୌମ ଅବସ୍ଥାକୁ ସେହି ଜାଣି ପାରିଥାଏ, ଯାହା ହୋଇଯାଇଛି । ଯିଏ ମୋତେ ଅଜନ୍ନା, ଅନାଦି ଏବଂ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଲୋକଙ୍କ ମହାନ୍ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ ଜାଣିଥାଏ ସେ ହିଁ ଜ୍ଞାନୀ ଅଟେ ।

ବୁଦ୍ଧି, ଜ୍ଞାନ, ଅସଂମୂଢତା, ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଦମନ, ମନର ଶମନ, ସତ୍ତୋଷ, ତପ, ଦାନ ଏବଂ କୀର୍ତ୍ତିର ଭାବ ଅର୍ଥାତ୍ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ଭକ୍ତ ଲକ୍ଷଣ ମୁଁ ହିଁ ଦେଇଥାଏ । ସସ୍ତର୍ଷି ଅର୍ଥାତ୍ ଯୋଗର ସାତୋଟି ଭୂମିକା, ତାହା ପୂର୍ବରୁ ମଧ୍ୟ ହୋଇଥିବା ତଦନୁରୂପ ଅଞଃକରଣ ଚତୁଃଷ୍ଟୟ ଏବଂ ଏହାର ଅନୁକୁଳ ମନ ଯିଏକି ସ୍ୱୟୟୂ ଅଟେ । ସ୍ୱୟଂ ରଚୟୀତା ଅଟେ । ଏହି ସମଞ୍ଜେ ମୋ ଠାରେ ଭାବଯୁକ୍ତ , ଲାଗି ରହିଥିବା ଏବଂ ଶ୍ରଦ୍ଧାଯୁକ୍ତ ଅଟନ୍ତି, ଯାହାର ସଂସାରରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରଳା ରହିଛି, ଏହି ସମୟ ମୋଠାରୁ ହିଁ ଉତ୍ପନ୍ତ । ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧନମୟୀ ପ୍ରବୃତ୍ତି ମୋର ହିଁ ପ୍ରଳା ଅଟନ୍ତି । ଏହାଙ୍କ ଉତ୍ପତ୍ତି ନିକଠାରୁ ନୁହଁ, ଗୁରୁଠାରୁ ହୋଇଥାଏ । ଯିଏକି ଉପଯୁକ୍ତ ବିଭୂତିମାନଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ ଜାଣି ନେଇଥାନ୍ତି, ସେ ନିଃସନ୍ଦେହ ମୋଠାରେ ଏକ ଭାବରେ ପ୍ରବେଶ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ଅଟେ,

ହେ ଅର୍ଜୁନ, ମୁଁ ହିଁ ସମୟଙ୍କର ଉପ୍ତତ୍ତିର କାରଣ ଅଟେ । ଏପରି ଯିଏ

ଶ୍ୱଦ୍ଧାଦ୍ୱାରା ଜାଣି ନିଅନ୍ତି, ସେହିଁ ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ମୋରଚିନ୍ତନ ନ କରିଥାନ୍ତି । ନିରନ୍ତର ମୋ ଠାରେ ମନ,ବୃଦ୍ଧି ଓ ପାଣ ସହିତ ଲାଗି ରହିଥାନ୍ତି । ନିଜ ନିଜ ଭିତରେ ମୋର ଗୁଣ ଚିନ୍ତନ ଏବଂ ମୋ ଭିତରେ ରମଣ କରିଥାନ୍ତି । ମୋଠାରେ ନିରନ୍ତର ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇଥିବା ସେହ ପୁରୁଷଙ୍କ ମୁଁ ଯୋଗରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ବୃଦ୍ଧି ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ । ଏହା ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଭାବସ୍ଥ ଅର୍ଥାତ୍ ! ଆତ୍ମାଭାବସ୍ଥ ଅର୍ଥାତ୍ ତାହାଙ୍କ ଆତ୍ପାରେ ଜାଗୃତ ହୋଇ ଠିଆ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ତାହାଙ୍କ ହୃଦୟରେ ଅଜ୍ଞାନର ଉତ୍ପନ୍ନ ଅନ୍ଧକାରକ ଜ୍ଞାନର୍ପୀ ଦୀପକ ଦ୍ୱାରା ନଷ୍ଟ କରିଥାଏ । ଅର୍ଜୁନ ପଶ୍ଚ କଲେ ଯେ, ଭଗବାନ୍ ! ଆପଣ ପରମ ପବିତ୍ର, ସନାତନ, ଦିବ୍ୟ, ଅନାଦି ଏବଂ ସର୍ବତ୍ୱ ବ୍ୟାପ୍ଟ । ଏପରି ମହର୍ଷିଗଣ କହିଥାନ୍ତି ତଥା ବର୍ତ୍ତମାନରେ ଦେବର୍ଷି ନାରଦ, ଦେବର୍ଷି ବ୍ୟାସ ଏବଂ ଆପତ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଏହା ହିଁ କହୁଛନ୍ତି । ଏହା ସତ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଅଟେ କି ଆପଣଙ୍କୁ ନା ତ ଦେବତା ଜାଣିଥାନ୍ତି, ନା ଦାନବ । ସ୍ପୟଂ ଆପଣ ଯାହାକୁ ଦେଖାଇ ଦିଅନ୍ତି ସେ ହିଁ ଜାଣିପାରିଥାଏ । ଆପଣ ହିଁ ଆପଣଙ୍କ ବିଭ୍ତିମାନଙ୍କ କହିବାରେ ସମର୍ଥ । ଅତଃ ହେ ଜଦାର୍ଦ୍ଦନ ! ଆପଣ ନିଜର ବିଭୃତିମାନଙ୍କୁ ବିଷ୍ତାର ପୂର୍ବକ କୁହନ୍ତୁ । ପୂର୍ତ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଇଷ୍ଟଠାରୁ ଶୁଣିବାର ଉତ୍କୃଷା ସ୍ଥିର ରହିବା ଉଚିତ । ଆଗକୁ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଅନ୍ତରାଳରେ କ'ଶ ରହିଛି ? ତାହାକୁ ସାଧକ କିପରି ଜାଣିବ ? ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶୀକୃଷ ଗୋଟିଏ କରି ନିଜର ୮୧ ବିଭୃତିମାନଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ ସଂକ୍ଷେପରେ କହିଲେ । ଯେଉଁଥିରୁ କିଛି ତ ଯୋଗସାଧନଣର ପ୍ରବେଶ କରିବା ସହିତ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉଥିବା ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ବିଭୂତିର ଚିତ୍ରଣ ଏବଂ ଶେଷ ଅନ୍ୟ ସବୁ ସମାଜରୋ ଋଦ୍ଧି ସିଦ୍ଧି ସହିତ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉଥିବା ବିଭୃତିମାନଙ୍କ ଉପରେ ପ୍ରକାଶ ଦେଲେ ଏବ ଶେଷରେ ସେ ଜୋର୍ ଦେଇ କହିଲେ ଯେ, ହେ ଅଜୁର୍ନ ! ବହୁତ କିଛି ଜାଶିବାରେ ତୋର କ'ଣ ପ୍ରୟୋଜନ ? ଏହି ସଂସାରରେ ଯାହାକିଛି ତେଳ ଓ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ଯୁକ୍ତ ବସ୍ତ୍ର ରହିଛି । ତାହା ସମ୍ପର୍ଶ୍ତ ମୋର ତେଳର ଅଂଶ ମାତ୍ରକେ ହିଁ ସ୍ଥିତ ରହିଛି । ବସ୍ତ୍ରତଃ ମୋର ବିଭୃତି ଅପାର ରହିଛି ଏପରି କହି ଯୋଗେଶର ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ପଟ୍ଟକ୍ଷେପ କଲେ ।

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ନିଜ ବିଭୂତିର ବୌଦ୍ଧିକ ଜାନକାରୀ ମାତ୍ର ଦେଲେ ଯେଉଁ ଦ୍ୱାରା ଅର୍କୁନଙ୍କ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଚାରିଆଡୁ ଏକତ୍ରିତ ହୋଇ ଏକ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ପ୍ରତି ଲାଗିଯିବ । କିନ୍ତୁ ହେ ବନ୍ଧୁଗଣ ! ସବୁକିଛି ଶୁଣିନେବା ଏବଂ ଜାଣିନେବା, ଜିରାରୁ ଶିରା କାଢି ଜାଣି ନେବା ପରେ ମଧ୍ୟ କ୍ରିୟାତ୍ପକ ପଥରେ ଚାଲିଯିବା ପାଇଁ ଶେଷ ହିଁ ରହିବ । ଏହା କ୍ରିୟାତ୍ପକ ପଥ ଅଟେ । ସମ୍ପର୍ଶ୍ଭ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱରଙ୍କ ବିଭୂତିମାନଙ୍କର ହିଁ

ବର୍ଣ୍ଣନ ରହିଛି । ଅତଃ

ॐ ତହ୍ସଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ ଗୀତା ସୂପନିଷସ୍ତୁ ବ୍ରହ୍କ ବିଦ୍ୟାୟାଂ ଯୋଗଶାସେ ଶ୍ରୀକୃଷର୍କୁନ ସୟାଦେ 'ବିଭୂତି ବର୍ଣ୍ଣନଂ'ନାମ ଦଶମୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୧୦॥

ଏହି ପ୍ରକାରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା ରୂପୀ ଉପନିଷେଦ, ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗାଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସମ୍ଭାଦରେ 'ବିଭୂତି ବର୍ତ୍ତନ'ନାମକ ଦଶମ ଅଧ୍ୟାୟଃ ସମ୍ପର୍ଶ ହେଲା ॥୧୦॥

ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ପରମହଂସ ପରମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା ଭାଷ୍ୟେ'ବିଭୂତି ବର୍ଣ୍ଣନଂ'ନାମ ଦଶମୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୧୦॥

॥ ହରି 🕉 ତତ୍ସତ୍ ॥

# ଶ୍ରୀପରମାମ୍ତନେ ନମଃ ଅଥୈକାଦଶୋଽଧାୟଃ

ଗତ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ନିଜର ପ୍ରଧାନ-ପ୍ରଧାନ ବିଭୂତିମାନଙ୍କ ବର୍ଣ୍ଣନ ସଂକ୍ଷେପରେ କରିଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ମନେ ହେଲା ଯେ ସେ ବିୟାର ପୂର୍ବକ ଶୁଣିନେଲେ । ସେ କହିଲେ । ଆପଣଙ୍କ ବାଶୀ ଶୁଣି ମୋର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ମୋହ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା । କିନ୍ତୁ ଆପଣ ଯାହା କହିଲେ ତାହାକୁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦେଖିବାକୁ ଚାହୁଁଛି । ଶୁଣିବା ଏବଂ ଦେଖିବାରେ ଆକାଶ ପାତାଳ ଅନ୍ତର ରହିଛି । ଅଗ୍ରସର ହୋଇ ଦେଖିଲେ ବ୍ୟୁର ଛିତି କିଛି ଅନ୍ୟ ରୂପ ହିଁ ଦେଖାଯାଇଥାଏ । ଯେବେ ଅର୍କୁନ ସେହି ରୂପକୁ ଦେଖିଲେ, ତେବେ ତାଙ୍କ ଶରୀର କମ୍ପମାନ ହେଲା, କ୍ଷମା ୟାଚନା କରିବାରେ ଲାଗିଲେ । କ'ଶ ଜ୍ଞାନୀ ଭୟଭୀତ ହୁଏ କି ? ତାହାର କୌଣସି ଜିଜ୍ଞାସା ରହିଥାଏ କି ? ନାହିଁ ! ବୌଦ୍ଧିକ ୟରର ଜାନକାରୀ ସଦୈବ ଧୂଆଁଳିଆ ରହିଥାଏ । ହଁ, ତାହା ଯଥାର୍ଥ ଜାନକାରୀ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରେରଣ ଅବଶ୍ୟ ଦେଇଥାଏ । ତେଣୁ ଅର୍ଜୁନ ନିବେଦନ କଲେ –

### ଅର୍ଜୁନ ଉବାଚ

## ମଦନୁଗ୍ରହାୟ ପରମଂ ଗୁହ୍ୟମଧ୍ଧାତ୍ୟସଂଙ୍କିତମ୍ । ୟତ୍**ତ୍ୱ**ୟୋକ୍ତଂ ବଚଞ୍ଜେନ ମୋହୋଽୟଂ ବିଗତୋ ମମ ॥**୧**॥

ହେ ଭଗବାନ୍ ! ମୋତେ ଅନୁଗ୍ରହ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଯାହା ଆପଣଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଗୋପନୀୟ ଅଧ୍ୟାତ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଉଥିବା ଉପଦେଶ କୁହାଗଲା, ତାହାଦ୍ୱାରା ମୋର ଏହି ଅଜ୍ଞାନ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା । ମୁଁ ଜ୍ଞାନୀ ହୋଇଗଲି ।

## ଭବାପ୍ୟୟୌ ହି ଭୂତାନାଂ ଶ୍ରୁତୌ ବିୟରଶୋ ମୟା । ତ୍ୱରଃ କମଳାପତ୍ରାକ୍ଷ ମାହାତ୍ୟ୍ୟମପି ଚାବ୍ୟୟମ୍ ॥୨॥

ହେ କମଳ ନେତ୍ର ! ମୁଁ ଭୂତପ୍ରାଣୀଙ୍କ ଉତ୍ପତ୍ତି ଏବଂ ପ୍ରଳୟ ଆପଣଙ୍କ ଠାରୁ ବିୟାର ପୂର୍ବକ ଶୁଣିଛି ତଥା ଆପଣଙ୍କର ଅବିନାଶୀ ପ୍ରଭାବକୁ ମଧ୍ୟ ଶୁଣିଛି ।

> ଏବମେତଦ୍ ୟଥାନ୍ତ ତ୍ୱମାତ୍ପାନଂ ପରମେଶ୍ୱର । ଦ୍ରଷ୍ଟୁମିଚ୍ଛାମି ତେ ରୂପମୈଶ୍ୱରଂ ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ।।୩।। ହେ ପରମେଶ୍ୱର ! ଆପଣ ନିଜକ ଯେପରି କହୁଛନ୍ତି, ଏହା ଠିକ୍ ଏପରି

ହିଁ ଅଟେ । ଏଥିରେ କୌଣସି ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ମୁଁ କେବଳ ତାହାକୁ ଶୁଣିଛି । ଅତଃ ହେ ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ! ସେହି ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟଯୁକ୍ତ ସ୍ୱରୂପକୁ ମୁଁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦେଖିବାକୁ ଚାହୁଁଛି ।

## ମନ୍ୟସେ ୟଦି ତଚ୍ଛକ୍ୟଂ ମୟା ଦ୍ରଷ୍ଟୁମିତି ପ୍ରଭୋ । ୟୋଗେଶ୍ୱର ତତୋ ମେ ତ୍ୱଂ ଦର୍ଶୟାତ୍ମାନବ୍ୟୟମ୍ ॥୪॥

ହେ ପ୍ରଭୋ ! ମୋ ଦ୍ୱାରା ଆପଣଙ୍କ ସେହି ରୂପକୁ ଦେଖିବା ସୟବ, ଯଦି ଆପଣ ଏପରି ମନେ କରନ୍ତି, ତେବେ ହେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ! ଆପଣ ନିକର ସେହି ଅବିନାଶୀ ସ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ କରାନ୍ତୁ । ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର କୌଣସି ପ୍ରତିବାଦ କଲେ ନାହିଁ । କାରଣ ପୂର୍ବରୁ ସେ ଅନେକ ସ୍ଥାନରେ କହିଆସିଛନ୍ତି ଯେ ତୁ ମୋର ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତ ଏବଂ ପ୍ରିୟ ସଖା ଅଟ । ଅତଃ ବହୁତ ପ୍ରସନ୍ନତାର ସହିତ ସେ ନିକର ସ୍ୱରୂପକୁ ଦର୍ଶାଇଲେ ।

#### ଶ୍ରୀଭଗବାନ ଉବାଚ

## ପଶ୍ୟ ମେ ପାର୍ଥ ରୂପାଣି ଶତଶୋ ହଥ ସହସ୍ରଶଃ । ନାନାବିଧାନି ଦିବ୍ୟାନି ନାନାବର୍ଣ୍ଣାକୃତୀନି ଚ ॥ ୫॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ମୋର ହକାର ପ୍ରକାରର ଏବଂ ନାନା ବର୍ଣ୍ଣର ତଥା ଆକୃତିଯୁକ୍ତ ଦିବ୍ୟ ସ୍ୱରୂପକୁ ଦେଖ–

# ପଶ୍ୟାଦିତ୍ୟାନ୍ ବସୂନ୍ ରୁଦ୍ରାନଶ୍ୱିନୌ ମରୁତଞଥା । ବହୂନ୍ୟଦୃଷ୍ପପୂର୍ବାଣି ପଶ୍ୟାଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟାଣି ଭାରତ ॥୬॥

ହେ ଭାରତ ! ଅଦିତିଙ୍କର ଦ୍ୱାଦଶ ପୁତ୍ରମାନଙ୍କୁ, ଅଷ୍ଟବସୁଙ୍କୁ, ଏକାଦଶ ରୁଦ୍ରଙ୍କୁ, ଉଭୟ ଅଶ୍ୱିନୀକୁମାର ଏବଂ ଅଶଚାଷ ମରୂତଗଣଙ୍କୁ ତୁମେ ଦେଖ ତଥା ପ୍ରବିରୁ କେବେ ତୁମେ ନ ଦେଖିଥିବା ଅନେକ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟମୟ ରୂପକୁ ଦେଖ ।

# ଇହୈକସ୍ଥଂ ଜଗତ୍ କୃତସ୍ନଂ ପଶ୍ୟାଦ୍ୟ ସଚରାଚରମ୍ । ମମ ଦେହେ ଗୁଡ଼ାକେଶ ୟଚ୍ଚାନ୍ୟତ୍ ଦ୍ରଷ୍ଟୁମିଚ୍ଛସି ॥୭॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ବର୍ତ୍ତମାନ ମୋର ଏହି ଶରୀରରେ ଗୋଟିଏ ସ୍ଥାନରେ ରହିଥିବା ସଚରାଚର ଜଗତକୁ ଦେଖ । ତଥା ଆହୁରି ଯାହା କିଛି ଦେଖିବାକୁ ଚାହୁଁଛ, ତାହା ମଧ୍ୟ ଦେଖ । ଏହିପରି ତିନି ଶ୍ଲୋକ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଭଗବାନ ନିରନ୍ତର ରୂପ ଦେଖାଇ ଚାଲିଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଅର୍କୁନଙ୍କୁ କିଛି ମଧ୍ୟ ଦିଶୁନଥିଲା । ସେ ଆଖିକୁ ମଳିମଳି ରହିଗଲେ । ଅତଃ ଏପରି ଦେଖାଇ ଭଗବାନ ହଠାତ୍ ଅଟକି ଗଲେ ଏବଂ କହିଲେ –

> ନ ତୁ ମାଂ ଶକ୍ୟସେ ଦ୍ରଷ୍ଟୁମନେନୈବ ସ୍ୱଚକ୍ଷୁଷା । ଦିବ୍ୟଂ ଦଦାମି ତେ ଚକ୍ଷ୍ମଃ ପଶ୍ୟ ମେ ୟୋଗମୈଶ୍ୱରମ୍ ॥୮॥

ହେ ଅକୁନ ! ତୁମେ ମୋତେ ତୁମ ନେତ୍ରଦ୍ୱାର ଅର୍ଥାତ ବୌଦ୍ଧିକ ଦୃଷ୍ଟିଦ୍ୱାରା ଦେଖିବାରେ ସମର୍ଥ ନୁହଁ । ତେଶୁକରି ମୁଁ ତୁମକୁ ଦିବ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ ଅଲୌକିକ ଦୃଷ୍ଟି ଦେବି । ଯାହା ଦ୍ୱାରା ତୁମେ ମୋର ପ୍ରଭାବ ଏବଂ ଯୋଗଶକ୍ତିକୁ ଦେଖିପାରିବ । ଏଠାରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ କୃପା ପ୍ରସାଦରୁ ଅର୍କୁନଙ୍କୁ ଯେଉଁ ଦୃଷ୍ଟି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିଲା, ସେଠାରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ବ୍ୟାସଙ୍କ କୃପା ପ୍ରସାଦରୁ ସେହି ଦୃଷ୍ଟି ସଞ୍ଜୟଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିଲା । ଯାହା କିଛି ଅର୍କୁନ ଦେଖିଲେ, ଅକ୍ଷରଶଃ ତାହାକୁ ସଞ୍ଜୟ ମଧ୍ୟ ଦେଖୁଥିଲେ ଏବଂ ତାହାର ପ୍ରଭାବରୁ ନିଜକୁ କଲ୍ୟାଣର ଭାଗିଦାର ମାନିଥିଲେ । ସଷ୍ଟ ହେଉଛି ଯେ, ଶୀକ୍ଷ କଶେ ଯୋଗୀଙ୍କ ସମକ୍ଷ ଥିଲେ ଅର୍ଥାତ୍ ଯୋଗୀ ଥିଲେ ।

#### ସଞ୍ଜୟ ଉବାଚ

# ଏବମୁକ୍ତ୍ୱା ତତୋ ରାଜନ୍ ମହାୟୋଗେଶ୍ୱରେ। ହରିଃ । ଦର୍ଶୟାମାସ ପାର୍ଥାୟ ପରମଂ ରୂପମୈଶ୍ୱରମ୍ ॥୯॥

ସଞ୍ଜୟ କହିଲେ, ହେ ରାଜନ ! ମହା ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀହରି ଏହିପରି କହି ତାହା ପରେ ପାର୍ଥକୁ ନିଜର ପରମ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟଯୁକ୍ତ ଦିବ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ ଦେଖାଇଲେ । ଯିଏ ସ୍ୱୟଂ ଯୋଗୀ ଏବଂ ଯାହା ନିକଟରେ ଅନ୍ୟକୁ ଯୋଗପ୍ରଦାନ କରିବା କ୍ଷମତା ରହିଥିବ, ଯେ ଯୋଗର ସ୍ୱାମୀ, ତାହାଙ୍କୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର କୁହାଯାଏ । ଏହିପରି ସର୍ବସ୍ୱ ହରଣ କରୁଥିବା ହରି ଅଟନ୍ତି । ଯଦି କେବଳ ଦୁଃଖ ହିଁ ହରଣ କଲେ ଏବଂ ସୁଖକୁ ଛାଡ଼ିଦେଲେ, ତେବେ ଦୁଃଖ ଅବଶ୍ୟ ଆସିବ । ଅତଃ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପାପର ବିନାଶ ସହିତ ସର୍ବସ୍ୱ ହରଣ କରି ନିଜର ସ୍ୱରୂପ ଦେବାରେ ଯିଏ ସକ୍ଷମ । ସେ ହିଁ ହରି ଅଟନ୍ତି । ସେ ପାର୍ଥଙ୍କୁ ନିଜର ଦିବ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ ଦେଖାଇଲେ । ସାମନାରେ ହିଁ ତ ଉପସ୍ଥିତ ଥିଲେ ।

## ଅନେକବଲ୍ତ୍ରନୟନମନେକାଦ୍ଧୁ ତଦର୍ଶନମ୍ । ଅନେକଦିବ୍ୟାଭରଣଂ ଦିବ୍ୟାନକୋଦ୍ୟତାୟୁଧମ୍ ॥୧୦॥

ଅନେକ ମୁଖ ଏବଂ ନେତ୍ରଯୁକ୍ତ, ଅନେକ ଅଦ୍ଭୂତ ଦୃଶ୍ୟ, ଅନେକ ଦିବ୍ୟ ଭୂଷଣଯୁକ୍ତ ଏବଂ ଅନେକ ଦିବ୍ୟ ଶସ୍ତମାନଙ୍କୁ ହାତରେ ଉଠାଇଥିବା ତଥା–

## ଦିବ୍ୟମାଲ୍ୟାୟରଧରଂ ଦିବ୍ୟଗନ୍ଧାନୁଲେପନମ୍ । ସର୍ବାଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟମୟଂ ଦେବମନଙ୍ଗ ବିଶ୍ୱତୋମୁଖମ୍ ॥୧୧॥

ଦିବ୍ୟମାଳା ଏବଂ ଦିବ୍ୟ ବସ୍ତ୍ରମାନଙ୍କୁ ଧାରଣ କରି, ଦିବ୍ୟ ଗନ୍ଧ ଅନୁଲେପନ କରି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟଯୁକ୍ତ, ସୀମାରହିତ, ବିରାଟ ସ୍ୱରୂପ ପରମ ଦେବଙ୍କୁ ଅର୍ଜୁନ ଦୃଷ୍ଟି ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲା ପରେ ଦେଖିଲେ ।

## ଦିବି ସୂର୍ଯ୍ୟସହସ୍ରସ୍ୟ ଭବେଦ୍ ୟୁଗପଦୁତ୍ଥିତା । ୟଦି ଭାଃ ସଦୃଶୀ ସା ସ୍ୟାଦ୍ ଭାସଞ୍ଜସ୍ୟ ମହାତ୍ମନଃ ॥୧୨॥

(ଅଜ୍ଞାନରୂପୀ ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ର, ସଂୟମରୂପୀ ସଞ୍ଜୟ- ଯେପରି ପୂର୍ବରୁ ଆସିଥିଲା ।) ସଞ୍ଜୟ କହିଲେ ହେ ରାଜନ୍ ! ଆକାଶରେ ଏକ ସାଥିରେ ହଜାର ସୂର୍ଯ୍ୟ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଲେ ଯେପରି ପ୍ରକାଶ ହୋଇଥାଏ, ତାହାଠାରୁ ମଧ୍ୟ ମହତ୍ମା ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ବିଶ୍ୱରୂପ ଦେଦୀପ୍ୟମାନ ହେଉଥାଏ, ଏଠାରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ମହାତ୍ପା ହିଁ ଅଟନ୍ତି, ସେ ଜଣେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଥିଲେ ।

## ତତ୍ରୈକସ୍ଟଂ କଗତକୃତସ୍ନଂ ପ୍ରବିଭକ୍ତମନେକଧ। ଅପଶ୍ୟଦ୍ୱଦେବ ଦେବସ୍ୟ ଶରୀରେ ପାଣ୍ଡବୟଦା ॥୧୩॥

ପାଣ୍ଟୁ-ପୁତ୍ର ଅର୍ଜୁନ ଅର୍ଥାତ୍ ପୁଣ୍ୟ ହିଁ ପାଣ୍ଟୁ । (ପୁଣ୍ୟ ହିଁ ଅନୁରାଗ ରୂପୀ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଜନ୍ମ ଦେଇଥାଏ ।) ସେହି ସମୟରେ ଅନେକ ପ୍ରକାରରେ ବିଭକ୍ତ ହୋଇଥିବା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କଗତକୁ ସେହି ପରମ ଦେବଙ୍କ ଶରୀରରେ ଗୋଟିଏ ଜାଗାରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇଥିବା ଦେଖିଲେ–

## ତତଃ ସ ବିସ୍ମୟାବିଷ୍ଟୋ ହୃଷ୍ଟରୋମା ଧନଞ୍ଜୟଃ । ପ୍ରଣମ୍ୟ ଶିରସା ଦେବଂ କୃତାଞ୍ଚଲିରଭାଷତ ॥୧୪॥

ଏତତ୍ ପଣ୍ଟାତ୍ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟଯୁକ୍ତ ହର୍ଷିତ ସେହି ଅର୍କୁନ ପରମାତ୍ଯା ପରମଦେବଙ୍କୁ ନତ ମଞ୍ଚକ ହୋଇ (ପ୍ରଥମେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରଣାମ କରୁଥିଲେ କିନ୍ତୁ ପ୍ରଭାବ ଦେଖିବା ପରେ ସାଦର ପ୍ରଣାମ କଲେ) ହାତ ଯୋଡ଼ି କହିଲେ । ଏଠାରେ ଅର୍ଜୁନ ଅନ୍ତଃକରଣ ସହିତ ନମସ୍କାର କରି କହିଲେ –

ଅର୍ଜୁନ ଉବାଚ

ପଶ୍ୟାମି ଦେବାଂୟବ ଦେବ ଦେହେ ସର୍ବାଂୟଥା ଭୂତବିଶେଷସଂଘାନ୍ ।

ବ୍ରହ୍ମଣମୀଶଂ କମଳାସନସ୍ଥମ୍

## ରଷୀଂଷ୍ଟ ସର୍ବାନୁରଗାଂଷ୍ଟ ଦିବ୍ୟାନ୍ ॥୧୫॥

ହେ ଦେବ ! ଆପଣଙ୍କ ଶରୀରରେ ମୁଁ ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ତଥା ଅନେକ ଭୂତ ସମୁଦାୟଙ୍କୁ, କମଳାସନରେ ବସିଥିବା ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ, ମହାଦେବଙ୍କୁ ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ ରକ୍ଷି ରକ୍ଷିମାନଙ୍କୁ ତଥା ଦିବ୍ୟ ସର୍ପମାନଙ୍କୁ ଦେଖୁଅଛି । ଏହା ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନ ଥିଲା । ଏହା କୌଣସି ମିଥ୍ୟା କଳ୍ପନା ନୁହଁ । କିନ୍ତୁ ଏପରି ତେବେ ସୟବ, ଯେବେ ଯୋଗେଶ୍ୱର, ପୂର୍ତ୍ତତ୍ୱ ପ୍ରାପ୍ତ ମହାପୁରୁଷ ହୃଦୟରେ ଦିବ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟି ପ୍ରଦାନ କରିବେ । ଏହା ସାଧନା ଗମ୍ୟ ଅଟେ । ଅନେକବାହୂଦରବଲ୍ତ୍ରନେତ୍ରଂ ପଶ୍ୟାମି ତ୍ୱାଂ ସର୍ବତୋଽନନ୍ତରୂପମ୍ । ନାନ୍ତଂ ନ ମଧ୍ୟଂ ନ ପୁନୟବାଦିଂ

ପଶ୍ୟାମି ବିଶ୍ୱେଶ୍ୱର ବିଶ୍ୱରୂପ ॥୧୬॥

ହେ ବିଶ୍ୱର ସ୍ୱାମୀ ! ମୁଁ ଆପଣଙ୍କୁ ଅନେକ ହାତ, ପେଟ, ମୁଖ ଏବଂ ନେତ୍ରଯୁକ୍ତ ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରୁ ଅନନ୍ତ ରୂପଯୁକ୍ତ ଦେଖୁଥାଏ, ହେ ବିଶ୍ୱରୂପ ! ନା ମୁଁ ଆପଣଙ୍କ ଆଦିକୁ, ନା ମଧ୍ୟକୁ, ନା ଅନ୍ତକୁ ହିଁ ଦେଖିପାରୁଛି । ଅର୍ଥାତ୍ ଆପଣଙ୍କର ଆଦି, ମଧ୍ୟ ଏବଂ ଅନ୍ତର ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରି ପାରୁନାହିଁ ।

କିରୀଟିନଂ ଗଦିନଂ ଚକ୍କିଶଂ ଚ

ତେଳୋରାଶିଂ ସର୍ବତୋ ଦୀପ୍ତିମନ୍ତମ୍ । ପଶ୍ୟାମି ତ୍ୱାଂ ଦୁର୍ନିରୀକ୍ଷ୍ୟଂ ସମନ୍ତାଦ୍

ଦୀପ୍ତାନଳାର୍କଦ୍ୟୁତିମପ୍ରମେୟମ୍ ॥୧୭॥

ମୁଁ ଆପଣଙ୍କୁ ମୁକୁଟଯୁକ୍ତ, ଗଦାଯୁକ୍ତ, ଚକ୍ରଯୁକ୍ତ, ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରୁ ପ୍ରକାଶମାନ ତେଜ ପୁଞ୍ଜ ସ୍ୱରୂପ ପ୍ରଜୋଳିତ ଅଗ୍ନି ଏବଂ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ସଦୃଶ ଦେଖିବାରେ ଦୁଷର ଅର୍ଥାତ୍ କଠିନତାରେ ଦେଖାଯାଉଥିବା ଏବଂ ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରୁ ବୁଦ୍ଧି ଆଦିରୁ ଗ୍ରହଣ ନ ହେଉଥିବା, ଅପ୍ରମେୟ ରୂପକୁ ଦେଖୁଥାଏ । ଏହିପରି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଦ୍ୱାରା ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପରେ ସମର୍ପଣ ହୋଇ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଏହି ରୂପରେ ଦର୍ଶନ କରି ଅର୍ଜୁନ ତାହାଙ୍କ ସ୍ତୁତି କରିବାରେ ଲାଗିଲେ ।

ତ୍ୱମକ୍ଷରଂ ପରମଂ ବେଦିତବ୍ୟଂ ତ୍ୱମସ୍ୟ ବିଶ୍ୱସ୍ୟ ପରଂ ନିଧାନମ୍ ।

ତ୍ୱମବ୍ୟୟଃ ଶାଶ୍ୱତଧର୍ମଗୋପ୍ତା

ସନାତନସ୍ତ୍ରଂ ପୁରୁଷୋ ମତୋ ମେ ॥୧୮॥

ହେ ଭଗବାନ୍ ! ଆପଣ କାଣିବା ଯୋଗ୍ୟ ପରମ ଅକ୍ଷର ଅର୍ଥାତ୍ ଅକ୍ଷୟ ପରମାତ୍ଯା ଅଟନ୍ତି । ଆପଣ ଏହି ଦିଗରେ ପରମ ଆଶ୍ରୟ ତଥା ଶାଶ୍ୱତ ଧର୍ମର ରକ୍ଷକ ଏବଂ ଆପଣ ଅବିନାଶୀ ସନାତନ ପୁରୁଷ, ଏପରି ମୁଁ ମନେ କରୁଛି । ଆତ୍ମାର ସ୍ୱରୂପ କ'ଶ ? ଶାଶ୍ୱତ ଅଟେ, ସନାତନ ଅଟେ, ଅବ୍ୟକ୍ତ ରୂପ ଅଟେ ଏବଂ ଅବିନାଶୀ ଅଟେ । ଏଠାରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ କ'ଶ ? ସେହି ଶାଶ୍ୱତ, ସନାତନ, ଅବ୍ୟୟ, ଅବିନାଶୀ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରାପ୍ତି ପଣ୍ଟାତ୍ ମହାପୁରୁଷ ମଧ୍ୟ ସେହି ଆତ୍ମଭାବରେ ଛିତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତେବେ ତ ଭଗବାନ ଏବଂ ଆତ୍ମା ଗୋଟିଏ ହିଁ ଲକ୍ଷଣ ଯକ୍ତ ଅଟନ୍ତି

ଅନାଦିମଧ୍ୟାନ୍ତମନନ୍ତବୀର୍ଯ୍ୟ– ମନନ୍ତବାହୁଂ ଶଶିସୂର୍ଯ୍ୟନେତ୍ରମ୍ । ପଶ୍ୟାମି ତ୍ୱାଂ ଦୀପ୍ତହୁତାଶବକ୍ତ୍ରଂ

ସ୍ୱତେଜସା ବିଶ୍ୱମିଦଂ ତପନ୍ତମ୍ ॥୧୯॥

ହେ ପରମାତ୍ପନ୍ ! ମୁଁ ଆପଣଙ୍କୁ ଆଦି, ମଧ୍ୟ ଏବଂ ଅନ୍ତ ରହିତ ଅନନ୍ତ ସାମର୍ଥ୍ୟଯୁକ୍ତ, ଅନନ୍ତ ହୟଯୁକ୍ତ, (ପ୍ରଥମେ ହଜାରଥିଲା, ବର୍ତ୍ତମାନ ଅନନ୍ତ ହୋଇଗଲା) ଚନ୍ଦ୍ରମା ଏବଂ ସୂର୍ଯ୍ୟରୂପୀ ନେତ୍ରଯୁକ୍ତ(ତେବେ ତ ଭଗବାନ କଣା ହୋଇଗଲେ, ଗୋଟିଏ ଚକ୍ଷୁ ଚନ୍ଦ୍ରମା ପରି କ୍ଷୀଣ ପ୍ରକାଶ ଯୁକ୍ତ ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ପରି ସତେଜ, ଏପରି କିଛି ନୁହଁ । ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ସମାନ ପ୍ରକାଶ ପ୍ରଦାନ କରୁଥିବା ଏବଂ ଚନ୍ଦ୍ରମାଙ୍କ ଭଳି ଶିତଳତା ପ୍ରଦାନ କରୁଥିବା ଗୁଣ ଭଗବାନଙ୍କ ନିକଟରେ ରହିଛି । ସୂର୍ଯ୍ୟ, ଚନ୍ଦ୍ର ମାତ୍ର ପ୍ରତୀକ ଅଟନ୍ତି, ଅର୍ଥାତ୍ ଚନ୍ଦ୍ର-ସୂର୍ଯ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟିବାଲା) ତଥା ପ୍ରକ୍ଷୋଳିତ ଅଗ୍ନିରୂପୀ ମୁଖବାଲା ନିଜର ତେଜ ଦ୍ୱାରା ଏହି ଜଗତକ୍ର ତପାଇଲା ଭଳି ଦେଖୁଛି ।

ଦ୍ୟାବାପୃଥିବ୍ୟୋରିଦମନ୍ତରଂ ହି

ବ୍ୟାପ୍ତଂ ତ୍ୱୟେକେନ ଦିଶଷ୍ଟ ସର୍ବାଃ । ଦୃଷ୍କାଭୂତଂ ରୂପମୁଗ୍ରଂ ତବେଦଂ

ଲୋକତ୍ରୟଂ ପ୍ରବ୍ୟଥିତଂ ମହାତ୍ପନ୍ ॥ ୨ ୦ ॥

ହେ ମହାତ୍ପନ୍ ! ଅନ୍ତରିକ୍ଷ ଏବଂ ପୃଥିବୀ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଆକାଶ ତଥା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଦିଗ, ଏକମାତ୍ର ଆପଣଙ୍କଠାରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ରହିଛି । ଆପଣଙ୍କର ଏହି ଅଲୌକିକ ଏବଂ ଭୟଙ୍କର ରୂପକୁ ଦେଖି ତିନିଲୋକ ଅତ୍ୟନ୍ତ ବ୍ୟଥିତ ହେଉଛନ୍ତି ।

ଅମୀ ହି ତ୍ୱାଂ ସୁରସଂଘା ବିଶନ୍ତି

କେଚିଦ୍ଭୀତାଃ ପ୍ରାଞ୍ଜଳୟୋ ଗୃଣନ୍ତି । ସ୍ୱସ୍ତୀତ୍ୟୁକ୍ତା ମହର୍ଷିସିଦ୍ଧସଂଘାଃ ।

ସ୍ତୁବନ୍ତି ତ୍ୱାଂ ସ୍ତୁତିଭିଃ ପୁଷଲାଭିଃ ॥ ୨ ୧॥

ସେହି ଦେବତା ମାନଙ୍କ ସମୂହ ମଧ୍ୟ ଆପଣଙ୍କ ଭିତରେ ହିଁ ପ୍ରବେଶ କରୁଛନ୍ତି ଏବଂ କିଛି ଭୟଭୀତ ହୋଇ ହାତଯୋଡ଼ି ଆପଣଙ୍କ ଗୁଣଗାନ କରୁଛନ୍ତି । ମହର୍ଷି ଏବଂ ସିଦ୍ଧଜନଙ୍କ ସମୁଦାୟ ସ୍ୱୱି ବାଚକ ଅର୍ଥାତ୍ କଲ୍ୟାଣ ହେଉ ! ଏପରି କହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ୱୋତ୍ର ଦ୍ୱାରା ଆପଣଙ୍କ ୟୁତି କରୁଛନ୍ତି ।

ରୁଦ୍ରାଦିତ୍ୟା ବସବୋ ୟେ ଚ ସାଧ୍ୟ

ବିଶ୍ୱେଽଶ୍ୱିନୌ ମରୁତଞ୍ଜୋଷ୍ମପାଷ୍ଟ

# ାଗନ୍ଧର୍ବୟକ୍ଷାସୁରସିଦ୍ଧସଂଘା ବୀକ୍ଷନ୍ତେ ତ୍ୱଂ ବିସ୍ମିତାଶ୍ଚୈବ ସର୍ବେ ॥୨୨॥

ରୁଦ୍ର, ଆଦିତ୍ୟ, ବସୁ, ସାଧ୍ୟ, ବିଶ୍ୱଦେବ, ଅଶ୍ୱିନୀ କୁମାର, ବାୟୁଦେବ ଏବଂ ପିଡୃଗଣ ତଥା ଗନ୍ଧର୍ବ, ଯକ୍ଷ, ରାକ୍ଷସ ଏବଂ ସିଦ୍ଧ ସମୁଦାୟ ସମଷ୍ଟେ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟଭାବରେ ଆପଣଙ୍କୁ ଦେଖୁଛନ୍ତି, ଅର୍ଥାତ୍ ଆପଣଙ୍କୁ ଦେଖି ମଧ୍ୟ କିଛି ବୁଝିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । କାରଣ ତାହାଙ୍କ ନିକଟରେ ସେହି ଦୃଷ୍ଟି ହିଁ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀକୃଷ ପୂର୍ବରୁ କହିଥିଳେ ଯେ, ଆସୁରୀ ସ୍ୱଭାବଯୁକ୍ତ ଲୋକେ ମୋତେ ତୁଚ୍ଛ କହି ସୟୋଧିତ କରିଥାନ୍ତି । ସାମାନ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟ ପରି ମାନୁଥାନ୍ତି । ଯେତେବେଳେ କି ମୁଁ ପରମ ଭାବରେ ଛିତ ପରମେଶ୍ୱର ରୂପ ଅଟେ । ଯଦ୍ୟପି ମୁଁ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ଆଧାରବାଲା ହିଁ ରହିଥାଏ । ତାହାର ବିୟାର ଏଠାରେ ରହିଛି ଯେ, ସେ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ଭାବରେ ଦେଖୁଛନ୍ତି, ଯଥାର୍ଥତଃ ବୁଝି ପାରୁ ନାହାଁନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ଦେଖୁନାହାନ୍ତି ।

ରୂପଂ ମହତ୍ତେ ବହୁବଲ୍ମନେତ୍ରଂ ମହାବାହୋ ବହୁବାହୂରୁପାଦମ୍ । ବହୂଦରଂ ବହୁଦଂଷ୍ଟ୍ରାକରାଲଂ

ଦୃଷ୍ଟ। ଲୋକାଃ ପ୍ରବ୍ୟଥିତାୟଥାହମ୍ ॥ ୨୩ ॥

ହେ ମହାବାହୋ ! (ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅର୍କୁନ ଉଭୟେ ମହାବାହୋ ଅଟନ୍ତି । ପ୍ରକୃତ୍ତିର ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ମହାନ ସଭାରେ ଯାହାର କାର୍ଯ୍ୟକ୍ଷତ୍ର ଥିବ, ସେ ହିଁ ମହାବାହୁ ଅଟନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷ ମହାନତା କ୍ଷେତ୍ରରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ, ଅଧିକତମ ସୀମାରେ ଅଛନ୍ତି, ଅର୍କୁନ ତାହାର ପ୍ରବେଶିକାରେ ଅଛନ୍ତି, ମାର୍ଗରେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଅଛନ୍ତି । ମଞ୍ଜିଲ୍ (ଧାମ) ଲକ୍ଷ୍ୟ ମାର୍ଗର ଅନ୍ୟ ତଟ ହିଁ ତ ଅଟନ୍ତି) । ହେ ମହାବାହୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ! ଆପଣଙ୍କର ବହୁତ ମୁଖ ଏବଂ ନେତ୍ରଯୁକ୍ତ ବହୁତ ହାତ, ଜଘଂ ଏବଂ ପାଦଯୁକ୍ତ, ବହୁତ ଉଦର ଯୁକ୍ତ, ଅନେକ ବିକରାଳ ଦାନ୍ତଯୁକ୍ତ ମହାନ୍ ରୂପକୁ ଦେଖି ସମୟେ ବ୍ୟାକୁଳ ହେଉଛନ୍ତି । ମୁଁ ମଧ୍ୟ ବ୍ୟାକୁଳ ହେଉଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଅର୍କୁନଙ୍କୁ କିଛି ଭୟ ହେଉଛି ଯେ, ଶ୍ରୀକୃଷ ଏତେ ମହାନ୍ ଅଟନ୍ତି !

ନଭଃଷ୍ଟଶଂ ଦୀପ୍ତମନେକବର୍ତ୍ତିଂ ବ୍ୟାତ୍ତାନନଂ ଦୀପ୍ତବିଶାଲନେତ୍ରମ୍ । ଦୃଷ୍ଟା ହି ତ୍ୱାଂ ପ୍ରବ୍ୟଥିତାନ୍ତରାତ୍ମା ଧୃତିଂ ନ ବିନ୍ଦାମି ଶମଂ ଚ ବିଷ୍ତୋ ॥୨୪॥ ବିଶ୍ୱରେ ସର୍ବତ୍ର ଅଣୁ ରୂପରେ ବ୍ୟାପ୍ତ ହେ ବିଷ୍ଣୁ ! ଆକାଶକୁ ସ୍ପର୍ଶ କରୁଥିବା ପ୍ରକାଶମାନ ଅନେକ ରୂପ ଯୁକ୍ତ, ପ୍ରସାରିତ ମୁଖ ଏବ ପ୍ରକାଶମାନ ବିଶାଳ ନେତ୍ରଯୁକ୍ତ ଆପଣଙ୍କୁ ଦେଖି ବିଶେଷ ରୂପରେ ଭୟଭୀତ ଅଚ୍ଚଃକରଣଯୁକ୍ତ ମୁଁ ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଓ ମନର ସମାଧାନରୂପୀ ଶାନ୍ତି ପାଉନାହିଁ ।

ଦଂଷ୍ଟ୍ରାକରାଲାନି ଚ ତେ ମୁଖାନି

ଦୃଷ୍ଟିବ କାଲାନଲସନ୍ନିଭାନି ।

ଦିଶୋ ନ ଜାନେ ନ ଲଭେ ଚ ଶର୍ମ

ପସୀଦ ଦେବେଶ ଜଗନ୍ନିବାସ ॥ ୨ ୫ ॥

ଆପଣଙ୍କ ବିକରାଳ ଦାନ୍ତ ଏବଂ କାଳାଗ୍ନି (କାଳ ନିମନ୍ତେ ମଧ୍ୟ ଅଗ୍ନି ଅଟେ ପରମାତ୍ଯା) ସମାନ ପ୍ରକ୍ୱୋଳିତ ମୁଖକୁ ଦେଖି ମୁଁ ଦିଗମାନଙ୍କୁ ଜାଣିପାରୁ ନାହିଁ । ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରୁ ପ୍ରକାଶିତ ଦେଖି ଦିଗ ଭ୍ରମ ହୋଇଯାଉଛି । ଆପଣଙ୍କ ଏହି ରୂପକୁ ଦେଖି ମୋତେ ସୁଖ ମଧ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉ ନାହିଁ । ହେ ଦେବେଶ ! ହେ ଜଗନ୍ନିବାସ ! ଆପଣ ପ୍ରସନ୍ନ ହୁଅନ୍ତୁ ।

ଅମୀ ଚ ତ୍ୱାଂ ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ରସ୍ୟ ପୁତ୍ରାଃ

ସର୍ବେ ସହୈବାବନିପାଳସଂଘୈଃ ।

ଭୀଷ୍ପୋ ଦ୍ରୋଣଃ ସୂତପୁତ୍ରୟଥାସୌ

ସହାସ୍ମଦୀୟୈରପି ୟୋଧମୁଖ୍ୟେଃ ॥ ୨ ୬॥

ସେ ସମଞ୍ଚେ ଧୁତରାଷ୍ଟ୍ର ପୁତ୍ର ରାଜାମାନଙ୍କ ସମୁଦାୟ ସହିତ ଆପଣଙ୍କ ଭିତରେ ସମାହିତ ହେଉଛନ୍ତି ଏବଂ ଭୀଷ୍ମ ପିତାମହ, ଦ୍ରୋଣାଚାର୍ଯ୍ୟ ତଥା ସେହି ସୂତପୁତ୍ର କର୍ଷ୍ଣ । (ଯାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଅର୍ଜୁନ ବହୁତ ଭୟଭୀତ ଥିଲେ, ସେହି କର୍ଷ୍ଣ) ଏବଂ ଆୟ ପକ୍ଷରେ ଥିବା ପ୍ରଧାନ ଯୋଦ୍ଧା ସହିତ ସମଞ୍ଜେ–

ବକ୍ତାଣି ତେ ତ୍ୱରମାଣା ବିଶନ୍ତି

ଦଂଷ୍ଟ୍ରାକରାଲାନି ଭୟାନକାନି ।

କେଚିଦ୍ବିଲଗ୍ନା ଦଶନାନ୍ତରେଷୁ

ସଂଦୃଶ୍ୟନ୍ତେ ଚୂର୍ଣ୍ଣିତୈରୁଉମାଙ୍ଗୈଃ ॥୨୭॥

ବଡ଼ ବେଗରେ ବିକରାଳ ଦାନ୍ତଯୁକ୍ତ ଭୟାନକ ମୁଖରେ ପ୍ରବେଶ କରିଥାନ୍ତି । ତଥା ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେତେକ ଚୂର୍ତ୍ତ ହୋଇ ଆପଣଙ୍କ ଦୁଇଦାନ୍ତ ମଧ୍ୟରେ ଲାଗି ଅଟକି ରହିଥିବା ଦେଖା ଯାଉଛନ୍ତି । ସେ ସମୟେ କିପରି ବେଗରେ ପ୍ରବେଶ କରୁଛନ୍ତି ? ବର୍ତ୍ତମାନ ତାହାଙ୍କ ବେଗକୁ ଦେଖିବା –

# ୟଥା ନଦୀନାଂ ବହବୋଽୟୁବେଗାଃ ସମୁଦ୍ରମେବାଭିମୁଖା ଦ୍ରବନ୍ତି ।

ତଥା ତବାମୀ ନରଲୋକବୀରା

ବିଶନ୍ତି ବଲ୍ତାଣ୍ୟଭିବିକ୍ସଲନ୍ତି ॥୨୮॥

ଯେପରି ନଦୀମାନଙ୍କ ପ୍ରବଳ ବେଗରେ ଆସୁଥିବା ଜଳ ପ୍ରବାହ ନିଜ ଭିତରେ ବିକରାଳ ରୂପ ଧାରଣ କରି ମଧ୍ୟ ସମୁଦ୍ର ଆଡ଼ୁକ ଦୌଡ଼ିଥାନ୍ତି, ସମୁଦ୍ରରେ ପ୍ରବେଶ କରିଯାଇଥାନ୍ତି, ଠିକ୍ ସେହିପରି ସେହି ସୂରବୀର ମନୁଷ୍ୟ ସମୁଦାୟ ଆପଣଙ୍କ ପ୍ରଜୋଳିତ ମୁଖରେ ପ୍ରବେଶ କରୁଛନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ସେମାନେ ସ୍ୱୟଂ ସୁରବୀର ତ ଅଟନ୍ତି କିନ୍ତୁ ଆପଣ ସମୁଦ୍ରବତ୍ ଅଟନ୍ତି । ଆପଣଙ୍କ ସମକ୍ଷ ସେମାନଙ୍କ ବଳ ଅତି ଅନ୍ଧ ଅଟେ । ସେମାନେ କାହିଁକି ଏବଂ କେଉଁ ପ୍ରକାର ପ୍ରବେଶ କରୁଛନ୍ତି ? ଏହା ନିମନ୍ତେ ଜଦାହର ଦେଉଛନ୍ତି–

ୟଥା ପ୍ରଦୀପ୍ତଂ କ୍ୱଳନଂ ପତଙ୍ଗା । ବିଶନ୍ତି ନାଶାୟ ସମୃଦ୍ଧବେଗାଃ ।

ତଥିବ ନାଶାୟ ବିଶନ୍ତି ଲୋକା–

ୟବାପି ବଲ୍ଲାଣି ସମୃଦ୍ଧ ବେଗାଃ ॥ ୨୯॥

ଯେପରି ପତଙ୍ଗ ନଷ୍ଟ ହେବାପାଇଁ ହିଁ ପ୍ରଜ୍ଞୋଳିତ ଅଗ୍ନିରେ ଅତି ବେଗରେ ପ୍ରବେଶ କରିଥାନ୍ତି । ସେପରି ଏହି ପ୍ରାଣୀମାନେ ମଧ୍ୟ ନିଜର ବିନାଶ ନିମନ୍ତେ ଆପଣଙ୍କ ମୁଖରେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ବେଗରେ ପ୍ରବେଶ କରୁଛନ୍ତି ।

ଲେଲିହ୍ୟସେ ଗ୍ରସମାନଃ ସମନ୍ତା-

ଲ୍ଲୋକାନ୍ ସମଗ୍ରାନ୍ ବଦନୈର୍କ୍ସଲଦ୍ଭିଃ । ତେଜୋଭିରାପୂର୍ୟ୍ୟ ଜଗତ୍ ସମଗ୍ରଂ

ଭାସୟବୋଗାଃ ପ୍ରତପତ୍ତି ବିଷ୍ପେ ।।୩୦।।

ଆପଣ ସେହି ସମୟ ଲୋକଙ୍କୁ ପ୍ରଜ୍ଞୋଳିତ ମୁଖ ହ୍ୱାରା ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରୁ ଗ୍ରାସ କରି ଚାଟୁଛନ୍ତି । ତାହାଙ୍କୁ ଆସ୍ୱାଦନ କରୁଛନ୍ତି । ହେ ସର୍ବବ୍ୟାପକ ପରମାତ୍ପନ୍ ! ଆପଣଙ୍କ ଉଗ୍ର ପ୍ରଭା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜଗତକୁ ନିଜର ତେଜରେ ବ୍ୟାପ୍ତ କରି ତପାଉଛନ୍ତି । ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ଏହିକି ଯେ, ପ୍ରଥମେ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ ପରମ ତଭ୍ୱରେ ବିଲିନ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ତତ୍ପଣ୍ଟାତ୍ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର କୌଣସି ପ୍ରୟୋଜନ ରହି ନଥାଏ । ତେଣୁକରି ସେ ମଧ୍ୟ ସେହି ସ୍ୱରୂପରେ ବିଲୀନ ହୋଇଯାଆନ୍ତି ଅର୍ଜୁନ ଦେଖିଲେ ଯେ, କୌରବ ପକ୍ଷ, ତଦନନ୍ତର ନିଜ ପକ୍ଷର ଯୋଦ୍ଧା ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ମୁଖରେ

ବିଲୀନ ହୋଇଯାଆନ୍ତି ।

ଆଖ୍ୟାହି ମେ କୋ ଭବାନୁଗ୍ରରୂପୋ

ନମୋଃସ୍ତୁ ତେ ଦେବବର ପ୍ରସୀଦ ।

ବିଜ୍ଞାତୁମିଚ୍ଛାମି ଭବନ୍ତମାଦ୍ୟଂ

ନ ହି ପ୍ରଜାନାମି ତବ ପ୍ରବୃତ୍ତିମ୍ ॥୩୧॥

ମୋତେ କୁହନ୍ତୁ ଯେ, ଭୟଙ୍କର ଆକାରଯୁକ୍ତ ଆପଣ କିଏ ? ହେ ଦେବତା ମାନଙ୍କରେ ଶ୍ରେଷ ! ଆପଣଙ୍କୁ ନମୟାର । ଆପଣ ପ୍ରସନ୍ନ ହୁଅନ୍ତୁ । ହେ ଆଦି ସ୍ୱରୂପ ମୁଁ ଆପଣଙ୍କୁ ସମ୍ୟକ୍ ରୂପରେ ଜାଣିବାକୁ ଚାହୁଁଛି । (ଆପଣ କିଏ ? କଣ କରିବାକୁ ଚାହୁଁଛନ୍ତି ?) କାରଣ ଆପଣଙ୍କ ପ୍ରବୃତ୍ତି ଏବଂ ଚେଷ୍ଟାକୁ ବୁଝିପାରୁ ନାହିଁ – ଏ ବିଷୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ କହୁଛନ୍ତି–

ଶ୍ରୀ ଭଗବାନ୍ସବାଚ

କାଲେ। ଽସ୍ମି ଲୋକକ୍ଷୟକୃତ୍ ପ୍ରବୃଦ୍ଧୋ

ଲୋକାବ୍ ସମାହର୍ତ୍ତୁମିହ ପ୍ରବୃତ୍ତଃ ।

ରତେଽପି ତ୍ୱାଂ ନ ଭବିଷ୍ୟନ୍ତି ସର୍ବେ

ୟେ ବେସ୍ଥିତାଃ ପ୍ରତ୍ୟନୀକେଷ୍ଠ ୟୋଧାଃ ॥୩୨॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମୁଁ ଲୋକଙ୍କୁ ନାଶ କରୁଥିବା କାଳ ଅଟେ ଏବଂ ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହି ଲୋକମାନଙ୍କୁ ନଷ୍ଟ କରିବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଛି । ପ୍ରତି ପକ୍ଷୀମାନଙ୍କ ସୈନ୍ୟ ବାହିନୀରେ ଯେତେ ଯୋଦ୍ଧା ଅଛନ୍ତି ସେ ସମୟେ ତୁମ ବିନା ମଧ୍ୟ ରହିବେ ନାହିଁ । ସେମାନେ ଜୀବିତ ବଞ୍ଚବେ ନାହିଁ । ତେଣୁ କରି ମୁଁ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଛି ।

ତସ୍ତାତ୍ତ୍ୱମୃତ୍ତିଷ ୟଶୋ ଲଭସ୍କ

କିତ୍ୱା ଶତ୍ରୁନ୍ ଭୁଙ୍କକ୍ଷ୍ମ ରାକ୍ୟଂ ସମୃଦ୍ଧମ୍ । ମୟୈବୈତେ ନିହତାଃ ପୂର୍ବମେବ

ନିମିତ୍ତମାତ୍ରଂ ଭବ ସବ୍ୟସାଚିନ୍ ।।୩୩॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁମେ ଯୁଦ୍ଧ ନିମନ୍ତେ ଠିଆ ହୁଅ ଏବଂ ଯଶପ୍ରାପ୍ତ କର । ଶତ୍ରୁମାନଙ୍କୁ ଜୟ କର ଏବଂ ସମୃଦ୍ଧି ସମ୍ପନ୍ଧ ରାଜ୍ୟ ଭୋଗକର । ଏହି ସବୁ ଶୁରବୀର ମୋ ଦ୍ୱାରା ପୂର୍ବରୁ ହିଁ ମରିଯାଇଛନ୍ତି । ହେ ସବ୍ୟ ସାଚୀନ୍ ! ତୁମେ କେବଳ ନିମିତ୍ତ ମାତ୍ର ହୁଅ । ପ୍ରାୟଃ ସର୍ବତ୍ର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଛନ୍ତି ଯେ, ସେହି ପରମାତ୍ଯା ସ୍ୱୟଂ ନା କିଛି କରାଇଥାନ୍ତି ତଥା ନା ସଂଯୋଗ ହିଁ କରାଇଥାନ୍ତି । ମୋହ ଦ୍ୱାରା ଆବୃତ୍ତ ବୁଦ୍ଧି ଯୋଗୁଁ ଲୋକେ କହନ୍ତି ଯେ, ପରମାତ୍ଯା ହିଁ ସବୁକିଛି କରିଥାନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ଏଠାରେ ସେ ସ୍ୱୟଂ

ତାଳ ଠୁକି ଛିଡ଼ା ହୋଇଯାଇଥାନ୍ତି ଯେ, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! କର୍ଭା ଓ ଧର୍ତ୍ତା ତ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ମୋ ଦ୍ୱାରା ଏମାନେ ପ୍ରଥମରୁ ହିଁ ମରିଯାଇଛନ୍ତି । ତୁମେ ନିମିଉ ରୂପରେ କେବଳ ଛିଡ଼ାହୁଅ ଏବଂ ଯଶକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କର । ଏହା ଏଥିପାଇଁ ଯେ, 'ସୋ କେବଳ ଭଗତହ୍ନ ହିତ ଲାଗୀ' – ଅର୍ଜୁନ ସେହି ଅବସ୍ଥାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ଯୋଗୁଁ ଭଗବାନ ସ୍ୱୟଂ ନିର୍ବିବାଦ ଦେଇ ଠିଆ ହୋଇ ଗଲେ । ଅନୁରାଗ ହିଁ ଅର୍ଜୁନ ଅଟେ । ଅନୁରାଗୀ ନିମନ୍ତେ ଭଗବାନ ସଦୈବ ଉପସ୍ଥିତ ଥାଆନ୍ତି, ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ସେ କର୍ଭା ଅଟନ୍ତି । ଅନୁରାଗୀ ନିମନ୍ତେ ହୁଦୟରେ ରଥୀ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ଏଠାରେ ଗୀତାରେ ତୃତୀୟ ଥର ସାମ୍ରାଜ୍ୟର ପ୍ରକରଣ ଆସିଲା । ପ୍ରଥମେ ଅର୍ଜୁନ ଲଢିବାକୁ ଚାହୁଁନଥିଲେ । ସେ କହିଲେ ଯେ, ପୃଥିବୀର ଧନଧନ୍ୟ ସମ୍ପନ୍ଧ ଅକଞ୍ଜକ ସାମ୍ରାଜ୍ୟ ତଥା ଦେବତାମାନଙ୍କ ସ୍ୱାମିତ୍ୱ ଅଥବା ତ୍ରୈଲୋକ୍ୟ ରାଜ୍ୟରେ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ସେହି ଉପାୟକୁ ଦେଖୁନାହିଁ, ଯାହାକି ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ଶୁଖାଉଥିବା ମୋର ଏହି ଶୋକକୁ ଦୂରକରି ପାରିବ । ଯେତେବେଳେ ଛଟପଟ ହେବା ଲାଗି ରହିବ, ତେବେ ଆୟଙ୍କୁ ସେହି ସାମ୍ରାଜ୍ୟ ଦରକାର ନାହିଁ । ଯୋଗେଶ୍ୱର କହିଲେ ଏହି ଯୁଦ୍ଧରେ ଯଦି ହରିବ ତେବେ ଦେବତ୍ୱ ଏବଂ ଜିଶିଲେ ମହାମହିମ ସ୍ଥିତି ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ଏଠାରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଏହି ଶତ୍ରୁ ମୋ ଦ୍ୱାରା ମରିଯାଇଛନ୍ତି , ତୁମେ ନିମିଉ ମାତ୍ର ହୋଇଯାଅ, ଯଶକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କର ଏବଂ ସମୃଦ୍ଧି ରାଜ୍ୟକୁ ଭୋଗ କର । ପୁନଃ ସେହି କଥା ! ଯେଉଁ କଥା ଶୁଣିଲେ ଅର୍ଜୁନ ଚମକୁ ଥାଏ । ଯେଉଁଥିରେ ସେ ଶୋକକୁ ଦୂର କରିବା ଉପାୟ ଦେଖୁନଥିଲେ । କ'ଣ ପୁନଃ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ସେହି ରାଜ୍ୟ ହିଁ ଦେବେ ? ନାହିଁ, ବସ୍ତୁତଃ ବିକାରମାନଙ୍କ ଅନ୍ତ ସହିତ ପରମାତ୍ଯା ସ୍ୱରୂପର ସ୍ଥିତି ହିଁ ବାଣ୍ଡବିକ ସମୃଦ୍ଧି ଅଟେ । ଯାହାକି ସ୍ଥିର ସମ୍ପତ୍ତି ଅଟେ । ଯାହାର କେବେ ବି ବିନାଶ ହୁଏ ନାହିଁ । ଏହା ରାଜ ଯୋଗର ପରିଣାମ ଅଟେ ।

# ଦ୍ରୋଶଂ ଚ ଭୀଷ୍ମଂ ଚ ଜୟଦ୍ରଥଂ ଚ କର୍ଷିଂ ତଥାନ୍ୟାନପି ୟୋଧବୀରାଚ୍ । ମୟା ହତାଂସ୍କ୍ରଂ ଜହି ମା ବ୍ୟଥିଷା ୟୁଧ୍ୟସ୍କ ଜେତାସି ରଣେ ସପଦ୍ନାଚ୍ ॥୩୪॥

ଦ୍ରୋଣ, ଭୀଷ୍ମ, ଜୟଦ୍ରଥ, କର୍ଣ୍ଣ ତଥା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବହୁ ଲୋକ ମୋ ଦ୍ୱାରା ମରାଯାଇଥିବା ଯୋଦ୍ଧାମାନଙ୍କୁ ତୁମେ ମାର । ଭୟ କର ନାହିଁ । ସଂଗ୍ରାମରେ ଶତ୍ରୁମାନଙ୍କୁ ତୁମେ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ରୂପରେ ଜିଣିବ । ତେଣୁ କରି ଯୁଦ୍ଧ କର । ଏଠାରେ ମଧ୍ୟ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହିଲେ ଯେ, ମୋ ଦ୍ୱାରା ମରାଯାଇଛନ୍ତି । ଏହି ମରିଥିବା ଲୋକଙ୍କୁ ତୁମେ ମାର । ସଷ୍ଟ କଲେ ଯେ, ମୁଁ କର୍ଭା ଅଟେ । ଯେତେବେଳେ କି ପଞ୍ଚମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ୧୩,୧୪ ଏବଂ ୧୫ ଶ୍ଳୋକରେ ସେ କହିଥିଲେ - ଭଗବାନ ଅକର୍ଭା ଅଟନ୍ତି । ୧୮ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଶୁଭ ଅଶୁଭ ପ୍ରତ୍ୟେକ କାର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପନ୍ନ ହେବାରେ ପାଞ୍ଜୋଟି କାରଣ ରହିଥାଏ - 'ଅଧ୍ୟାନ', 'କର୍ଭା', 'କରଣ', 'ଚେଷା' ଏବଂ 'ଦୈବ'।

ଯେଉଁ ମାନେ କହୁଥାନ୍ତି ଯେ, କୈବଲ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ ପରମାତ୍ଯା ହିଁ କର୍ତ୍ତା ଅଟନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ସେମାନେ ଅବିବେକୀ ଯଥାର୍ଥକୁ ଜାଣିନାହାଁନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ଭଗବାନ କିଛି କରନ୍ତି ନାହିଁ । ତେବେ ଏପରି ବିରୋଧାଭାଷ କାହିଁକି ?

ବସ୍ତୁତ ପ୍ରକୃତ୍ତି ଓ ପରମାତ୍ମା ପୁରୁଷଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗୋଟିଏ ସୀମାରେଖା ରହିଛି । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରକୃତ୍ତିର ପରମାଣୁଗୁଡ଼ିକର ଦବାବ୍ ଆଧିକ୍ୟ ହୋଇଥାଏ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମାୟା ପେରଣା ଦେଇଥାଏ ଏବଂ ଯେତେବେଳେ ସାଧକ ପକ୍ରିତ୍ର ଉପରକ ଉଠିଯାଇ ଇଷ୍ଟ, ଈଶ୍ୱର ଅଥବା ସଦ୍ଗ୍ରବଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟ କ୍ଷେତ୍ତରେ ପ୍ରବେଶ ପ୍ରାପ୍ତ କରିନେଇଥାଏ ତାହା ପରେ, ସଦ୍ଗୁରୁ, ଇଷ୍ଟ(ମନେ ରଖନ୍ତୁ ଯେ, ପ୍ରେରକ ସ୍ଥାନରେ ସଦ୍ଗୁରୁ, ଇଷ୍ଟ , ଆତ୍ଯା, ପରମାତ୍ମା , ଭଗବାନ ପରସ୍କର ପର୍ଯ୍ୟାବାଚୀ ଅଟେ । କିଛି ମଧ୍ୟ ଏମାନେ କୁହନ୍ତ ନା କାହିଁକି ,ବସ୍ତୁତଃ ଭଗବାନ ହିଁ କହିଥାନ୍ତି ।) ହୁଦୟରେ ରଥ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଆତ୍ପାରେ ଜାଗୁତ ହୋଇ ସେହି ଅନୁରାଗୀ ସାଧକଙ୍କ ସ୍ୱୟଂ ପଥ ସଞ୍ଚାଳନ କରିବାରେ ଲାଗି ଯାଇଥାନ୍ତି । ପୂଜ୍ୟେ ଗୁରୁ ମହାରାଜ କହୁଥିଲେ ଯେ, ହୋ ! ଯେଉଁ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ରହିଛି । ଆୟର ରହିଛି, ଯେଉଁ ସ୍ଥଳରେ ଆୟେ ଠିଆ ହୋଇଛେ, ସେହି ସ୍ଥଳକୁ ସ୍ୱୟଂ ଭଗବାନ ଓହ୍ଲାଇ ଆସି ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆତ୍ପାରେ ଜାଗୃତ ହୋଇଯାଇନାହାନ୍ତି । ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସଠିକ୍ ରପରେ ସାଧନ ପାରୟ ହୋଇନଥାଏ । ଏହା ପରେ ଯାହା କିଛି ସାଧକ ଦ୍ୱାରା ପାର ଲାଗିଥାଏ ତାହା ସଦ୍ଗ୍ର ହିଁ ଦେଇଥାନ୍ତି । ସାଧକ ତ ନିମିତ୍ତ ମାତ୍ର ହୋଇ, ତାଙ୍କର ସଙ୍କେତ ଏବଂ ଆଦେଶରେ କେବଳ ଚାଲିଯାଉଥାନ୍ତି । ସାଧକଙ୍କ ବିଜୟ ମଧ୍ୟ ସେ ହିଁ ପ୍ରଦାନ କରିଥାନ୍ତି । ଏପରି ଅନୁରାଗୀ ନିମନ୍ତେ ଈଶ୍ୱର ନିଜର ଦୃଷ୍ଟିରେ ଦେଖୁଥାନ୍ତି ଏବଂ ନିଜର ସ୍ୱରୂପ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପହଞ୍ଚାଇଥାନ୍ତି । ଏହା ହିଁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ମୋ ଦ୍ୱାରା ମରାଯାଇଥିବା ଏହି ଶତ୍ରମାନଙ୍କ ତୁମେ ମାର । ନିଷ୍ଟୟ ହିଁ ତୁମର ବିଜୟ ହେବ, ଯେହେଡ଼ ମୁଁ ତମ ନିକଟରେ ଠିଆ ହୋଇଛି ।

ସଞ୍ଜୟ ଉବାଚ

ଏତ୍ରଚ୍ଛୁତ୍ୱା ବଚନଂ କେଶବସ୍ୟ

# କୃତାଞ୍ଜଲିର୍ବେପମାନଃ କିରୀଟୀ । ନମସ୍ଟତ୍ତା ଭୂୟ ଏବାହ କୃଷ୍ଣଂ ସଗଦ୍ୱଗଦଂ ଭୀତଭୀତଃ ପ୍ରଶମ୍ୟ ॥୩୫॥

ସଂଯୟ କହିଲେ (ଯାହାକିଛି ଅର୍କୁନ ଦେଖିଲେ, ଠିକ୍ ସେହିପରି ସଂଯୟ ମଧ୍ୟ ଦେଖିଥିଲେ) ଅଜ୍ଞାନରେ ଆଚ୍ଛାଦିତ ମନ ହିଁ ଅନ୍ଧ ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ର , କିନ୍ତୁ ଏପରି ମନ ମଧ୍ୟ ସଂଯମ ମାଧ୍ୟମରେ ସମ୍ୟକ୍ ରୂପରେ ଦେଖୁଥାଏ, ଶୁଣୁଥାଏ ଏବଂ ବିଚାର କରୁଥାଏ । କେଶବଙ୍କ ଏହି ଉପରୋକ୍ତ ବଚନକୁ ଶୁଣି କୀରଟି ଧାରୀ ଅର୍କୁନ ଭୟଭୀତ ହୋଇ କମ୍ପିତ ଅବସ୍ଥାରେ ହାତଯୋଡ଼ି ନମୟାର କରି ପୁନଃ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଗଦ୍ଗଦ୍ ବାଣୀରେ ଏପରି କହିଲେ-

# ଅର୍ଜୁନ ଉବାଚ ସ୍ଥାନେ ହୃଷୀକେଶ ତବ ପ୍ରକୀର୍ତ୍ୟା କଗତ୍ ପ୍ରହୃଷ୍ୟତ୍ୟନୁରକ୍ୟତେ ଚ । ରକ୍ଷାଂସି ଭୀତାନି ଦିଶୋ ଦ୍ରବନ୍ତି ସର୍ବେ ନମସ୍ୟନ୍ତି ଚ ସିଦ୍ଧସଂଘାଃ ।।୩୬॥

ହେ ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ହୃଷିକେଶ ! ଏହା ଉଚିତ ଯେ, ଆପଣଙ୍କ କିର୍ତ୍ତୀ ଦ୍ୱାରା ସଂସାର ହର୍ଷିତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଅନୁରାଗ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ । ଆପଣଙ୍କ ମହିମା ଦ୍ୱାରା ଭୟଭୀତ ହୋଇ ରାକ୍ଷସ ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗକୁ ଦୌଡ଼ି ପଳାଉଛନ୍ତି ଏବଂ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସିଦ୍ଧଗଣଙ୍କ ସମୁଦାୟ ଆପଣଙ୍କ ମହିମାକୁ ଦେଖି ନମୟାର କରୁଛନ୍ତି ।

## କସ୍ମାଚ୍ଚ ତେ ନ ନମେରଚ୍ ମହାତ୍ପତ୍ ଗରୀୟସେ ବ୍ରହ୍ମଶୋଽପ୍ୟାଦିକର୍ତ୍ତେ । ଅନନ୍ତ ଦେବେଶ କଗନ୍ନିବାସ ତ୍ୱମକ୍ଷରଂ ସଦସଉତ୍ ପରଂ ୟତ୍ ॥୩୭॥

ହେ ମହାତ୍ମନ୍ ! ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କର ମଧ୍ୟ ଆଦିକର୍ଭ। ଏବଂ ସମୟଙ୍କ ଠାରୁ ବଡ଼ ଆପଣଙ୍କୁ ସେ ସମୟେ କିପରି ନମୟାର ନ କରିବେ ? କାରଣ ହେ ଅନନ୍ତ ! ହେ ଦେବେଶ ! ହେ ଜଗନ୍ନିବାସ ! ସତ୍ ଅସତ୍ ଏବଂ ତାହାଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ଅକ୍ଷର ଅର୍ଥାତ୍ ଅକ୍ଷୟ ସ୍ୱରୂପ ଆପଣ ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ଅର୍ଜୁନ ଅକ୍ଷୟ ସ୍ୱରୂପର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନ କରିଥିଲା । କେବଳ ବୌଦ୍ଧିକ ୟରରେ କଳ୍ପନା କରିବା ଅଥବା ମାନିନେବା ମାତ୍ରେ କୌଣସି ଏପରି ସ୍ଥିତି ମିଳିଯାଇ ନଥାଏ, ଯାହା ଅକ୍ଷୟ ଅଟେ । ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ସ୍ତ୍ରମସ୍ୟ ବିଶ୍ୱସ୍ୟ ପରଂ ନିଧାନମ୍ ।

ବେଉାସି ବେଦ୍ୟଂ ଚ ପରଂ ଚ ଧାମ

ଦ୍ୱୟା ତତଂ ବିଶ୍ୱମନନ୍ତରୂପ ॥୩୮॥

ଆପଣ ଆଦି ଦେବ ଏବଂ ସନାତନ ପୁରୁଷ ଅଟନ୍ତି । ଆପଣ ଏହି ଜଗତର ପରମ ଆଶ୍ରୟ ଏବଂ ଜ୍ଞାତା ଅଟନ୍ତି । ଜାଣିବା ଯୋଗ୍ୟ ତଥା ପରମଧାମ ଅଟନ୍ତି । ହେ ଅନନ୍ତ ସ୍ୱରୂପ, ଆପଣଙ୍କ ଭିତରେ ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜଗତ ବ୍ୟାପ୍ତ ଏବଂ ଆପଣ ସର୍ବତ୍ୱ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଟନ୍ତି ।

ବାୟୁର୍ୟମୋଽଗ୍ନିର୍ବରୁଣଃ ଶଶାଙ୍କଃ

ପ୍ରକାପତିସ୍ତ୍ରଂ ପ୍ରପିତାମହଣ୍ଟ ।

ନମୋ ନମୟେଃୟୁ ସହସ୍ରକୃତ୍ୱଃ

ପୁନଷ୍ଟ ଭୂୟୋଽପି ନମୋ ନମୟେ ॥୩୯॥

ଆପଣ ହିଁ ବାୟୁ, ଯମରାକ, ଅଗ୍ନି, ବରୁଣ, ଚନ୍ଦ୍ରମା ତଥା ପ୍ରକାଙ୍କ ସ୍ୱାମୀ ବ୍ରହ୍ମା ଏବଂ ବ୍ରାହ୍ମାଙ୍କ ମଧ୍ୟ ପିତା ଅଟନ୍ତି । ଆପଣଙ୍କୁ ସହସ୍ରବାର ନମୟାର । ବାରୟାର ନମୟାର । ଅତିଶୟ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ଭକ୍ତି ଯୋଗୁଁ ବାରୟାର ନମୟାର କରି ମଧ୍ୟ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ତୃଦ୍ଧି ହେଉନାହିଁ । ସେ କହୁଛନ୍ତି –

ନମଃ ପୁରସ୍ତାଦଥ ପୃଷ୍ଠତସ୍ତେ

ନମୋଽସ୍ତୁ ତେ ସର୍ବତ ଏବ ସର୍ବ ।

ଅନନ୍ତବୀର୍ଯ୍ୟାମିତ ବିକ୍ରମୟତ୍ୱଂ

ସର୍ବଂ ସମାପ୍ନୋଷି ତତୋଽସି ସର୍ବଃ ॥୪०॥

ହେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ସାମର୍ଥ୍ୟବାନ୍ ! ଆପଣଙ୍କୁ ଆଗରୁ ଏବଂ ପଛରୁ ମଧ୍ୟ ନମସ୍କାର । ହେ ସର୍ବାତ୍ପନ୍ ! ଆପଣଙ୍କୁ ଚତୁର୍ଦ୍ଧିଗରୁ ନମସ୍କାର କାରଣ ହେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ପରାକ୍ରମଶାଳୀ ! ଆପଣ ଚତୁର୍ଦ୍ଧିଗର ଏହି ସଂସାରକୁ ବ୍ୟାପ୍ତ କରି ରହିଛନ୍ତି । ତେଣୁ କରି ଆପଣ ହିଁ ସର୍ବରୂପ ଏବଂ ସର୍ବତ୍ର ବିଦ୍ୟମାନ । ଏହିପରି ବାରୟାର ନମସ୍କାର କରି ଭୟଭୀତ ଅର୍କୁନ ନିଜର ଭୁଲ୍ ନିମନ୍ତେ କ୍ଷମା ଭିକ୍ଷା କରୁଛନ୍ତି ।

ସଖେତି ମତ୍ୱା ପ୍ରସଭଂ ୟଦୁକ୍ତଂ

ହେ କୃଷ୍ଣ ହେ ୟାଦବ ହେ ସଖେତି ।

ଅଜାନତା ମହିମାନଂ ତବେଦଂ

#### ମୟା ପ୍ରମାଦାତ୍ ପ୍ରଶୟେନ ବାପି ॥୪୧॥

ଆପଣଙ୍କ ଏହି ପ୍ରଭାବକୁ ନକାଣି ଆପଣଙ୍କୁ ସଖା, ମିତ୍ର, ମାନି ମୋଦ୍ୱାରା ପ୍ରେମ ଅଥବା ପ୍ରମାଦ ବଶରେ ମଧ୍ୟ ହେ କୃଷ, ହେ ଯାଦବ, ହେ ସଖା, ଏହିପରି ଯାହା କିଛି ହଠ ପୂର୍ବକ କହି ଦେଇଛି, ତଥା–

### ୟଚ୍ଚାବହାସାର୍ଥମସତ୍କୃତୋଽସି

ବିହାରଶୟ୍ୟାସନଭୋଜନେଷ୍ଠ

ଏକୋ । ଅବାପ୍ୟଚ୍ୟୁତ ତତ୍ସମକ୍ଷଂ

ତତ୍କ୍ଷାମୟେ ତ୍ୱାମହମପ୍ରମେୟମ୍ ॥୪ ୨॥

ହେ ଅତ୍ୟୁତ ! ଯାହା ଆପଣଙ୍କୁ ଥଟା ପରିହାସରେ, ବିହାର, ଶଯ୍ୟା, ଆସନ ଏବଂ ଭୋଜନାଦିରେ ଏକୁଟିଆ ଅଥବା ସେହି ଲୋକଙ୍କ ସାମନାରେ ମଧ୍ୟ ଅପମାନିତ କରାଯାଇଛି, ସେହି ସମୟ ଅପରାଧ ଅଚିନ୍ୟ ପ୍ରଭାବଯୁକ୍ତ ଆପଣଙ୍କ ଠାରୁ ମୁଁ କ୍ଷମା କରାଉଛି । କେଉଁ ପ୍ରକାର କ୍ଷମା କରିବେ ?

ପିତାସି ଲୋକସ୍ୟ ଚରାଚରସ୍ୟ

ତ୍ୱମସ୍ୟ ପୂଜ୍ୟଣ୍ଟ ଗୁରୁର୍ଗରୀୟାନ୍ ନ ତ୍ୱତ୍ ସମୋଽଞ୍ୟଭ୍ୟଧିକାଃ କୁତୋଽନ୍ୟୋ ଲୋକଡ୍ୟେଽପ୍ୟପତିମପ୍ରଭାବ ॥୪୩॥

ଆପଣ ଏହି ଚରାଚର ଜଗତର ପିତା, ଗୁରୁଙ୍କ ଠାରୁ ମଧ୍ୟ ବଡ଼ ଗୁରୁ ଏବଂ ଅତ୍ୟନ୍ତ ପୂଜନୀୟ । ଯାହାର କୌଣସି ପ୍ରତିମା ନାହିଁ । ଏପରି ହେ ଅପ୍ରତିମ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ, ଆପଣଙ୍କ ସମାନ ତିନି ଲୋକରେ ଅନ୍ୟ କିଏ ମଧ୍ୟ ନାହାଁନ୍ତି । ପୁଣି ଆପଣଙ୍କ ଠାରୁ ଅଧିକ ବା କିପରି ହେବ ? ଆପଣ ସଖା ମଧ୍ୟ ନୁହଁ କାରଣ ସଖା ତ ସମକ୍ଷ ସହିତ ହିଁ ହୋଇଥାଏ ।

ତସ୍ମାତ୍ପ୍ରଣମ୍ୟ ପ୍ରଣିଧାୟ କାୟଂ

ପ୍ରସାଦୟେ ତ୍ୱାମହମୀଶମୀଡ଼୍ୟମ୍ ।

ପିତେବ ପୁତ୍ରସ୍ୟ ସଖେବ ସଖ୍ୟଃ

ପ୍ରିୟଃ ପ୍ରିୟାୟାହିସି ଦେବ ସୋଜୁମ୍ ॥୪୪॥

ଆପଣ ସଚରାଚରଙ୍କ ପିତା ଅଟନ୍ତି, ତେଣୁ କରି ମୁଁ ନିଜର ଶରୀରକୁ ପୂର୍ତ୍ତରୁପରେ ଆପଣଙ୍କ ଚରଣରେ ରଖି, ପ୍ରଣାମକରି ୟୁତି କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ଆପଣ ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ପ୍ରଶନ୍ନ ହେବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛି । ହେ ଦେବ ଦେବ ! ପିତା ଯେପରି ପୁତ୍ରକୁ, ସଖା ଯେପରି ସଖାକୁ ଏବଂ ପତି ଯେପରି ପ୍ରିୟ ପଢ଼ୀର ଅପରାଧକୁ କ୍ଷମା କରିଥାନ୍ତି ସେପରି ହିଁ ଆପଣ ମଧ୍ୟ ମୋର ଅପରାଧକୁ ସହନ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ଅଟନ୍ତି । ଅପରାଧ କ'ଣ ଥିଲା ? ମୁଁ କେବେ ହେ ଯାଦବ, ସେ ସଖା, ହେ କୃଷ କହିଥିଲି । ସମାଜ ମଧ୍ୟରେ କିୟା ଏକାନ୍ତରେ କହିଥିଲି । ଭୋଜନ ସମୟରେ ଅଥବା ଶୟନ ସମୟରେ କହିଥିଲି । କ'ଣ କୃଷ କହିବା ଅପରାଧ ଥିଲା ? ସେ କଳା ହିଁ ତ ଥିଲେ, ଗୋରା କିପରି କହିଥାନ୍ତେ ? ଯାଦବ କହିବା ମଧ୍ୟ ଅପରାଧ ନହିଁ, କାରଣ ଯଦୁ କୁଳରେ ହିଁ ତ ଜନ୍ମ ହୋଇଥିଲେ । ସଖା କହିବା ମଧ୍ୟ ଅପରାଧ ନଥିଲା, କାରଣ ସ୍ୱୟଂ ଶ୍ରୀକୃଷ ମଧ୍ୟ ନିଜକୁ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସଖା ମାନୁଥିଲେ । ଯେତେବେଳେ କୃଷ୍ଣକହିବା ଅପରାଧ ହିଁ ଅଟେ,ତେବେ ଗୋଟିଏ ଥର କୃଷ ଶବ୍ଦ କହିବା ଦ୍ୱାରା ଏଠାରେ ବାରୟାର ବିକଳ ହୋଇ ବିନତି କରି ଅର୍ଜୁନ କ୍ଷମା ଯାଚନା କରୁଛନ୍ତି ତେବେ ଜପ କାହାର କରିବା ? କେଉଁ ନାମକ୍ ନେବା ?

ବୟୁତଃ ଚିତ୍ତନର ଯେପରି ବିଧାନ ସ୍ୱୟଂ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ, ସେପରି ହିଁ ଆପଣ କରନ୍ତୁ । ସେ ପୂର୍ବରୁ କହିଥିଲେ, 'ଓମିତ୍ୟେକାକ୍ଷରଂ ବ୍ରହ୍ମ ବ୍ୟାହରନ୍ ମାମନୁ ସ୍ମରନ୍' – ହେ ଅର୍ଜୁନ ! 'ଓମ୍' ବାଶ୍ ଏତିକି ହିଁ ଅକ୍ଷୟ ବ୍ରହ୍ମର ପରିଚାୟକ ନାମ ଅଟେ । ଓମ୍ ଜପ କର ଏବଂ ଧ୍ୟାନ ମୋର କର । କାରଣ ସେହି ପରମ ଭାବରେ ପ୍ରବେଶ ମିଳିଯିବା ପରେ ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ମଧ୍ୟ ଏହା ହିଁ ନାମ ଅଟେ । ଯାହାକି ସେହି ଅବ୍ୟକ୍ତର ପରିଚାୟକ ଅଟେ । ପ୍ରଭାବ ଦେଖିଲା ପରେ ଅର୍ଜୁନ ଅନୁଭବ କଲେ ଯେ, ଇଏ ନା ତ କଳା ଅଟନ୍ତି ନା ଗୋରା, ନା ସଖା ଅଟନ୍ତି ନା ଯାଦବ । ସେ ତ ଅକ୍ଷୟ ବହୁର ସ୍ଥିତିବାଲା ମହାତ୍ମା ଅଟନ୍ତି ।

ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଗୀତାରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ପାଞ୍ଚଥର ଓମ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣ ନିମନ୍ତେ କହିଥିଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯଦି ଆପଣଙ୍କୁ ଜପ କରିବାକୁ ହୁଏ, ତେବେ କୃଷ-କୃଷ ନକହି ଓମ୍-ଓମ୍ ହିଁ ଜପ କରନ୍ତୁ । ପ୍ରାୟ ଭାବିକମାନେ କିଛି ନା କିଛି ଅନ୍ୟ ରାୟା ତ ବାହାର କରିଦିଅନ୍ତି । କିଏ କିଏ ତ ଓମ୍ ଜପିବାର ଅଧିକାର ଏବଂ ଅନଧିକାର ଚର୍ଚ୍ଚା ଯୋଗୁଁ ଭୟଭୀତ ଅଟନ୍ତି ତ ଆଉ କିଏ ମହାତ୍ମାମାନଙ୍କ ନାମ ନେଇ ନିଜ ଇଛାରେ କିଛି ନାକିଛି କରିଥାନ୍ତି । ଅଥବା କେତେକ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ହିଁ ନାହିଁ, କୃଷ ଶବ୍ଦ ନେବା ପୂର୍ବରୁ ରାଧା ଓ ଗୋପୀମାନଙ୍କ ନାମ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ଶ୍ରୀଘ୍ର ପ୍ରସନ୍ତତା ଲୋଭରେ ଜପ କରିଥାନ୍ତି । ପୁରୁଷ ଶ୍ରଦ୍ଧାମୟ ଅଟନ୍ତି, ତେଣୁ ସେମାନଙ୍କର ଏପରି ଜପ କରିବା ମାତ୍ର ଭାବକତା ଅଟେ । ଯଦିସ ଆପଣ ପ୍ରକୃତରେ ଭାବୁକ, ତେବେ ତାହାଙ୍କ ଆଦେଶକୁ ପାଳନ କରନ୍ତୁ । ସେ ଅବ୍ୟକ୍ତ ରୂପରେ ଛିଡ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ଆଜି ଆପଣଙ୍କ ସମ୍ମୁଖରେ ନାହାଁନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ତାହାଙ୍କ ବାଣୀ ଆପଣଙ୍କ ସମ୍ପକ୍ଷରେ ରହିଛି । ତାହାଙ୍କ ଆଜ୍ଞା ପାଳନ କରନ୍ତୁ

ଅନ୍ୟଥା ଆପଣ ହିଁ କହନ୍ତୁ ଯେ, ଗୀତାରେ ଆପଣଙ୍କର ସ୍ଥାନ କ'ଶ ? ହାଁ, ଏତିକି ଅବଶ୍ୟ ଅଟେ ଯେ, 'ଅଧ୍ୟେଷ୍ୟତେ, ଚ ୟ ଇମଂ ଶ୍ରଦ୍ଧାବାନନ ସୂୟଣ୍ଟ ଶ୍ରୁଣୁୟାଦପି ୟୋ ନରଃ' । ଯିଏ ଅଧ୍ୟୟନ କରିଥାଏ, ଶୁଣୁଥାଏ, ସେ ଜ୍ଞାନ ତଥା ଯଜ୍ଞକୁ ଜାଣି ପାରିଥାଏ, ଶ୍ରଭ ଲୋକକ ପାପ୍ଟ ହୋଇଥାଏ, ଅତଃ ଅଧ୍ୟୟନ ଅବଶ୍ୟ କରନ୍ତ ।

ପ୍ରାଣ-ଅପାନର ଚିନ୍ତନ (ଶ୍ୱାସ-ପ୍ରଶ୍ୱାସ) ଦ୍ୱାରା କୃଷ ନାମର କ୍ରମ ଧରିବାରେ ଆସିନଥାଏ । ବହୁତ ଲୋକେ ଖାଲି ଭାବୁକତା ବଶରେ କେବଳ ରାଧେ, ରାଧେ କହିବାରେ ଲାଗି ରହିଛନ୍ତି । ଆଜିକାଲି ଅଧିକାରୀମାନଙ୍କଠାରୁ କାମ ନହେବା ଯୋଗୁଁ ସେମାନଙ୍କ ନିଜର ବନ୍ଧୁଗଣଙ୍କ ଠାରୁ, ପ୍ରେମୀ ଅଥବା ପଢ଼ୀଠାରୁ 'ସୋର୍ସ' ଲଗାଇ କାମ ଚଳାଇବାର ପରମ୍ପରା ରହିଛି । ଲୋକେ ଭାବୁଛନ୍ତି ଯେ, କଦାଚିତ୍ ଭଗବାନଙ୍କ ଘରେ ମଧ୍ୟ ଏପରି ଚାଲୁଥିବ । ଅତଃ ସେମାନେ କୃଷ୍ଣ କହିବା ବନ୍ଦ କରି ରାଧେ, ରାଧେ କହିବା ପ୍ରାରୟ କରିଦେଲେ । ସେମାନେ କହନ୍ତି, ରାଧେ–ରାଧେ ଖ୍ୟାମ ମିଲାଦେ । ରାଧା ଗୋଟିଏ ଥର ଅଲଗା ହୋଇଯିବାରୁ ସ୍ୱୟଂ ଖ୍ୟାମଙ୍କ ସହିତ ମିଶି ପାରିନଥିଲେ, ସେ ଆପଣଙ୍କୁ କିପରି ସଂଯୋଗ କରାଇବେ । ଅତଃ ଅନ୍ୟ କାହାର କଥାକୁ ବିଶ୍ୱାସ ନକରି, ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଆଦେଶକୁ ଆପଣ ଅକ୍ଷରସଃ ମାନନ୍ତୁ । ତଥା ଓମ୍ ର ଜପ କରନ୍ତୁ । ହାଁ, ଏହା କହିବା ଠିକ୍ ହେବ ଯେ, ରାଧା ଆୟମାନଙ୍କର ଆଦର୍ଶ ଅଟନ୍ତି । ଠିକ୍ ସେତିକି ଲଗନ ସହିତ ଆୟଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଲାଗି ରହିବାକୁ ହେବ । ଯଦି ପାଇବାର ଅଛି, ତେବେ ରାଧାଙ୍କ ପରି ବିରହ ହେବା ଉଚିତ ।

ଆଗକୁ ମଧ୍ୟ ଅର୍କୁନ କୃଷ ବୋଲି କହିଛନ୍ତି । କୃଷ ତାଙ୍କର ପ୍ରଚଳିତ ନାମ ଥିଲା, ଏପରି ବହୁତ ନାମ ଥିଲା, ଯଥା ଗୋପାଳ, କେଶବ ଇତ୍ୟାଦି । ଅନେକ ସାଧକ ଗୁରୁଗୁରୁ ଅଥବା ଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରଚଳିତ ନାମକୁ ଭାବୁକତା ବଶରେ ଜପିବା ଚାହୁଁଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ପ୍ରାପ୍ତି ପରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସେହି ନାମ ହିଁ ହୋଇଥାଏ, ଯେଉଁ ଅବ୍ୟକ୍ତରେ ସେ ଛିତ ଥାଆନ୍ତି । ଅନେକ ଶିଷ୍ୟ ପ୍ରଶ୍ନ କରିଥାନ୍ତି ଯେ, ଗୁରୁଦେବ ! ଯେତେବେଳେ ଧାନ ଆପଣଙ୍କର କରୁଛୁ, ତେବେ ପୁରୁଣା ନାମ ଓମ୍ ଇତ୍ୟାଦି କାହିଁକି ଜପିବୁ ? ଗୁରୁଗୁରୁ, କୃଷ୍ଣକୃଷ୍ଣ କହିଁକି ନକହିବୁ ! କିନ୍ତୁ ଏଠାରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଷଷ୍ଟ କଲେ ଯେ, ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ୱରୂପରେ, ବିଲୟ କାଳରେ ମଧ୍ୟ ମହାପୁରୁଷଙ୍କର ସେହି ନାମ ହିଁ ଅଟେ । ଯେଉଁଥିରେ ସେ ଛିତ ହୋଇଥାନ୍ତି । କ୍ରିଷ୍ଟ ସୟୋଧନ ଥିଲା । ଜପ କରିବାର ନାମ ନଥିଲା ।

ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କଠାରେ ଅର୍ଜୁନ ନିଜର ଅପରାଧ ନିମନ୍ତେ କ୍ଷମାଭିକ୍ଷା କଲେ । ତାହାଙ୍କୁ ସ୍ୱାଭାବିକ ରୂପରେ ଆସିବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରାର୍ଥନା କଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ମାନିଗଲେ, ସହଜ ହୋଇଗଲେ, ଅର୍ଥାତ୍ ତାହାଙ୍କୁ କ୍ଷମା ମଧ୍ୟ କରିଦେଲେ । ଅର୍ଜୁନ ନିବେଦନ କଲେ –

ଅଦୃଷ୍ଟପୂର୍ବଂ ହୃଷିତୋଽସ୍ମି ଦୃଷ୍କା

ଭୟେନ ଚ ପ୍ରବ୍ୟଥିତଂ ମନେ। ମେ ।

ତଦେବ ମେ ଦର୍ଶୟ ଦେବରୂପଂ

ପସୀଦ ଦେବେଶ ଜଗନ୍ନିବାସ ॥୪୫॥

ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅର୍କୁନଙ୍କ ସମକ୍ଷରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ବିଶ୍ୱରୂପରେ ଅଛନ୍ତି । ଅତଃ ସେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ମୁଁ ପୂର୍ବରୁ ନଦେଖିଥିବା ଆପଣଙ୍କର ଏହି ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟମୟ ରୂପକୁ ଦେଖି ହର୍ଷିତ ହେଉଛି । ତଥା ମୋର ମନ ଭୟ ଦ୍ୱାର ବ୍ୟାକୁଳ ମଧ୍ୟ ହେଉଛି । ପ୍ରଥମେ ତ ସଖା ମାନୁଥିଲି, ଧନୁର୍ବିଦ୍ୟାରେ କଦାଚିତ୍ ନିଜକୁ କିଛି ଆଗୁଆ ମାନୁଥିଲି କିନ୍ତୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରଭାବକୁ ଦେଖି ଭୟଭୀତ ହେଉଛି । ପୂର୍ବ ଅଧ୍ୟାୟରେ ପ୍ରଭାବକୁ ଶୁଣି ସେ ନିଜକ ଜ୍ଞାନି ମାନଥିଲେ ।

ଜ୍ଞାନୀଙ୍କୁ କେଉଁଠାରେ ମଧ୍ୟ ଭୟ ହୋଇନଥାଏ । ବସ୍ତୁତଃ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନର ପ୍ରଭାବ ହିଁ ବିଲକ୍ଷଣ ହୋଇଥାଏ । ସବୁକିଛି ଶୁଣି ବୁଝି ନେବା ପରେ ମଧ୍ୟ କ୍ରିୟାତ୍ପକ ଚାଲିବାରେ ବାକି ହିଁ ରହିଥାଏ । ସେ କହନ୍ତି ଯେ, ପୂର୍ବରୁ ନ ଦେଖିଥିବା ଆପଣଙ୍କ ଏହି ରୂପକୁ ଦେଖି ମୁଁ ହର୍ଷିତ ହେଉଛି । ମୋର ମନ ଭୟରେ ବ୍ୟାକୁଳ ମଧ୍ୟ ହୋଇ ଉଠୁଛି । ଅତଃ ହେ ଦେବ ! ଆପଣ ପ୍ରସନ୍ନ ହଅନ୍ତୁ । ହେ ଦେବେଶ ! ହେ ଜଗନ୍ନିବାଶ ! ଆପଣ ନିଜର ପୂର୍ବର ସେହି ରୂପକୁ ହିଁ ଦର୍ଶନ କରାନ୍ତୁ । କେଉଁ ରୂପ ?

କିରୀଟିନଂ ଗଦିନଂ ଚକ୍**ହ**ୟ–

ମିଚ୍ଛାମି ତ୍ୱାଂ ଦ୍ୱ୍ୟମହଂ ତଥିବ

ତେନୈବ ରୂପେଣ ଚତୁର୍ଭୁଜେନ

ସହସ୍ରବାହୋ ଭବ ବିଶ୍ୱମୂର୍ତ୍ତେ ॥୪୬॥

ମୁଁ ଆପଣଙ୍କୁ ସେପରି ହିଁ ଅର୍ଥାତ୍ ପୂର୍ବପରି ମୟକରେ ମୁକୁଟ ଧାରଣ କରିଥିବା, ହାତରେ ଗଦା ଓ ଚକ୍ର ଧାରଣ ଅବସ୍ଥାରେ ଦେଖିବାକୁ ଚାହୁଁଛି । ହେ ବିଶ୍ୱରୂପ ! ହେ ସହସ୍ର ବାହୁ ! ଆପଣ ନିଜର ସେହି ଚର୍ତୁଭୁଜ ସ୍ୱରୂପରେ ସ୍ଥିତ ହୁଅନ୍ତୁ । କେଉଁ ରୂପ ଦେଖିବାକୁ ଚାହିଁଲେ ? ଚତୁର୍ଭୁଜରୂପ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଦେଖିବା ଯେ, ଚତୁର୍ଭୁଜ ରୂପ କ'ଣ ?

ଶ୍ରୀ ଭଗବାନ ଉବାଚ ମୟା ପ୍ରସନ୍ନେନ ତବାର୍କୁନେଦଂ ରୂପଂ ପରଂ ଦର୍ଶିତମାମ୍ୟୋଗାତ୍ ।

ତେଜୋମୟଂ ବିଶ୍ୱମନନ୍ତମାଦ୍ୟଂ

ୟନ୍କେ ତ୍ୱଦନ୍ୟେନ ନ ଦୃଷ୍ଟପୂର୍ବମ୍ ॥୪୭॥

ଏହିପରି ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ପ୍ରାର୍ଥନା ଶୁଣି ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମୁଁ ଅନୁଗ୍ରହ ପୂର୍ବକ ନିକର ଯୋଗଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ନିଜର ପରମ ତେଜମୟ, ସମୟଙ୍କ ଆଦି ଏବଂ ସୀମାରହିତ ବିଶ୍ୱରୂପ ତୁମକୁ ଦେଖାଇଲି । ଯାହାକୁ ତୁମ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କେହି ପୂର୍ବରୁ କେବେ ଦେଖି ନାହାଁନ୍ତି ।

ନ ବେଦୟଜ୍ଞାଧ୍ୟନୈର୍ନ ଦାନୈ-

ର୍ନ ଚ କ୍ରିୟାଭିର୍ନ ତପୋଭିରୁଗ୍ରେଃ

ଏବଂ ରୂପଃ ଶକ୍ୟ ଅହଂ ନୂଲୋକେ

ଦ୍ରଷ୍ଟୁଂ ତ୍ୱଦନ୍ୟେନ କୁରୁପ୍ରବୀର ॥४୮॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଏହି ମନୁଷ୍ୟ ଲୋକରେ ଏହିପରି ବିଶ୍ୱରୂପ ନା ବେଦତା ଦ୍ୱାରା, ନା ଯଜ୍ଞରେ, ନା ଦାନରେ, ନା କ୍ରିୟାରେ, ନା ଉଗ୍ର ତପ ଦ୍ୱାରା, ନା ଅଧ୍ୟୟନ ଦ୍ୱାରା, ନା ତୁମ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କାହାକୁ ଦେଖାଯିବାରେ ସନ୍ଧବ ହୋଇଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ତୁମ ବ୍ୟତୀତ ଏହି ରୂପକୁ ଅନ୍ୟ କେହି ଦେଖିପାରିବେ ନାହିଁ । ତେବେ ତ ଗୀତା ଆପଣଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ବେକାର ଅଟେ । ଭଗବତ୍ ଦର୍ଶନର ଯୋଗ୍ୟତାମାନ ଅର୍କୁନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ହିଁ ସୀମିତ ରହିଗଲା । ଯେତେବେଳେ ପୂର୍ବରୁ କହି ଆସିଛନ୍ତି ଯେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ରାଗ, ଭୟ ଓ କ୍ରୋଧ ରହିତ ଅନନ୍ୟ ମନଦ୍ୱାରା ମୋର ଶରଣରେ ଆସିଥିବା ବହୁ ଲୋକେ ଜ୍ଞାନରୂପୀ ତପଦ୍ୱାରା ପବିତ୍ର ହୋଇ ସାକ୍ଷାତ୍ ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛନ୍ତି । ଏଠାରେ କହୁଛନ୍ତି ତୁମ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କେହି ନା ଦେଖିଛନ୍ତି, ନା ଭବିଷ୍ୟତରେ ମଧ୍ୟ କିଏ ଦେଖି ପାରିବେ ? ଅତଃ ଅର୍କୁନ କିଏ ? କ'ଣ କଣେ ପିଣ୍ଡଧାରୀ । କ'ଣ କେଉଁ ଶରୀରଧାରୀ ? ବହୁତଃ ଅନୁରାଗ ହିଁ ଅର୍କୁନ ଅଟେ । ଅନୁରାଗ ବିହୀନ ପୁରୁଷ ନା କେବେ ଦେଖି ପାରିଛନ୍ତି ନା ଭବିଷ୍ୟତରେ କେବେ ଦେଖି ପାରିବେ ? ଚତୁର୍ଦ୍ଧିଗରୁ ଚିଉକୁ ସାଉଁଟିକରି ଏକମାତ୍ର ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଅନୁରୂପ ରାଗ ହିଁ ଅନୁରାଗ ଅଟେ । ଅନୁରାଗୀଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତିର ବିଧାନ ରହିଛି ।

ମା ତେ ବ୍ୟଥା ମା ଚ ବିମୂଢଭାବୋ

ଦୃଷ୍ଟ। ରୂପଂ ଘୋରମୀଦୃଙ୍ମମେଦମ୍ ।

ବ୍ୟପେତଭୀଃ ପ୍ରୀତମନାଃ ପୁନସ୍କଂ

ତଦେବ ମେ ରୂମମିଦଂ ପ୍ରପଶ୍ୟ ॥୪୯॥

ଏହିପରି ମୋର ଏହି ବିକରାଳ ରୂପକୁ ଦେଖି ତୁମକୁ ବ୍ୟାକୁଳତା ନ ହେଉ ଏବଂ ମୂଢଭାବ ମଧ୍ୟ ନ ରହୁ କି ଭୟଭୀତ ହୋଇ ଅଲଗା ହୋଇଯିବ। ବର୍ତ୍ତମାନ ତୁମେ ଭୟ ରହିତ ଓ ପ୍ରୀତିଯୁକ୍ତ ମନଦ୍ୱାରା ମୋର ଏହି ରୂପକୁ ଅର୍ଥାତ୍ ଚତୁର୍ଭୁଜ ରୂପକୁ ଦେଖ।

#### ସଂଜୟ ଉବାଚ

ଇତ୍ୟର୍ଜୁନଂ ବାସୁଦେବୟଥୋଲ୍କା

ସ୍ୱକଂ ରୂପଂ ଦର୍ଶୟାମାସ ଭୂୟଃ ।

ଆଶ୍ୱାସୟାମାସ ଚ ଭୀତମେନଂ

#### ଭୂତ୍ୱା ପୂନଃ ସୌମ୍ୟବପୁର୍ମହାତ୍ଯା ॥% ।।

ସଂଯୟ କହିଲେ, ସର୍ବତ୍ର ବାସ କରୁଥିବା ସେହି ବାସୁଦେବ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଏହିପରି କହି ପୁନଃ ସେହିପରି ଚତୁର୍ଭୁକ ରୂପକୁ ଦେଖାଇଲେ । ପୁନଃ ମହାତ୍ମା ଶ୍ରୀକୃଷ 'ସୌମ୍ୟବପୁଃ' – ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରସନ୍ନ ହୋଇ ଭୟଭୀତ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଧୌର୍ଯ୍ୟ ଦେଲେ ଅର୍ଜୁନ କହିଲେ –

#### ଅଜୁନି ଉବାଚ

# ୃତୃଷ୍ଟେଦଂ ମାନୁଷଂ ରୂପଂ ତବ ସୌମ୍ୟଂ ଜନାର୍ଦନ । ଇଦାନମସ୍ମି ସଂବୃତ୍ତଃ ସଚେତାଃ ପ୍ରକୃତିଂ ଗତଃ ॥୫୧॥

ହେ ଜନାର୍ଦନ ! ଆପଣଙ୍କ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଶାନ୍ତ ଏହି ମନୁଷ୍ୟ ରୂପକୁ ଦେଖି ବର୍ତ୍ତମାନ ମୁଁ ପ୍ରସନ୍ଧ ଚିଉ ହୋଇ ନିଜର ସ୍ୱଭାବକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲି । ଅର୍ଜୁନ କହିଥିଲେ ଭାଗବାନ ! ବର୍ତ୍ତମାନ ଆପଣ ମୋତେ ସେହି ଚତୁର୍ଭୁକ ରୂପ ଦର୍ଶନ କରାନ୍ତୁ । ଯୋଗେଶ୍ୱର ସେହି ରୂପ ଦର୍ଶନ କରାଇଲେ ମଧ୍ୟ, କିନ୍ତୁ ଅର୍ଜୁନ ଯେବେ ଦେଖିଲେ ତ କଣ ପାଇଲେ ? 'ମାନୁଷଂରୂପମ' – ମନୁଷ୍ୟ ରୂପକୁ ଦେଖିଲେ । ବସ୍ତୁତଃ ପ୍ରାପ୍ତ ପରେ ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ଚତୁର୍ଭୁକ ଏବଂ ଅନନ୍ତ ଭୁଜ କୁହାଯାଇଥାନ୍ତି । ଦୁଇଭୁଜ ଯୁକ୍ତ ମହାପୁରୁଷ ତ ଅନୁରାଗୀଙ୍କ ସମକ୍ଷରେ ରହିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଅନ୍ୟତ୍ର କେଉଁଠାରୁ କେହି ସ୍ମରଣ କରିଥାଏ ତେବେ ସେହି ମହାପୁରୁଷ ସେହି ସ୍ମରଣ କର୍ତାଙ୍କଠାରେ ଜାଗୃତ ଅର୍ଥାତ୍ ରଥୀ ହୋଇ ତାହାଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ କରାଇଥାନ୍ତି । ଭୂଜା କାର୍ଯ୍ୟର ପ୍ରତୀକ ଅଟେ । ସେ ଭିତରେ ମଧ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ବାହାରେ ମଧ୍ୟ । ଏହା ହିଁ ଚତୁର୍ଭୁଜ ସ୍ୱରୂପ ଅଟେ । ତାହାଙ୍କ ହାତରେ ଶଙ୍ଖ, ଚକ୍ର , ଗଦା ଏବଂ ପଦ୍ର କ୍ରମଶଃ ବାୟବିକ ଲକ୍ଷ ଘୋଷ, ସାଧନ ଚକ୍ରର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଦମନ ଏବଂ ନର୍ମଳ , ନର୍ଲେପ କାର୍ଯ୍ୟକ୍ଷମତାର ପ୍ରତୀକ ମାତ୍ର । ଏହା ହିଁ କାରଣ ଯେ, ଚତୁର୍ଭୁଜ ରୂପରେ ତାହାଙ୍କୁ

ଦେଖିଲା ପରେ ମଧ୍ୟ ଅର୍କୁନ ମନୁଷ୍ୟ ରୂପରେ ହିଁ ପାଇଲେ । ଚତୁର୍ଭୁକ, ମହାପରୁଷଙ୍କ ଶରୀର ଏବଂ ସ୍ୱରୂପ ଦ୍ୱାରା କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାର ବିଧି ବିଶେଷର ନାମ ଅଟେ । ନା କୌଣସି ଚାରୋଟି ହାତବାଲା ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଥିଲେ।

#### ଶ୍ରୀ ଭଗବାନ ଉବାଚ

## ସୁଦୂର୍ଦର୍ଶମିଦଂ ରୂପଂ ଦୃଷ୍ଟବାନସି ୟନ୍କମ । ଦେବା ଅପ୍ୟସ୍ୟ ରୂପସ୍ୟ ନିତ୍ୟଂ ଦର୍ଶନକାଙ୍କକ୍ଷିଣଃ ॥୫୨॥

ମହାତ୍ଯା ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ! ହେ ଅକୁର୍ନ ! ମୋର ଏହି ରୂପ ଦେଖିବା ନିମନ୍ତେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁର୍ଲଭ, ଯେପରି କି ତୁମେ ଦେଖିଲ । କାରଣ ଦେବତା ମଧ୍ୟ ସଦୈବ ଏହି ରୂପର ଦର୍ଶନ ନିମନ୍ତେ ଇଛା ରଖିଥାନ୍ତି । ବହୁତଃ ଲୋକେ ସଛମାନଙ୍କୁ ବୁଝି ପାରିନଥାନ୍ତି । ପରମ ଗୁରୁଦେବ ପୂଜ୍ୟ ସତ୍ସଙ୍ଗି ମହାରାଜ ଅତଃ ପ୍ରେରଣା କରାଉଥିବା ପୂର୍ଣ୍ଣ ମହାପୁରୁଷ ଥିଲେ କିନ୍ତୁ ଲୋକେ ତାହାଙ୍କୁ ପାଗଳ ମାନୁଥିଲେ । କେଉଁ କେଉଁ ପୁଣ୍ୟାତ୍ଯାଙ୍କୁ ଆକାଶବାଣୀ ହେଲା ଯେ, ଏହି ମହାତ୍ଯା ସଦ୍ଗୁରୁ ଅଟନ୍ତି । କେବଳ ସେମାନେ ହିଁ ତାଙ୍କୁ ହୃଦୟରେ ଧରି ପାରିଲେ, ତାଙ୍କର ସ୍ୱରୂପକୁ ପାଇଲେ ଏବଂ ନିଜର ପରମ ଗତି ମଧ୍ୟ ପାଇଗଲେ । ଏହା ହିଁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଯାହାର ହୃଦୟରେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ଜାଗୃତ ରହିଛି, ସେହି ଦେବତାମନେ ମଧ୍ୟ ଏହି ରୂପ ଦର୍ଶନ ନିମନ୍ତେ ଆକାଂକ୍ଷା ରଖିଥାନ୍ତି । ତେବେ କ'ଣ ଯଜ୍ଞ, ଦାନ ଅଥବା ବେଦାଧ୍ୟୟନ ଦ୍ୱାରା ଆପଣ ଦେଖିବାରେ ଆସନ୍ତି ? ସେହି ମହାତ୍ଯା କହିଲେ –

# ନାହଁଂ ବେଦୈର୍ନ ତାପସା ନ ଦାନେନ ନ ଚେକ୍ୟୟା ଶକ୍ୟ ଏବଂ ବିଧୋ ଦ୍ରଷ୍ଟୁଂ ଦୃଷ୍ଟବାନସି ମାଂ ୟଥା ॥୫୩॥

ନା ଦେବ ଦ୍ୱାରା, ନା ତପଦ୍ୱାରା, ନା ଦାନଦ୍ୱାରା, ନା ଯଜ୍ଞ ଦ୍ୱାରା ମୁଁ ଏହିପରି ଦେଖିବାରେ ସୁଲଭ ଅଟେ । ଯେଉଁ ପରି ତୁମେ ଦେଖିଲ ତେବେ କଣ ଆପଣଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିବାର କୌଣସି ଉପାୟ ନାହିଁ । ସେ ମହାତ୍ଯା କହନ୍ତି ଯେ, ଗୋଟିଏ ଉପାୟ ରହିଛି –

## ଭକ୍ତ୍ୟା ତ୍ୱନନ୍ୟୟା ଶକ୍ୟ ଅହମେବଂ ବିଧୋଽର୍ଜୁନ ଜ୍ଞାତ୍ରଂ ଦ୍ରଷ୍ଟୁଂ ଚ ତତ୍ତ୍ୱେନ ପ୍ରବେଷ୍ଟୁଂ ଚ ପରଂ ତପ ॥୫୪॥

ହେ ଶ୍ରେଷ ତପ ଯୁକ୍ତ ଅର୍ଜୁନ ! ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତିଦ୍ୱାରା ଅର୍ଥାତ୍ ମୋ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କେଉଁ ଦେବତାଙ୍କ ସ୍ମରଣ ନକରି, ଅନନ୍ୟ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଦ୍ୱାରା , ମୁଁ ଏହିପରି ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦେଖିବା ନିମନ୍ତେ, ତତ୍ତ୍ୱଦ୍ୱାରା ସାକ୍ଷାତ୍ ଜାଣିବା ନିମନ୍ତେ ତଥା ପ୍ରବେଶ କରିବା ନିମନ୍ତେ ମଧ୍ୟ ସୁଲଭ ହୋଇଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ତାହାର ପ୍ରାପ୍ତି କେବଳ ଗୋଟିଏ ସୁଗମ ଉପାୟ ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି । ପରିଶେଷରେ ଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟ ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତିରେ ପରିଶତ ହୋଇଯାଏ । ଯେପରି କି ସପ୍ତମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟ । ପୂର୍ବରେ ସେ କହିଥିଲେ ଯେ, ତୁମ ବ୍ୟତୀତ ନା କିଏ ଦେଖିପାରିଛନ୍ତି ନା କିଏ ଦେଖିପାରିବେ ଯେତେବେଳେ କି ଏଠାରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ନା କେବଳ ତୁମକୁ ହିଁ ଦେଖାଯିବ । ଅପିତୁ ସାକ୍ଷାତ ଜାଣି ମୋ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରି ହେବ । ଅର୍ଥାତ୍ ଅର୍ଜୁନ ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତଙ୍କ ନାମ ଅଟେ । ଏକ ଅବସ୍ଥାର ନାମ ଅଟେ । ଅନୁରାଗ ହିଁ ଅର୍ଜୁନ ଅଟେ । ପରିଶେଷରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହୁଛନ୍ତି –

## ମତ୍କର୍ମକୃନ୍ ମତ୍ପରମୋ ମଦ୍ଭକ୍ତଃ ସଙ୍ଗବର୍କିତଃ । ନିର୍ବେରଃ ସର୍ବଭୂତେଷୁ ୟଃ ସ ମାମେତି ପାଣ୍ଡବ ॥୫୫॥

ହେ ଅକ୍ତର୍ନ ! ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ମୋ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ କର୍ମ, ଅର୍ଥାତ୍ ନିୟତ କର୍ମ, ଯଜ୍ଞାର୍ଥ କର୍ମକ କରିଥାଏ 'ମତ୍ ପରମଃ' ମୋର ପରାୟଣ ହୋଇ ଥାଏ, ଯିଏ ମୋର ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତ, 'ସଙ୍ଗବର୍ଜିତଃ' କିନ୍ତ ସଙ୍ଗ ଦୋଷରେ ରହି ସେହି କର୍ମ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ଅତଃ ସଙ୍ଗ ଦୋଷରୁ ରହିତ ହୋଇ 'ନିବୈରଃ ସର୍ବ ଭୂତେଷୁ' ସମ୍ପର୍ଷ ଭତ ପାଣୀମାନଙ୍କରେ ବୈରଭାବ ରହିତ ହୋଇ ସେ ମୋତେ ପାସ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତେବେ କଣ ଅର୍ଜ୍ୱନ ଯୁଦ୍ଧ କଲେ ? ପ୍ରତିଜ୍ଞା କରି କଣ ସେ ଜୟଦ୍ଥାଦିଙ୍କ ମାରିଲେ ? ଯଦି ତାଙ୍କୁ ମାରିଥାନ୍ତେ, ତେବେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଦେଖି ପାରିନଥାନ୍ତେ । ଯେତେବେଳେ କି ଅର୍ଜୁନ ଦେଖିଥିଲେ । ଏଥିରୁ ସିଦ୍ଧ ହେଉଛି ଯେ, ଗୀତାରେ ଗୋଟିଏ ମଧ୍ୟ ଶ୍ଲୋକ ଏପରି ନାହିଁ ଯାହାକି ବାହ୍ୟ ହାଣକାଟର ସମର୍ଥନ କରୁଛି । ଯିଏ ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଟ କର୍ମ ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଆଚରଣ କରିବ, ଯିଏ ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ତାହାଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ,ଅନ୍ୟ କାହାର ସ୍ମରଣ ମଧ୍ୟ କରିବ ନାହିଁ । ଯିଏ ସଙ୍ଗଦୋଷରୁ ଅଲଗା ରହିବ, ତେବେ ଯୁଦ୍ଧ କିପରି ? ଯେବେ ଆପଣଙ୍କ ସହିତ କିଏ ନାହିଁ । ତେବେ ଆପଣ ଯୁଦ୍ଧ କାହା ସହିତ କରିବେ ? ସମ୍ପର୍ଷ ଭୃତ ପାଣୀମାନଙ୍କର ଯିଏ କି ବୈରି ଭାବରୁ ରହିତ, ମନଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟ କାହାକୁ ପ୍ରତାଡ଼ନାର କଳ୍ପନା ନ କରୁଥାଏ । ସେ ହିଁ ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ତେବେ କଶ ଅର୍ଜୁନ ଲଢାଇ କଲେ ? କେବେ ନୁହଁ । ବସ୍ତୁତଃ ସଙ୍ଗ ଦୋଷରୁ ଅଲଗା ରହି ଯେବେ ଆପଣ ଚିନ୍ତନରେ ଲାଗିରହନ୍ତି ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ସେହି ସମୟରେ ବିକାର ରାଗ ଦ୍ୱେଷ, କାମ କୋଧାଦି ଦୂର୍ଜୟ ଶତ୍ର ରୂପରେ ପତ୍ୟକ୍ଷ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ପାର ପାଇବା ହିଁ ଯୁଦ୍ଧ ଅଟେ ।

#### ନିଷର୍ଷ

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ପ୍ରରୟରେ ଅର୍ଜୁନ କହିଲେ- ହେ ଭଗବାନ୍ ! ଆପଣଙ୍କ ବିଭୃତି ଗୁଡ଼ିକୁ ମୁଁ ବିୟାର ପୂର୍ବକ ଶୁଣିଲି, ଯାହାଦ୍ୱାରା ମୋର ମୋହ ନଷ୍ଟ ହେଇଗଲା, ଅଜ୍ଞାନ ଶମନ ହୋଇଗଲା କିନ୍ତ ଯେପରି ଆପଣ କହିଲେ, 'ମୁଁ ସର୍ବତ୍ର ରହିଛି', ଏହାକୁ ମୁଁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦେଖିବାକୁ ଚାହୁଁଛି । ଯଦି ମୋ ଦ୍ୱାରା ଦେଖିବା ସୟବ ହେବ, ତେବେ କୂପାକରି ସେହି ସ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ କରାନ୍ତୁ । ଅର୍କୁନ ପ୍ରିୟ ସଖା ଥିଲେ ଓ ଅନନ୍ୟ ସେବକ ଥିଲେ । ଅତଏବ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶୀକୃଷ କୌଣସି ପ୍ରତିବାଦ ନକରି ତୂରନ୍ତ ଦେଖାଇବା ପାରୟ କରିଥିଲେ– ବର୍ତ୍ତମାନ ମୋ ଭିତରେ ହିଁ ଠିଆ ହୋଇଥିବା ସପ୍ତର୍ଷି ଏବଂ ତାହାଙ୍କ ଠାରୁ ମଧ୍ୟ ପୂର୍ବରୁ ଜନ୍ନ ହୋଇଥିବା ଋଷିମାନଙ୍କ ଦେଖ । ବୃହ୍ମା ଏବଂ ବିଷ୍ମୁଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଦେଖ । ସର୍ବତ୍ୱ ପ୍ରସାରିତ ହୋଇଥିବା ମୋର ତେଜକୁ ଦେଖ । ମୋର ହିଁ ଶରୀରରେ ଗୋଟିଏ ସ୍ଥାନରେ ଚରାଚର ଜଗତକ୍ ଦେଖ । କିନ୍ତୁ ଅର୍ଜୁନ ଆଖିକୁ ମଳିମଳି ହିଁ ରହିଗଲେ । ଏହିପରି ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶୀକୃଷ ଦୂଇତିନି ଶ୍ଲୋକ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅନବରତ ଦେଖାଇ ଚାଲିଲେ । କିନ୍ତୁ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ କିଛି ମଧ୍ୟ ଦେଖାଗଲା ନାହିଁ । ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣ ବିଭୃତି ଯୋଗେଶ୍ୱରଙ୍କଠାରେ ସେ ସମୟରେ ମଧ୍ୟ ଥିଲା କିନ୍ତ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସେ ସାମାନ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟ ପରି ହିଁ ଦିଶୁଥିଲେ । ତେବେ ଏହିପରି ଦେଖାଇ ଦେଖାଇ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶୀକୃଷ ହଠାତ୍ ଅଟକିଯାଇ କହିଲେ-ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଏହି ଚକ୍ଷୁଦ୍ୱାର ତୁମେ ମୋତେ ଦେଖି ପାରିବ ନାହିଁ । ନିଜ ବୃଦ୍ଧି ମାଧ୍ୟମରେ ତୁମେ ମୋତେ ପରଖି ପାରିବ ନାହିଁ । ବର୍ତ୍ତମାନ ମୁଁ ତୁମକୁ ସେହି ଦୃଷ୍ଟି ଦେଉଛି, ଯାହା ଦ୍ୱାରା ତୁମେ ମୋତେ ଦେଖିପାରିବ । ଭଗବାନ ତ ସାମନାରେ ହିଁ ଉପସ୍ଥିତ ଥିଲେ । ଅର୍ଜୁନ ଦେଖିଲେ, ବାଞ୍ଚବରେ ଦେଖିଲେ । ଦେଖିସାରିବା ପରେ କ୍ଷୁଦ୍ରତ୍ରଟି ନିମନ୍ତେ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନ କରିବାରେ ଲାଗିଲେ । ଯାହା ବାଞ୍ଚବରେ ତୃଟି ନଥିଲା । ଉଦାହରଣ ନିମନ୍ତେ- ଭଗବାନ ! କେବେ ମୁଁ ଆପଣଙ୍କ କୃଷ, ଯାଦବ ଏବଂ କେବେ କେବେ ସଖା ମଧ୍ୟ କହିଦେଇଛି । ଏଥିପାଇଁ ଆପଣ ମୋତେ କ୍ଷମ। କରନ୍ତୁ । ଶ୍ରୀକୃଷ କ୍ଷମା ମଧ୍ୟ କଲେ କାରଣ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ପ୍ରାର୍ଥନାକୁ ସ୍ପକାର କରି ସେ ସୌମ୍ୟ ସ୍ୱରୂପକୁ ଆସି ଅର୍କ୍ତନଙ୍କୁ ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଦେଲେ ।

ବଞ୍ଚୁତଃ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିବା ଅପରାଧ ନଥିଲା । ସେ ଶ୍ୟାମ ବର୍ଣ୍ଣ ହିଁ ତ ଥିଲେ, କିପରି ଗୋରା ବୋଲି କହିଥାନ୍ତେ ? ଯଦୁବଂଶରେ ହିଁ ଜନ୍ମ ହୋଇଥିଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ସ୍ୱୟଂ ନିଜକୁ ସଖା ବୋଲି ମାନୁଥିଲେ । ବାୟତ୍ରରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସାଧକ ମହାପୁରୁଷଙ୍କୁ ପ୍ରଥମେ ଏପରି ହିଁ ବୁଝିଥାନ୍ତି । କିଛି ତାଙ୍କୁ ରୂପ ଏବଂ ଆକାରରେ ମଧ୍ୟ ସୟୋଧିତ କରିଥାନ୍ତି । ଅନ୍ୟ କେତେକ ତାଙ୍କର ବୃତ୍ତି ଦ୍ୱାରା ତାଙ୍କୁ ଡାକୁଥାନ୍ତି । ଅନ୍ୟ କେତେକ ତାଙ୍କୁ ନିଜରହିଁ ସମକକ୍ଷ ମାନୁଥିଲେ । ତାହାଙ୍କ ଯଥାର୍ଥ ସ୍ୱରୂପକୁ ବୁଝିନଥାନ୍ତି । ତାଙ୍କର ଅଚିନ୍ତ୍ୟ ସ୍ୱରୂପକୁ ଅର୍ଜୁନ ବୁଝିଲେ ତ ପାଇଲେ ଯେ, ଏ ନା ତ କଳା, ନା ତ ଗୋରା, ନା କେଉଁ କୂଳର ଏବଂ ନା କାହାର ସାଥି ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ଏହାଙ୍କ ସମାନ କିଏ ମଧ୍ୟ ନୁହଁତ୍ତି । ତେବେ ସଖା କିପରି ? ବରାବର କିପରି ? ଏହା ତ ଅଚିନ୍ତ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ ଅଟେ । ଯାହାଙ୍କୁ ସେ ସ୍ୱୟଂ ଦେଖାଇବେ, ସେହିଁ ତାଙ୍କୁ ଦେଖି ପାରିଥାଏ ଅତଃ ଅର୍ଜୁନ ନିଜ ପ୍ରାରୟିକ ଭୁଲ୍ ନିମନ୍ତେ କ୍ଷମା ମାଗିଲେ ।

ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠୁଛି, ଯେବେ କୃଷ କହିବା ଅପରାଧ, ତେବେ ତାଙ୍କର ନାମ କିପରି ଜପାଯିବ ? ଯାହାକୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଜପିବା ନିମନ୍ତେ ସ୍ୱୟଂ କହିଲେ । ଜପ କରିବାର ଯେଉଁ ବିଧି ବୁଝାଇଲେ, ସେହି ବିଧିରେ ଆପଣ ଚିନ୍ତନ-ସ୍ମରଣ କରନ୍ତୁ । ତାହା ହେଉଛି, ଓମିତ୍ୟେକାକ୍ଷରଂ ବ୍ରହ୍ମ ବ୍ୟାହରନ୍ ମାମନୁ ସ୍ମରନ୍ 'ଓମ୍' ଏହା ଅକ୍ଷୟ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ପର୍ଯ୍ୟାୟ ଅଟେ । ଓଁ ଅହମ୍ ସ ଓମ୍ । ଯିଏ ବ୍ୟାପ୍ତ, ସେହି ସଭା ମୋ ଭିତରେ ଛୁପି ରହିଛି । ଏହା ହିଁ ଓମ୍ର ଆଶୟ । ଆପଣ ଏହାର ଜପ କରନ୍ତୁ ଏବଂ ଧ୍ୟାନ ମୋର କରନ୍ତୁ । ରୂପ ନିଜର ଏବଂ ନାମ ଓମ୍ର କହିଲେ ।

ଅର୍ଜୁନ ପ୍ରାର୍ଥନା କଲେ ଯେ, ଚତୁର୍ଭୁଜରୂପରେ ଦର୍ଶନ ଦିଅନ୍ତୁ । ଶ୍ରୀକୃଷ ସେହି ସୌମ୍ୟ ସ୍ୱରୂପକୁ ଧାରଣ କଲେ ଅର୍ଜୁନ କହିଲେ ଭଗବାନ୍ ! ଆପଣଙ୍କ ଏହି ମାନବ ସ୍ୱରୂପକୁ ଦେଖି ବର୍ତ୍ତମାନ ମୁଁ ପ୍ରକୃତିସ୍ଥ ହେଲି । ମାଗିଥିଲେ ଚତୁର୍ଭୁଜ ରୂପ କିନ୍ତୁ ଦେଖାଇଲେ ମନୁଷ୍ୟ ରୂପ । ବାୟବରେ ଶାଶ୍ୱତରେ ପ୍ରବେଶ ହୋଇଥିବା ଯୋଗୀ ଶରୀରରେ ଏଠାର ରହି ମଧ୍ୟ ବାହ୍ୟ ଦୁଇ ହାତରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ ଏବଂ ଅନ୍ତରାତ୍ପାରେ ଜାଗୃତ ହୋଇ ଯେଉଁଠାରୁ ଯେଉଁ ଭାବୁକ ସ୍ମରଣ କରୁଥାଏ, ଏକ ସମୟରେ ସର୍ବତ୍ର ତାହାଙ୍କ ହୃଦୟସେ ଜାଗୃତ ହୋଇ ପ୍ରେରକ ରୂପରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି ହାତ ତାଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟର ପ୍ରତୀକ ଅଟେ । ଏହା ହିଁ ଚତୁର୍ଭୁଜ ଅଟେ ।

ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଲେ ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁମ ବ୍ୟତୀତ ମୋର ଏହି ରୂପକୁ ନାକିଏ ଦେଖିଛି ନା ଭବିଷ୍ୟରେ ମଧ୍ୟ କିଏ ଦେଖି ପାରିବ । ତେବେ ତ ଗୀତା ଆୟମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ବ୍ୟର୍ଥ ଅଟେ । ନାହିଁ, ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି ଗୋଟିଏ ଉପାୟ ରହିଛି । ଯିଏମୋର ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତ, ମୋର ବ୍ୟତୀତ ଯିଏ ଅନ୍ୟ କାହାର ସ୍ମରଣ ନକରି ନିରନ୍ତର ମୋର ହିଁ ଚିନ୍ତନ କରିଥାଏ । ତାହାର ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ମୁଁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦେଖିବାରେ, ତତ୍ତ୍ୱଦ୍ୱାର ଜାଣିବାରେ ଏବଂ ପ୍ରବେଶ କରିବାରେ ମଧ୍ୟ ସୁଲଭ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍

ଅର୍କୁନ ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତ ଥିଲେ । ଭକ୍ତିର ପରିମାର୍ଜିତ ରୂପ ହେଉଛି ଅନୁରାଗ, ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଅନୁରୂପ ଲଗାବ । ମିଲ ହିଁ ନ ରଘୁପତି ବିନୁ ଅନୁରାଗା । ଅନୁରାଗ ବିହୀନ ପୁରୁଷ ନା କେବେ ପାଇଛି ଏବଂ ନା ପାଇପାରିବ ? ଅନୁରାଗ ନଥାଇ କିଏ ଲକ୍ଷଥର ଜପ, ଦାନ, ତପ, ଯୋଗ କଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି । ଅତଃ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଅନୁରୂପ ରାଗ ଅଥବା ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି ନିତାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ ।

ଶେଷରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମୋ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଟ କର୍ମକୁ କର । ମୋର ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତ ହୋଇ ମୋର ଶରଣ ହୋଇ, କିନ୍ତୁ ସଙ୍ଗ ଦୋଷରୁ ଅଲଗା ରହି ଅର୍ଥାତ୍ ସଙ୍ଗ ଦୋଷରେ ଏହି କର୍ମ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ଅତଃ ସଙ୍ଗ ଦୋଷ ଏହି କର୍ମର ସମ୍ପାଦିତ ହେବାରେ ବାଧକ ଅଟେ । ଯିଏ ବୈର ଭାବରୁ ରହିତ ସେହିଁ ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ । ଯେବେ ସଙ୍ଗ ଦୋଷ ହିଁ ନାହିଁ, ଯେଉଁଠାରେ ଯିଏ ବୈରଭାବରୁ ରହିତ ସେ ହିଁ ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ । ଯେତେବେଳେ ସଙ୍ଗ ଦୋଷ ହିଁ ନାହିଁ ଯେଉଁ ଠାରେ ଆୟଙ୍କୁ ଛାଡ଼ି ଅନ୍ୟ କେହି ନାହାଁତ୍ତି । ବୈରଭାବର ମାନସିକ ସଙ୍କଳ୍ପ ମଧ୍ୟ ନାହିଁ ତେବେ ଯୁଦ୍ଧ କିପରି ? ବାହାର ଦୁନିଆରେ ଲଢାଇ ଝଗଡ଼ା ଏପରି ହୋଇଥା । କିନ୍ତୁ ବିଜୟ ପାଇଥିବା ଲୋକଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ମଳିନଥାଏ । ଦୁର୍ଜୟ ସଂସାର ରୂପୀ ଶତ୍ରକୁ ଅସଙ୍ଗତା ରୂପୀ ଶସ୍ତ ଦ୍ୱାରା କାଟି ପରମରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯିବା ହିଁ ବାୟବିକ ବିଜୟ ହୋଇଥାଏ । ଯାହାର ପଛରେ ପରାଜୟ ନଥାଏ ।

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ପ୍ରଥମେ ଯୋଗଶ୍ୱେର ଶ୍ରୀକୃଷ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଦୃଷ୍ଟି ପ୍ରଦାନ କଲେ । ପୁଣି ନିଜର ବିଶ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ କରାଇଲେ– ଅତଃ

ॐ ତହଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ଗୀତାସୂପନିଷୟୁ ବୃହୁ ବିଦ୍ୟାୟାଂ ଯୋଗଶାସେ ଶ୍ରୀକୃଷାକୁଁନ ସୟାଦେ 'ବିଶ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ ଯୋଗା' ନାମୈକାଦଶୋଽଧାୟଃ ॥୧୧॥

ଏହି ପ୍ରକାରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା ରୂପୀ ଉପନିଷଦ ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗାଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସମ୍ଭାଦରେ 'ବିଶ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ ଯୋଗା' ନାମକ ଏକାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ।

ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ପରମହଂସ ପରମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା ଭାଷ୍ୟେ'ବିଶ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ ଯୋଗୋ ନାମୈକାଦଶୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୧୧॥

॥ ହରି 🕉 ତତ୍ସତ୍ ॥

# ଶ୍ରୀ ପରମାମ୍ତନେ ନମଃ ଅଥ ଦ୍ୱାଦଶୋଽଧ୍ୟାୟଃ

ଏକାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟର ପରିଶେଷରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ବାରୟାର କହିଥିଲେ ଯେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ମୋର ଏହି ସ୍ୱରୂପ ଯାହାକୁ ତୁମେ ଦର୍ଶନ କଲ, ତୁମ ବ୍ୟତୀତ ନା ପୂର୍ବରୁ କେହି ଦେଖିଥିଲେ, ନା ଭବିଷ୍ୟତରେ କିଏ ଦେଖିପାରିବେ । ମୁଁ ନା ତପ ଦ୍ୱାରା, ନା ଯଜ୍ଞ ଦ୍ୱାରା ଏବଂ ନା ଦାନ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଦର୍ଶନ ଦେବାରେ ସୁଲଭ ହୋଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ଅର୍ଥାତ୍ ମୋର ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ କେଉଁଠାରେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରଦ୍ଧା ବିଚ୍ଛିନ୍ନ ନ ହେଉ, ନିରତ୍ତର ତୈଳଧାରବତ୍ ମୋର ଚିତ୍ତନ ଦ୍ୱାରା ଠିକ୍ ଏହିପରି, ଯେପରି ତୁମେ ଦେଖିଲ, ମୁଁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନ ନିମନ୍ତେ, ତତ୍ତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା ସାକ୍ଷାତ୍ ଜାଣିବା ନିମନ୍ତେ ଏବଂ ପ୍ରବେଶ କରିବା ନିମନ୍ତେ ମଧ୍ୟ ସୁଲଭ ହୋଇଥାଏ । ଅତଃ ହେ ଅର୍କୁନ ନିରତ୍ତର ମୋର ହିଁ ଚିତ୍ତନ କର, ଭକ୍ତ ହୁଅ ! ଅଧ୍ୟାୟର ଶେଷରେ ସେ କହିଲେ – ହେ ଅର୍କୁନ ତୁମେ ମୋ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରାଯାଇଥିବା କର୍ମ କର । ମତ୍ ପରମଃ ଅପିତୁ ମୋର ପରାୟଣ ହୋଇ କର୍ମ କର । ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି ହିଁ ତାହାର ପ୍ରାପ୍ତିର ଏକମାତ୍ର ମାର୍ଗ ଅଟେ । ଏହା ଉପରେ ଅର୍କୁନଙ୍କ ପ୍ରଶ୍ନ ସ୍ୱଭାବିକ ଥିଲା ଯେ, ଯିଏ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଅକ୍ଷରଙ୍କ ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ଯିଏ ଆପଣଙ୍କ ସଗୁଣ ଉପାସନା କରିଥି, ଏହି ଉଭୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶେଷ୍ଷ କିଏ ?

ଏଠାରେ ଏହି ପ୍ରଶ୍ନକୁ ଅର୍କୁନ ତୃତୀୟଥର ଉଠାଉଛନ୍ତି । ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ କହିଥିଲେ ଯେ, ଭଗବାନ୍ ଯଦି ନିଷାମ କର୍ମ ଯୋଗ ଅପେକ୍ଷା ସାଂଖ୍ୟ ଯୋଗ ଆପଣଙ୍କୁ ଶ୍ରେଷ ମାନ୍ୟ, ତେବେ ଆପଣ ଏହି ଭୟଙ୍କର କର୍ମରେ ମୋତେ କାହିଁକି ଲଗାଉଛନ୍ତି ? ଏହାକୁ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଥିଲେ – ଅର୍କୁନ ! ନିଷାମ କର୍ମ ଯୋଗ ଭଲ ଲାଗୁ ଅଥବା ଜ୍ଞାନଯୋଗ, ଉଭୟ ଦୃଷ୍ଟିରେ କର୍ମ ତ କରିବାକୁ ହିଁ ପଡ଼ିବ । ଏତିକି ପରେ ମଧ୍ୟ ଯିଏ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ହଠ ପୂର୍ବକ ସଂଯମ କରି ମନ ଦ୍ୱାରା ବିଷୟ ବାସନାର ସ୍ମରଣ କରିଥାଏ, ସେ ଦୟାଚାରୀ ଅଟେ, ଜ୍ଞାନୀ ନୁହଁ । ଅତଃ ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁମେ କର୍ମ କର । କେଉଁ କର୍ମ କରିବ ? ନିୟତଂ କୁରୁ କର୍ମତ୍ୱଂ । ଅର୍ଥାତ୍ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରାଯାଇଥିବା କର୍ମ କର । ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ କଣ ? ତେବେ କହୁଛନ୍ତି ୟଜ୍ଞାର୍ଥାତ୍ କର୍ମଣୋ – ଅର୍ଥାତ୍ ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିଁ ଏକମାତ୍ର କର୍ମ । ଯଜ୍ଞର ବିଧି

କହିଲେ – ଯାହା ଆରାଧନା ଚିନ୍ତନର ବିଧି ବିଶେଷ, ପରମାତ୍ପାରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଉଥିବା ପ୍ରକ୍ରିୟା । ଯେବେ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ମାର୍ଗ ଏବଂ ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗ ଉଭୟରେ କର୍ମ କରିବାକୁ ହିଁ ହୋଇଥାଏ, ୟଜ୍ଞାର୍ଥ କର୍ମ କରାଯାଏ, କ୍ରିୟା ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ, ତେବେ ପାର୍ଥକ୍ୟ କିପରି ? ଭକ୍ତ କର୍ମକୁ ସମର୍ପଣ କରି, ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଆଶ୍ରିତ ହୋଇ ଯଜ୍ଞାର୍ଥ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ତେବେ ଅନ୍ୟ ସାଂଖ୍ୟ ଯୋଗୀ ନିଜ ଶକ୍ତିକୁ ସମାନାରେ ରଖି ନିଜ ଭରସାରେ ସେହି କର୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ହୋଇଥାଏ । ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପରେ ପରିଶମ କରିଥାଏ ।

ପଞ୍ଚମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଅର୍କୁନ ପୁନଃ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ ଭଗବାନ ! ଆପଣ କେବେ ସାଂଖ୍ୟ ଯୋଗର କର୍ମକୁ ପ୍ରଶଂସା କରୁଛନ୍ତି ତ କେବେ ସମର୍ପଣ ମାଧ୍ୟମରେ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗର ପ୍ରଶଂସା କରୁଛନ୍ତି । ଉଭୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରେଷ କିଏ ? ଏପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅର୍କୁନ ବୃଝି ଯାଇଥିଲେ ଯେ କର୍ମ ଉଭୟ ଦୃଷ୍ଟିରେ କରିବାକୁ ହିଁ ହେବ, ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଉଭୟ ମାର୍ଗରେ ଶ୍ରେଷ ମାର୍ଗକୁ ସେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିବାକୁ ତାହୁଁଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ଉଭୟ ଦୃଷ୍ଟିରେ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେଉଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସାଂଖ୍ୟ ଯୋଗ ଅପେକ୍ଷା ନିଷ୍କାମକର୍ମ ଯୋଗ ଶ୍ରେଷ ଅଟେ । ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗକୁ କରିବା ବ୍ୟତୀତ ନା କିଏ ଯୋଗୀ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ନା କେହି ଜ୍ଞାନୀ ହୋଇଥାନ୍ତି । ସାଂଖ୍ୟ ଯୋଗ ଦୁଷର ଅଟେ । ସେଥିରେ କଠିନତା ବହୁଳ ଭାବରେ ରହିଥାଏ । ଏଥିରେ ତୃତୀୟ ଥର ଅର୍କୁନ ଏହି ପ୍ରଶ୍ନ ରଖିଛନ୍ତି ଯେ, ଭଗବାନ ! ଆପଣଙ୍କଠାରେ ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତିରେ ଲାଗିଥିବା, ଅବ୍ୟକ୍ତ ଅକ୍ଷର ଉପାସନାରେ (ସାଂଖ୍ୟ ମାର୍ଗରେ) ଲାଗିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି, ଏହି ଦୁଇଟି ମାର୍ଗରେ ଯାଉଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶେଷ କିଏ ?

#### ଅର୍ଜୁନ ଉବାଚ

## ଏବଂ ସତତୟୁକ୍ତା ୟେ ଭକ୍ତାୟ୍ତ୍ୟ ପର୍ଯ୍ୟୁପାସତେ । ୟେ ଚାପ୍ୟକ୍ଷରମବ୍ୟଙ୍ଗ ତେଷାଂ କେ ୟୋଗବିତ୍ତମାଃ ॥୧॥

'ଏବଂ' ଅର୍ଥାତ୍ ଏହିପରି ଯାହା ବର୍ତ୍ତମାନ ଆପଣ ବିଧି କହିଲେ, ଠିକ୍ ଏହି ବିଧି ଅନୁସାରେ ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ଆପଣଙ୍କ ଶରଣ ନେଇ, ଆପଣଙ୍କଠାରେ ନିରନ୍ତର ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇ ଆପଣଙ୍କୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପରେ ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ଅନ୍ୟ ଲୋକେ ଯିଏକି ଆପଣଙ୍କ ଶରଣାପନ୍ନ ନହୋଇ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ରୂପରେ ନିଜର ଭରସାରେ ସେହି ଅକ୍ଷୟ ଓ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ୱରୂପର ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି । ଯେଉଁଥିରେ ଆପଣ ମଧ୍ୟ ସ୍ଥିତ ରହିଛନ୍ତି । ଏହି ଦୃଇ ପ୍ରକାର ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅଧିକ ଉତ୍ତମ ଯୋଗବେତ୍ତା କିଏ ? ଏହାକୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି – ଶ୍ରୀଭଗବାନୁବାଚ

## ମୟ୍ୟାବେଶ୍ୟ ମନୋୟେମାଂ ନିତ୍ୟୟୁକ୍ତା ଉପାସତେ । ଶ୍ରଦ୍ଧୟା ପରୟୋପେତାଞ୍ଚେ ମେ ୟୁକ୍ତତମା ମତାଃ ॥୨॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମୋଠାରେ ମନକୁ ଏକାଗ୍ର କରି ନିରନ୍ତର ମୋଠାରେ ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇ ଯେଉଁ ଭକ୍ତ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ସହିତ ସମ୍ପନ୍ଧ ରଖିଥାଏ ଶ୍ରେଷ ଶ୍ରଦ୍ଧାଯୁକ୍ତ ହୋଇ ମୋର ଭଜନ କରିଥାଏ, ତାହାଙ୍କୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଯୋଗୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅତି ଉତ୍ତମ ଯୋଗୀ ବୋଲି ମୁଁ ମନେକରେ ।

> ୟେ ତ୍ୱକ୍ଷରମନିର୍ଦ୍ଦେଶ୍ୟମବ୍ୟଙ୍ଗ ପର୍ଯ୍ୟୁପାସତେ । ସର୍ବତ୍ରଗମଚିତ୍ତ୍ୟଂ ଚ କୂଟସ୍ଥ ମଚଲଂ ଧ୍ରୁବମ୍ ॥୩॥ ସଂନିୟମ୍ୟେନ୍ଦ୍ରିୟଗ୍ରାମଂ ସର୍ବତ୍ର ସମବୁଦ୍ଧୟଃ । ତେ ପ୍ରାପ୍ ବନ୍ତି ମାମେବ ସର୍ବଭୂତହିତେ ରତାଃ ॥୪॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସମୁଦାୟକୁ ସମ୍ୟକ୍ ପ୍ରକାରେ ସଂଯତ କରି, ମନବୁଦ୍ଧିର ଚିତ୍ତନରୁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ପରେ ସର୍ବବ୍ୟାପୀ, ଅକଥନୀୟ ସ୍ୱରୂପ ସଦା ଏକରସ ରହୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି, ନିତ୍ୟ, ଅଚଳ, ଅବ୍ୟକ୍ତ, ଆକାର ରହିତ ଏବଂ ଅବିନାଶୀ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି, ସ୍ଟ୍ୟୁର୍ଣ୍ଣ ଭୂତଙ୍କ ହିତରେ ଲାଗି ରହି ଏବଂ ସମୟଙ୍କ ଠାରେ ସମାନ ଭାବଯୁକ୍ତ ସେହି ଯୋଗୀ ମଧ୍ୟ ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି, ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ଉପରୋକ୍ତ ବିଶେଷଣ ମୋଠାରୁ ଭିନ୍ନ ନୁହଁ । କିନ୍ତୁ –

## କ୍ଲେଶୋଽଧିକତରଞ୍ଜେଷାମବ୍ୟକ୍ତାସକ୍ତଚେତସାମ୍ । ଅବ୍ୟକ୍ତା ହି ଗତିର୍ଦୁଃଖଂ ଦେହବଦ୍ଭିରବାପ୍ୟତେ ॥୫॥

ସେହି ଅବ୍ୟକ୍ତ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କଠାରେ ଆସକ୍ତ ଚିଉଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ସାଧନରେ କ୍ଲେଶ ବିଶେଷ ରହିଥାଏ । କାରଣ ଦେହାଭିମାନୀ ମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଅବ୍ୟକ୍ତ ବିଷୟକ ଗତି ଦୁଃଖ ପୂର୍ବକ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦେହାଧାସ ରହିଛି, ସେହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅବ୍ୟକ୍ତ ପ୍ରାପ୍ତି ହେବା ଦୁଷର । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କଣେ ସଦ୍ଗୁରୁ ଥିଲେ । ଅବ୍ୟକ୍ତ ପରମାତ୍ଯା ତାଙ୍କଠାରେ ବ୍ୟକ୍ତ ଥିଲେ । ସେ କହୁଥିଲେ ଯେ, ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଶରଣ ନ ନେଇ ଯେଉଁ ସାଧକ ନିକର ଶକ୍ତିକୁ ବିଚାର କରି ଆଗକୁ ଅଗ୍ରସର ହୋଇଥାଏ ଯେ, ମୁଁ ଏହି ଅବସ୍ଥାରେ ସ୍ଥିତ ରହିଛି । ଆଗକୁ ଏହି ଅବସ୍ଥାକୁ ଯିବି । ମୁଁ ନିକର ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବି । ତାହା ମୋର ହିଁ ସ୍ୱରୂପ ହେବ । ମୁଁ ହିଁ ତାହା ଅଟେ । ଏହିପରି ବିଚାରି ପ୍ରାପ୍ତିର ପ୍ରତିକ୍ଷା

ନକରି ନିଜର ଶରୀରକୁ ହିଁ ସୋଃହଂ କହିବାରେ ଲାଗିଥାଏ । ଏହା ହିଁ ଏହି ମାର୍ଗର ସବୁଠାରୁ ବଡ଼ ବାଧା ଅଟେ । ସେ **ଦୁଃଖାଳୟମ୍ ଅଶାଶ୍ୱତମ୍** – ରେ ହିଁ ପୁନଃ ଆସିଯାଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଯିଏ ମୋର ଶରଣ ନେଇ ଚାଲିଥାଏ , ସେ–

### ୟେ ତୁ ସର୍ବାଣି କର୍ମାଣି ମୟି ସଂନ୍ୟାସ୍ୟ ମତ୍ପରାଃ । ଅନନ୍ୟେନୈବ ୟୋଗେନ ମାଂ ଧ୍ୟାୟନ୍ତ ଉପାସତେ ॥୬।

ଯିଏ ମୋର ପରାୟଣ ହୋଇ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ଆରାଧନାକୁ ମୋ ଠାରେ ଅର୍ପଣ କରି ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ଯୋଗ ଅର୍ଥାତ୍ ଆରାଧନ। ପ୍ରକ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା ନିରନ୍ତର ଚିନ୍ତନ କରି ଭଜନ କର୍ଥାନ୍ତି–

## ତେଷାଂମହଂ ସମୁଦ୍ଧର୍ତ୍ତା ମୃତ୍ୟୁସଂସାରସାଗରାତ୍ । ଭବାମି ନଚିରାତ୍ ପାର୍ଥ ମୟ୍ୟାବେଶିତଚେତସାମ୍ ॥୭॥

କେବଳ ମୋଠାରେ ଚିଉକୁ ଲଗାଇଥିବା ଭକ୍ତଙ୍କୁ ମୁଁ ଶିଘ୍ର ହିଁ ମୃତ୍ୟୁ ରୂପୀ ସଂସାରରୁ ଉଦ୍ଧାର କରିଥାଏ । ଏହିପରି ଚିଉ ଲଗାଇବା ପ୍ରେରଣାର ସାଧନ ବିଧି ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ପକାଶ ଦେଉଛନ୍ତି–

### ମୟ୍ୟେବ ମନ ଆଧତ୍**ସ୍ୱ ମୟି ବୃଦ୍ଧିଂ ନିବେଶୟ ।** ନିବସିଷ୍ୟସି ମୟ୍ୟେବ ଅତ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱଂ ନ ସଂଶୟଃ ॥୮॥

ତେଶୁକରି ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମେ ମୋଠାରେ ହିଁ ମନ ଓ ବୁଦ୍ଧିକୁ ଲଗାଅ । ଏହା ପରେ ତୁମେ ମୋଠାରେ ହିଁ ନିବାସ କରିବ । ଏଥିରେ ତିଳେମାତ୍ର ସଂଶୟ ନାହିଁ । ମନ ଓ ବୁଦ୍ଧି ମଧ୍ୟ ଯଦି ନଲଗାଇ ପାରିବ, ତେବେ (ଅର୍ଜୁନ ପୂର୍ବରୁ କହିଥିଲେ ଯେ, ମନକୁ ଅବରୋଧ କରିବା ମୁଁ ବାୟୁ ସଦୃଶ ଦୃଷର ମନେ କରେ) ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି –

## ଅଥ ଚିତ୍ତଂ ସମାଧାତୁଂ ନ ଶକ୍କୋଷି ମୟି ସ୍ଥିରମ୍ । ଅଭ୍ୟାସ ୟୋଗେନ ତତୋ ମାମିଚ୍ଛାପୁଂ ଧନଞ୍ଜୟ ॥୯॥

ଯଦି ତୁମେ ମନକୁ ମୋଠାରେ ଅଚଳ ସ୍ଥାପିତ କରିବାରେ ଅସମର୍ଥ, ତେବେ ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଯୋଗାଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ଇଛା ରଖ । ଯେଉଁ ଆଡ଼ୁକୁ ମଧ୍ୟ ଚିତ୍ତ ଯାଉଛି, ସେହିଠାରୁ ବଳପୂର୍ବକ ଫେରାଇ ଆଣି ତାହାକୁ ଆରାଧନା ଚିନ୍ତନ କ୍ରିୟାରେ ଲଗାଇବା ନାମ ହିଁ ଅଭ୍ୟାସ ଅଟେ । ଯଦି ଏପରି ମଧ୍ୟ ନକରି ପାରିବ ତେବେ–

## ଅଭ୍ୟାସେଽପ୍ୟସମର୍ଥୋଽସି ମତ୍କର୍ମପରମେ। ଭବ । ମଦର୍ଥମପି କର୍ମାଣି କୁର୍ବନ୍ ସିଦ୍ଧିମବାପ୍ସ୍ୟସି ॥୧୦॥

ଯଦି ତୂମେ ଅଭ୍ୟାସରେ ମଧ୍ୟ ଅସମର୍ଥ, ତେବେ କେବଳ ମୋର ନିମନ୍ତେ କର୍ମକର ଅର୍ଥାତ୍ ଆରାଧନା କରିବାରେ ତତ୍ପର ହୋଇଯାଅ ଏହିପରି ମୋର ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ କର୍ମ କରି ମଧ୍ୟ ତୁମେ ମୋର ପ୍ରାପ୍ତିରୂପୀ ସିଦ୍ଧିକୁ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ଅର୍ଥାତ୍ ତୁମର ଅଭ୍ୟାସ ଯଦି ହୋଇ ପାରୁନାହିଁ ତେବେ କେବଳ ସାଧନ ପଥରେ ହିଁ ଲାଗି ରହିଥାଅ ।

## ଅଥିେତଦପ୍ୟଶକ୍ତୋଽସି କର୍ତ୍ତୁଂ ମଦ୍ୟୋଗମାଶ୍ରିତଃ ସର୍ବକର୍ମଫଲ ତ୍ୟାଗଂ ତତଃ କୁରୁ ୟତାତ୍ୟବାହ ॥୧୧॥

ଯଦି ଏହାକୁ କରିବାରେ ମଧ୍ୟ ଅସମର୍ଥ, ତେବେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମ ଫଳକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ଅର୍ଥାତ୍ ଲାଭ ହାନିର ଚିନ୍ତାକୁ ତ୍ୟାଗ କରି 'ମଦ୍ୟୋଗ' ଆଶ୍ରିତ ହୋଇ ଅର୍ଥାତ୍ ସମର୍ପଣ ସହିତ ଆତ୍ମବାନ୍ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଶରଣରେ ଯାଅ । ଯାହାଦ୍ୱାରା ପ୍ରେରିତ ହୋଇ କର୍ମ ସ୍ୱତଃ ହେବାରେ ଲାଗିବ, ସମର୍ପଣ ସହିତ କର୍ମ ଫଳ ତ୍ୟାଗର ମହତ୍ତକୁ ବୁଝାଇ, ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି –

## ଶ୍ରେୟୋ ହି ଜ୍ଞାନମଭ୍ୟାସାକ୍ ଜ୍ଞାନାଦ୍ଧ୍ୟାନଂ ବିଶିଷ୍ୟତେ । ଧ୍ୟାନାତ୍ କର୍ମଫଳତ୍ୟାଗଞ୍ୟାଗାଚ୍ଛାନ୍ତିରନନ୍ତରମ୍ ॥୧୨॥

କେବଳ ଚିଉକୁ ଅବରୋଧ କରିବାର ଅଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା, ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗ ଦ୍ୱାରା କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା ଶ୍ରେଷ ଅଟେ । ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗରେ କର୍ମକୁ କାର୍ଯ୍ୟ ରୂପ ଦେବା ଅପେକ୍ଷା ଧ୍ୟାନ ଶ୍ରେଷ ଅଟେ । କାରଣ ଧ୍ୟାନରେ ଇଷ୍ଟ ତ ନିଣ୍ଠିତ ରୂପେ ରହିଥାନ୍ତି । ଧ୍ୟାନଠାରୁ ମଧ୍ୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମଫଳ ତ୍ୟାଗ ଶ୍ରେଷ ଅଟେ । କାରଣ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ପ୍ରତି ସମର୍ପଣ ସହିତ ହିଁ ଯୋଗରେ ଦୃଷ୍ଟିକୁ ରଖି କର୍ମ ଫଳକୁ ତ୍ୟାଗକଲେ, ତାହାଙ୍କ ଯୋଗକ୍ଷେମର ଦାୟିତ୍ୱ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଉପରେ ହିଁ ରହିଥାଏ । ତେଣୁକରି ତ୍ୟାଗ ଦ୍ୱାରା ସେ ତତ୍କାଳ ହିଁ ପରମ ଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ଯାଇଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଅବ୍ୟକ୍ତଙ୍କ ଉପାସନା କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଜ୍ଞାନମାର୍ଗ ଠାରୁ ସମର୍ପଣ ସହିତ କର୍ମ କରିବା ନିଷ୍ୟାମ କର୍ମ ଯୋଗୀ ଶ୍ରେଷ ଅଟେ । ଉଭୟେ ଗୋଟିଏ ହିଁ କର୍ମକୁ କରିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଜ୍ଞାନମାର୍ଗୀଙ୍କ ପଥରେ ବ୍ୟବଧାନ ଅଧିକ ରହିଥାଏ । ତାହାଙ୍କ ହାନୀ–ଲାଭର ଦାୟୀତ୍ୱ ନିଜ ଉପରେ ରହିଥାଏ, ଯେତେବେଳେ କି ସମର୍ପିତ ଭକ୍ତଙ୍କ ଦାୟିତ୍ୱ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଉପରେ ରହିଥାଏ । ତେଣୁ ସେ କର୍ମଫଳ ତ୍ୟାଗ ଦ୍ୱାରା ଅତିଶିଘ୍ର ଶାନ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଶାନ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣକୁ ବର୍ଣ୍ଣନା କରୁଛନ୍ତି–

# ଅଦ୍ୱେଷ୍ଟା ସର୍ବଭୂତାନାଂ ମୈତ୍ରଃ କରୁଣ ଏବ ଚ । ନିର୍ମମୋ ନିରହଂକାରଃ ସମଦୁଃଖସୁଖଃ କ୍ଷମୀ ॥୧୩॥

ଏହିପରି ଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ, ସମ୍ପୂର୍ଷ ଭୂତରେ ଦ୍ୱେଷ ଭାବ ରହିତ, ସମୟଙ୍କ ପ୍ରେମୀ ଏବଂ ହେତୁ ରହିତ ଦୟାକୁ ଅଟନ୍ତି ତଥା ଯିଏ ମମତା ରହିତ, ଅହଂକାର ରହିତ, ସୁଖ ଦୁଃଖର ପ୍ରାପ୍ତିରେ ସମତା ତଥା କ୍ଷମାବାନ୍ ଅଟନ୍ତା

## ସନ୍ତୁଷ୍ଟଃ ସତତଂ ୟୋଗୀ ୟତାତ୍ପା ଦୃଢନିଶ୍ଟୟଃ । ମୟ୍ୟର୍ପିତମନୋବୃଦ୍ଧିର୍ୟୋ ମଭକ୍ତଃ ସ ମେ ପ୍ରିୟଃ ॥୧୪॥

ଯିଏ ନିରନ୍ତର ଯୋଗର ପରକାଷାରେ ସଂଯୁକ୍ତ, ଲାଭହାନୀରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ, ମନ ତଥା ଇନ୍ଦ୍ରିୟସହିତ ଶରୀରକୁ ବଶବର୍ତ୍ତୀ କରିପାରିଛି, ଯେ ଦୃଢ ନିଣ୍ଟୟଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ଅଟେ, ସେ ମୋଠାରେ ଅର୍ପିତ ମନବୁଦ୍ଧି ଯୁକ୍ତ ମୋର ଭକ୍ତ ମୋତେ ପ୍ରିୟ ଅଟେ ।

## ୟସ୍ମାନ୍ନୋଦ୍ୱିକତେ ଲୋକୋ ଲୋକାନ୍ନୋଦ୍ୱିକତେ ଚ ୟଃ । ହର୍ଷାମର୍ଷଭୟୋଦ୍**ବେଗୈ**ମୁକ୍ତୋ ୟଃ ସ ଚ ମେ ପ୍ରିୟଃ ॥୧୫॥

ଯାହାଦ୍ୱାରା କୌଣସି ଜୀବ ଉଦ୍ବେଗ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ ଏବଂ ଯିଏ ସ୍ୱୟଂ ମଧ୍ୟ କୌଣସି ଜୀବ ଦ୍ୱାରା ଉଦ୍ବିଗ୍ନ ହେଉନଥାଏ, ହର୍ଷ, ସନ୍ତାପ, ଭୟ ଏବଂ ସମ୍ପର୍ଷ ବିକ୍ଷୋଭରୁ ମୁକ୍ତ ସେହି ଭକ୍ତ ମୋତେ ପ୍ରିୟ ଅଟେ ।

ସାଧକଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଏହି ଶ୍ଲୋକ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଉପଯୋଗୀ ଅଟେ । ସେମାନଙ୍କୁ ଏହି ଢଙ୍ଗରେ ରହିବା ଉଚିତ ଯେ ତାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା କାହାର ମନକୁ ମଧ୍ୟ ବାଧାପ୍ରାପ୍ତ ନ ହେବ । ଏତିକି ତ ସାଧକ କରିପାରିବ, କିନ୍ତୁ ଅନ୍ୟମାନେ ଏହି ଆଚରଣରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବେ ନାହିଁ । ସେମାନେ ତ ସଂସାରୀ ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ସେମାନେ ତୂରତ୍ତ କ୍ରୋଧିତ ହୋଇଯିବେ, କିଛି ନା କିଛି ବିପରିତ ବଚନ କହିବେ, କିନ୍ତୁ ପଥିକକୁ ମନେ ରଖିବାକୁ ହେବ ଯେ, ନିଜ ହୃଦୟରେ ସେମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରାପ୍ତ ଆଘାତ ଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟ ବିବ୍ରତ ହେବେ ନାହିଁ । ଚିତ୍ତନରେ ସୁରତ ଲାଗି ରହିଥାଉ, ଯେପରି କ୍ରମ ନ ତୂଟିଯିବ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ଆପଣ ସ୍ୱୟଂ ରାଞାରେ ନିୟମାନୁସାରେ ବାଏଁ ପଟେ ଚାଲୁଛନ୍ତି । ସାମନାରୁ କେହି ମଦିରା ପାନ କରି ଯଦି ଚାଲି ଆସୁଛି, ତେବେ ତାହାଠାରୁ ରକ୍ଷା ପାଇବା ମଧ୍ୟ ଆପଣଙ୍କର ହିଁ ଦାୟୀତ ।

ଅନପେକ୍ଷଃ ଶୁଚିର୍ଦକ୍ଷ ଉଦାସୀନୋ ଗତବ୍ୟଥଃ । ସର୍ବାରୟପରିତ୍ୟାଗୀ ୟୋ ମଦ୍**ଭ**କ୍ତଃ ସ ମେ ପ୍ରିୟଃ ॥୧*୬*॥ ଯେଉଁ ପୁରୁଷ, ଆକାଂକ୍ଷା ରହିତ, ସର୍ବଥା ପବିତ୍ର, ଦକ୍ଷ ଅର୍ଥାତ୍ ଆରାଧନାର ବିଶେଷଜ୍ଞ (ଏପରି ନୁହଁ ଯେ, ଚୋରି କରିବାରେ ଦକ୍ଷ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ କର୍ମ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ ତାହା ହେଉଛି ନିୟତ କର୍ମ । ଆରାଧନା, ଚିନ୍ତନରେ ଯିଏ ଦକ୍ଷ ହୋଇଥାଏ) ଯିଏ ପକ୍ଷ–ବିପକ୍ଷରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ, ଦୁଃଖରୁ ମୁକ୍ତ, ସମୟ୍ତ ପ୍ରାରୟର ତ୍ୟାଗୀ ମୋର ସେହି ଭକ୍ତ ହିଁ ମୋତେ ପ୍ରିୟ ଅଟେ । କରିବା ଯୋଗ୍ୟ କୌଣସି କ୍ରିୟା ତାହା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରାରୟ ହେବା ନିମନ୍ତେ ଶେଷ ରହିନଥାଏ ।

## ୟୋ ନ ହୃଷ୍ୟତି ନ ଦ୍ୱେଷ୍ଟି ନ ଶୋଚତି ନ କାଙ୍**କ୍ଷତି** ଶୁଭାଶୁଭପରିତ୍ୟାଗୀ ଭକ୍ତିମାନ୍ ୟଃ ସ ମେ ପ୍ରିୟଃ ॥୧୭॥

ଯିଏ ନା କେବେ ହର୍ଷିତ ହୋଇଥାଏ, ନା ଦ୍ୱେଷ କରିଥାଏ, ନା ଶୋକ କରିଥାଏ, ନା କାମନା ହିଁ କରିଥାଏ, ଯିଏ ଶୁଭ ଏବଂ ଅଶୁଭ ସମ୍ପୁର୍ତ୍ତ କର୍ମ ଫଳ ତ୍ୟାଗୀ, ଯେଉଁଠାରେ କୌଣସି ଶୁଭ ଅଲଗା ନାହିଁ । ଅଶୁଭ ଶେଷ ରହିନଥାଏ । ଭକ୍ତିର ଏହି ପରାକାଷାରେ ସ୍ଥିତ ସେହି ପୁରୁଷ ମୋତେ ପ୍ରିୟ ଅଟେ ।

## ସମଃ ଶତ୍ରୌ ଚ ମିତ୍ରେ ଚ ତଥା ମାନାପମାନୟୋଃ । ଶୀତୋଷସୁଖଦୁଃଖେଷୁ ସମଃ ସଙ୍ଗବିବର୍ଜିତଃ ॥୧୮॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଶତ୍ରୁ ଏବଂ ମିତ୍ରଙ୍କଠାରେ ତଥା ମାନ ଓ ଅପମାନରେ ସମାନ ରହିଥାଏ, ଯାହାର ଅନ୍ତଃକରଣର ବୃତ୍ତି ସର୍ବଥା ଶାନ୍ତ, ଯିଏକି ଥଣ୍ଡା, ଗରମ, ସୁଖ ଏବଂ ଦୁଃଖାଦି ଦୃଦ୍ୱରେ ସମାନ ରହିଥାଏ ଏବଂ ଆସକ୍ତି ରହିତ ତଥା–

## ତୁଲ୍ୟନିନ୍ଦାସ୍ତୁତିର୍ମୋନୀ ସଂନ୍ତୁଷ୍ଟୋ ୟେନ କେନଚିତ୍ । ଅନିକେତଃ ସ୍ଥିରମତିର୍ଭକ୍ତିମାନ୍ ମେ ପ୍ରିୟୋ ନରଃ ॥୧୯॥

ଯିଏ ନିନ୍ଦା ତଥା ଷ୍ଟୁତିକୁ ସମାନ ମନେ କରୁଥାଏ, ମନନଶୀଳତାର ଚରମ ସୀମାରେ ପହଞ୍ଚୁ ଯାହାର ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଶୀନ୍ତ ହୋଇଯାଇଛି, ଯେ କୌଣସି ପ୍ରକାର ଶରୀର ନିର୍ବାହ କରିବାରେ ଯିଏ ସଦୈବ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ, ଯିଏ ନିଜର ନିବାସ ସ୍ଥାନରେ ମଧ୍ୟ ମମତା ରହିତ ରହିଥାଏ । ଭକ୍ତିର ପରାକାଷ୍ଠାରେ ପହଞ୍ଚୁଥିବା ସେହି ସ୍ଥିର ବୃଦ୍ଧିସ୍ତ ପରୁଷ ମୋତେ ପିୟ ଅଟେ ।

# ୟେ ତୁ ଧର୍ମ୍ୟାମୃତମିଦଂ ୟଥୋକ୍ତଂ ପର୍ୟ୍ୟୁପାସତେ । ଶ୍ରଦ୍ଦଧାନା ମପ୍ରମା ଭକ୍ତାଞ୍ଚେଽତୀବ ମେ ପ୍ରିୟାଃ ॥୨୦॥

ଯିଏ ମୋର ପରାୟଣ ହୋଇ ହାର୍ଦ୍ଦିକ ଶ୍ରଦ୍ଧାଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ଏହି ଉପରୋକ୍ତ ଧର୍ମମୟ ଅମୃତକୁ ଭଲରୂପ ସେବନ କରିଥାନ୍ତି, ଏପରି ଭକ୍ତ ମୋତେ ଅତିଶୟ ପ୍ରିୟ ଅଟେ ।

#### –ନିଷର୍ଷ–

ଗତ ଅଧ୍ୟାୟର ଶେଷରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଥିଲେ, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମ ବ୍ୟତୀତ ନା କେହି ପାଇଛନ୍ତି, ନା କିଏ ଭବିଷ୍ୟତରେ ମଧ୍ୟ ପାଇପାରିବେ, ଯେପରି ତୁମେ ଦେଖିଲ । କିନ୍ତୁ ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି ଅଥବା ଅନୁରାଗରେ ଯିଏ ଭଜନ କରିଥାଏ, ସେ ଏହିପରି ଭାବରେ ମୋର ଦର୍ଶନ କରିପାରିବ, ତତ୍ତ୍ୱ ସହିତ ମୋତେ ଜାଣି ପାରିବ ଏବଂ ମୋ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ ମଧ୍ୟ ପାଇପାରିବ । ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ପା ଏପରି ସଉା ଅଟନ୍ତି, ଯାହାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରାଯାଇପାରିବ । ଅତଃ ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମେ ଭକ୍ତ ହୁଅ ।

ଅର୍କ୍ତନ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ପ୍ରଶ୍ମକଲେ – ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ଯିଏ ଆପଣଙ୍କର ଚିତ୍ତନ କରିଥାଏ ଏବଂ ଅନ୍ୟମାନେ ଯିଏ ଅକ୍ଷର, ଅବ୍ୟକ୍ତଙ୍କ ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି, ଏହି ଦୁହିଁଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଉତ୍ତମ ଯୋଗବେତ୍ତା କିଏ ? ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ – ଦୂହେଁ ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି କାରଣ ମୁଁ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ପରପ ଅଟେ । କିନ୍ତ ଯିଏ ଇଦ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ବଶରେ ରଖି ମନକ ଚଡ଼ର୍ଦ୍ଦିଗର ସାଉଁଟିକରି ଅବ୍ୟକ୍ତ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଠାରେ ଆସକ୍ତ ରହିଥାନ୍ତି, ତାହାଙ୍କ ପଥରେ ବିଶେଷ କେଶ ରହିଥାଏ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦେହାଧ୍ୟାସ ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ୱରୂପର ପ୍ରାପ୍ତି ଦୁଃଖ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଥାଏ । କାରଣ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସ୍ୱରୂପ ତ ଚିଉର ନିରୋଧ ଏବଂ ବିଲୟ ୍ଦ୍ର କାଳରେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ତାର ଶରୀର ହିଁ ମଧ୍ୟାବସ୍ଥାରେ ବାଧକ ହୋଇଯାଇଥାଏ । 'ମୁଁ', 'ମୁଁ' ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବାକୁ ବାକି ଅଛି, ଏପରି କହୁ କହୁ ନିଜର ଶରୀରର ଚିନ୍ତାରେ ହିଁ ଲାଗି ରହିଥାଏ । ସେମାନେ ବିଚଳିତ ହେବାରେ ଅଧିକ ସମ୍ଭାବନା ରହିଥାଏ । ଅତଃ ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମେ ସମ୍ପର୍ଷ କର୍ମ ମୋ ଠାରେ ସମର୍ପଣ କରି ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତିପୂର୍ବକ ମୋର ଚିନ୍ତନ କର । ମୋର ପରାୟଣ ହୋଇଥିବା ଭକ୍ତମାନେ ସମ୍ପର୍ଷ କର୍ମକୁ ମୋ ଠାରେ ଅପ୍ଶକରି ମାନବ ଶରୀରଧାରୀ ମୋତେ ସଗୁଣ ଯୋଗୀ ରୂପର ଧ୍ୟାନ ଦ୍ୱାରା ତୈଳ ଧାରାବତ୍ ନିରନ୍ତର ଚିନ୍ତନ କରିଥାନ୍ତି, ତାହାଙ୍କ ମୁଁ ଶିଘ ହିଁ ସଂସାର-ସାଗରରୁ ଉଦ୍ଧାର କରିଥାଏ । ଅତଃ ଭକ୍ତିମାର୍ଗ ଶେଷ ଅଟେ ।

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମୋଠାରେ ମନକୁ ଲଗାଅ । ଯଦିଓ ମ ନ ଲାଗିବ ତେବେ ମଧ୍ୟ ମନକୁ ଲଗାଇବା ଅଭ୍ୟାସ କର । ଯେଉଁ ଆଡ଼କୁ ଚିଉ ଯାଉଛି, ସେଠାରୁ ପୁନଃ ଫେରାଇ ଆଣି ନିରୋଧ କର । ଯଦି ଏହା ମଧ୍ୟ କରିବାରେ ଅସମର୍ଥ ତେବେ ତୁମେ କର୍ମକର । କର୍ମ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ, ଯଜ୍ଜାର୍ଥ କର୍ମ । ତୁମେ କାର୍ୟଂ କର୍ମ କେବଳ କରି ଚାଲ, ଅନ୍ୟ ଆଡ଼କୁ ମନ ଲଗାଅ ନାହିଁ । ସେତିକି ହିଁ କର, ପାରଲାଗୁ କିୟା ନ ଲାଗୁ । ଯଦି ଏହା ମଧ୍ୟ କରିବାରେ ଅସମର୍ଥ ତେବେ ଛିତପ୍ରଜ୍ଞା, ଆତ୍ମବାନ୍, ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଶରଣ ହୋଇ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମ ଫଳକୁ ତ୍ୟାଗ କର । ଏପରି ତ୍ୟାଗ କରିବା ଦ୍ୱାରା ତୁମେ ପରମ ଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ଯିବ ।

ତତ୍ପଣ୍ଟାତ୍ ପରମ ଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ଭକ୍ତଙ୍କ ଲକ୍ଷଣକୁ କହିବାକୁ ଯାଇ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ ଯିଏ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣଭୂତଙ୍କ ଠାରେ ଦ୍ୱେଷ ଭାବରୁ ରହିତ, ଯିଏ କରୁଣାଯୁକ୍ତ, ଦୟାଳୁ, ମମତା ଏବଂ ଅହଂକାର ରହିତ, ସେହି ଭକ୍ତ ମୋତେ ପ୍ରିୟ ଅଟେ । ଯିଏ ଧାନ ଯୋଗରେ ନିରନ୍ତର ତତ୍ପର ଏବଂ ଆତ୍ମବାନ୍ , ଆତ୍ମଣ୍ଡିତ ସେହି ଭକ୍ତ ମୋତେ ପ୍ରିୟ ଅଟେ । ଯାହା ଦ୍ୱାରା ନା କାହାକୁ ଉଦ୍ବେଗ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଏହିପରି ଭକ୍ତ ମୋତେ ପ୍ରୟ ଅଟେ । ଯିଏ ଶୁଦ୍ଧ ଏବଂ ଦକ୍ଷ, ବ୍ୟଥାମାନଙ୍କରୁ ଉପରାମ ହୋଇଥାଏ, ସର୍ବ ଆରୟର ତ୍ୟାଗ କରି ଯିଏ ପାର ପାଇଯାଇଛି, ଏପରି ଭକ୍ତ ମୋତେ ପ୍ରୟ ଅଟେ । ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କାମନାର ତ୍ୟାଗୀ ଏବଂ ଶୁଭାଶୁଭରୁ ପାର ପାଇଥିବା ଭକ୍ତ ମୋତେ ପ୍ରିୟ ଅଟେ । ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କାମନାର ତ୍ୟାଗୀ ଏବଂ ଶୁଭାଶୁଭରୁ ପାର ପାଇଥିବା ଭକ୍ତ ମୋତେ ପ୍ରିୟ ଅଟେ । ଯିଏ ନିନ୍ଦା ୟୁତିରେ ସମାନ ଏବଂ ମୌନ ରହିଥାଏ, ମନ ସହିତ ଯାହାର ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଶାନ୍ତ ଓ ମୌନ ରହିଥାଏ, ଯେ କୌଣସି ପ୍ରକାରେ ମଧ୍ୟ ଶରୀର ନିର୍ବାହରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ଏବଂ ରହିବା ୟାନରେ ମମତା ରହିତ ହୋଇ ରହିଥାଏ, ଶରୀର ରକ୍ଷା ନିମନ୍ତେ ମଧ୍ୟ କାହାପ୍ରତି ଆସକ୍ତି ନଥାଏ । ଏପରି ସ୍ଥିତ ପ୍ରଜ୍ଞ ଭକ୍ତିବାନ ପୁରୁଷ ମୋତେ ପ୍ରିୟ ଅଟେ ।

ଏହିପରି ଏକାଦଶ ଶ୍ଲୋକରୁ ଉନବିଂଶ ଶ୍ଲୋକ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଶାନ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ, ଯୋଗଯୁକ୍ତ ଭକ୍ତଙ୍କ ରହଣୀ ଉପରେ ପ୍ରକାଶ କଲେ । ଯାହା ସାଧକଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଉପାଦେୟ । ପରିଶେଷରେ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଦେଇ ସେ କହିଲେ - ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଯିଏ ମୋର ପରାୟଣ ହୋଇ ଅନନ୍ୟ ଶ୍ରବ୍ଧାଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ, ଏହି ଉପରୋକ୍ତ କହିଥିବା ଧର୍ମମୟ ଅମୃତକୁ ନିଷାମ ଭାବରେ ଉଉମ ରୂପେ ଆଚରଣ ରେ ଢାଳିଥାଏ । ସେହି ଭକ୍ତ ମୋତେ ଅତିଶୟ ପ୍ରିୟ ଅଟେ । ଅତଃ ସମର୍ପଣ ସହିତ ଏହି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା ଶ୍ରେୟତର ଅଟେ । ତାହାଙ୍କ ହାନିଲାଭର ଦାୟିତ୍ୱ ସେହି ଇଷ୍ଟ ଅର୍ଥାତ୍ ସଦ୍ଗୁରୁ ନିଜେ ବହନ କରିଥାନ୍ତି । ଏଠାରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ସ୍ୱରୂପଣ୍ଟ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ କହିଲେ ଏବଂ ତାହାଙ୍କ ଶରଣରେ ଯିବାକୁ କହିଲେ ଏବଂ ପରିଶେଷରେ ନିକ ଶରଣରେ ଆସିବା ପାଇଁ ପ୍ରେରଣା ଦେଇ ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ

ସମକକ୍ଷ ନିଜକୁ ମଧ୍ୟ ଘୋଷିତ କଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଜଣେ ଯୋଗୀଥିଲେ । ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାତ୍ମା ଥିଲେ । ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ଭକ୍ତିକୁ ଶ୍ରେଷତା ଦିଆଗଲା । ଅତଃ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ନାମକରଣ ଭକ୍ତି ଯୋଗ ଯୁକ୍ତି ସଙ୍ଗତ ଅଟେ । ଅତଃ

ॐ ତହଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ଗୀତାସୂପନିଷସ୍ତୁ ବ୍ରହ୍କ ବିଦ୍ୟାୟାଂ ଯୋଗଶାସେ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍କୁନ ସୟାଦେ 'ଭକ୍ତି ଯୋଗୋ' ନାମ ହାଦଶୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୧୨॥

ଏହି ପ୍ରକାରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା ରୂପୀ ଉପନିଷଦ, ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗାଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏବଂ ଅର୍ଚ୍ଚନଙ୍କ ସମ୍ଭାଦରେ 'ଭକ୍ତି ଯୋଗୋ' ନାମକ ଦ୍ୱାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ।

ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ପରମହଂସ ପରମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା ଭାଷ୍ୟେ 'ଭକ୍ତି ଯୋଗୋ' ନାମ ଦ୍ୱାଦଶୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୧୨॥

ହରି 🕉 ତତ୍ସତ ॥

# ଶ୍ରୀ ପରମାମ୍ତନେ ନମଃ ଅଥ ତ୍ରୟୋଦଶୋଽଧ୍ୟାୟଃ

ଗୀତାର ପ୍ରାରୟରେ ହିଁ ଧୃତରାଷ୍ଟ୍ରଙ୍କ ପ୍ରଶ୍ନ ଥିଲା – ହେ ସଞ୍ଜୟ ! ଧର୍ମକ୍ଷେତ୍ର ତଥା କୁରୁକ୍ଷେତ୍ରରେ ଯୁଦ୍ଧର ଇଛା ରଖି ଏକତ୍ରିତ ହୋଇଥିବା ମୋର ଏବଂ ପାଣ୍ଟୁ ପୁତ୍ରମାନେ କ'ଶ କଲେ ? ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହା କହିଲେ ନାହିଁ ଯେ ସେହି କ୍ଷେତ୍ର କେଉଁଠି ରହିଛି ? କିନ୍ତୁ ଯେଉଁ ମହାପୁରୁଷ, ଯେଉଁ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଯୁଦ୍ଧକୁ ହୋଇଥିବା କହିଲେ, ସ୍ୱୟଂ ହିଁ ସେହି କ୍ଷେତ୍ର ବିଷୟରେ ପ୍ରସ୍ତୁତ ଅଧ୍ୟାୟରେ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଦେଉଛନ୍ତି ଯେ, ସେହିକ୍ଷେତ୍ର ବସ୍ତୁତଃ କେଉଁଠି ?

#### ଶ୍ରୀ ଭଗବାନୁବାଚ

## ଇଦଂ ଶରୀରଂ କୌନ୍ତେୟ କ୍ଷେତ୍ରମିତ୍ୟଭିଧୀୟତେ । ଏତଦ୍ୟୋ ବେଉି ତଂ ପ୍ରାହ୍ମଃ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ ଇତି ତଦ୍ୱିଦଃ ॥୧॥

ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ଏହି ଶରୀର ହିଁ ଗୋଟିଏ କ୍ଷେତ୍ର ଏବଂ ଏହାକୁ ଯିଏ ଭଲ ଭାବରେ ଜାଣିଥାଏ, ସେ ହିଁ ଯତ୍ରଜ୍ଞ ଅଟେ । ସେ ସେଥିରେ ଲିପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ ବରଂ ତାହାର ସଞ୍ଚାଳକ ଅଟେ । ଏପରି ସେହି ତତ୍ତ୍ୱକୁ ବିଦିତ କରିଥିବା ମହା ପରଷମାନେ କହିଛନ୍ତି ।

ଶରୀର ତ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ଏଥିରେ ଧର୍ମ କ୍ଷେତ୍ର ଏବଂ କୁରୁକ୍ଷେତ୍ର, ଦୁଇଟି କ୍ଷେତ୍ର କିପରି ? ବୟୁତଃ ଏହି ଶରୀର ଅନ୍ତରାଳରେ ଅନ୍ତଃକରଣର ଦୁଇଟି ପୁବୃତ୍ତି ପୁରାତନ ଅଟେ । ଗୋଟିଏ ପରମ ଧର୍ମ ପାରମାଯାଙ୍କ ଠାରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ପଶ୍ୟମୟୀ ପ୍ରବୃତ୍ତି ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ହେଉଛି ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ, ଦୁଷିତ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ଦ୍ୱାରା ଯାହାର ଗଠନ ହୋଇଥାଏ, ଯିଏକି ନଶ୍ୱର ସଂସାରରେ ବିଶ୍ୱାସ ଦେଉଥାଏ । ଯେବେ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦର ବାହୁଲ୍ୟ ହୋଇଥାଏ, ତେବେ ଏହି ଶରୀର ହିଁ କୁରୁକ୍ଷେତ୍ର ହୋଇଯାଏ ଏବଂ ଏହି ଶରୀରର ଅନ୍ତରାଳରେ ଯେତେବେଳେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ବାହୁଲ୍ୟ ହୁଏ, ତେବେ ଏହି ଶରୀରକୁ ଧର୍ମକ୍ଷେତ୍ର କୁହାଯାଏ । ଏହି ହ୍ରାସ-ବୃଦ୍ଧି ନିରନ୍ତର ଲାଗି ରହିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ତର୍ଜ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସାନ୍ଦିଧରେ, ଯେତେବେଳେ କୌଣସି ପୁରୁଷ ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ତେବେ ଉଭୟ ପୁବୃତ୍ତିରେ ନିର୍ଣ୍ଣାୟକ ଯୁଦ୍ଧର ସତ୍ରପାତ ହୋଇଥାଏ । କୁମଶଃ

ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ଉତ୍ଥାନ ଏବଂ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦର ଶମନ ହୋଇଥାଏ । ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦର ସର୍ବଥା ଶମନ ହେବା ପରେ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନର ଅବୟା ଆସିଯାଇଥାଏ । ଅତଃ ସେ ମଧ୍ୟ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଠାରେ ସ୍ୱତଃ ବିଲୟ ହୋଇଥାଏ । ଭଜନ କରୁଥିବା ପୁରୁଷ ପରମାତ୍ଯାରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯାଏ । ଏକାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଅର୍ଜୁନ ଦେଖିଲେ ଯେ କୌରବ ପକ୍ଷର ଅନନ୍ତର ପାଣ୍ଡବ ପକ୍ଷର ଯୋଦ୍ଧା ମଧ୍ୟ ଯୋଗେଶ୍ୱରଙ୍କ ଭିତରେ ବିଲୀନ ହୋଇଯାଉଛନ୍ତି । ଏହି ବିଲୟ ପଣ୍ଟାତ୍ ପୁରୁଷଙ୍କ ଯେଉଁ ସ୍ୱରୂପ ରହିଥାଏ, ତାହା ହିଁ କ୍ଷେତ୍ରଙ୍କ ଅଟେ ।

## କ୍ଷେତ୍ରଙ୍କଂ ଚାପି ମାଂ ବିଦ୍ଧି ସର୍ବକ୍ଷେତ୍ରେଷୁ ଭାରତ । କ୍ଷେତ୍ରକ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଜୟୋର୍ଜାନଂ ଯଉକ୍ଜାନଂ ମତଂ ମମ ॥୨॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କ୍ଷେତ୍ରର କ୍ଷେତ୍ରଞ୍ଜ ମୋତେ ହିଁ ଜାଣ ଅର୍ଥାତ୍ ମୁଁ ମଧ୍ୟ କ୍ଷେତ୍ରଞ୍ଜ ଅଟେ । ଯିଏ ଏହି କ୍ଷେତ୍ରକୁ ଜାଣିଥାଏ, ସେ ହିଁ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଜ ଅଟେ । ଏପରି ତାହାକୁ ସାକ୍ଷାତ୍ ଜାଣିଥିବା ମହାପୁରୁଷ କହୁଛନ୍ତି ଏବଂ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି – ମୁଁ ମଧ୍ୟ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଜ ଅଟେ, ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ମଧ୍ୟ ଜଣେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଥିଲେ । କ୍ଷତ୍ର ଓ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଜ ଅର୍ଥାତ୍ ବିକାର ସହିତ ପ୍ରକୃତି ଏବଂ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ତତ୍ତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା ଜାଣିବା ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଏପରି ମୋର ମତ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ ଏହାର ଅନୁଭୂତିର ନାମ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । କେବଳ ବାଦ ବିବାଦର ନାମ ଜ୍ଞାନ ନୁହଁ ।

# ତତ୍କ୍ଷେତ୍ରଂ ୟଚ୍ଚୟାଦୃକ୍ଚ ୟଦ୍ବିକାରି ୟତଶ୍ଚ ୟତ୍ । ସ ଚୟୋଗ ୟତ୍ପ୍ରଭାବଣ୍ଟ ତତ୍ ସମାସେନ ମେ ଶୃଣୁ ॥୩॥

ସେହି କ୍ଷେତ୍ର ଯେପରି ଏବଂ ଯେଉଁ ବିକାର ଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ ତଥା ଯେଉଁ କାରଣରୁ ହୋଇଥାଏ, ସେହି କ୍ଷେତ୍ରଞ୍ଜ ମଧ୍ୟ ଯେପରି ପ୍ରଭାବଯୁକ୍ତ, ସେହି ସବୁ ସଂକ୍ଷେପରେ ମୋ ଠାରୁ ଶୁଣ । ଅର୍ଥାତ୍ କ୍ଷେତ୍ର ବିକାରଯୁକ୍ତ ଅଟେ । କେଉଁ କାରଣରୁ ହୋଇଛି ଏବଂ କ୍ଷେତ୍ରଞ୍ଜ କିପରି ପ୍ରଭାବ ଯୁକ୍ତ, ଏହା ମୁଁ ହିଁ କହୁଛି ତାହା ନୁହଁ । ରଷିମାନେ ମଧ୍ୟ କହୁଛନ୍ତି ।

## ରଷିଭିର୍ବହୁଧା ଗୀତଂ ଛନ୍ଦୋଭିର୍ବିବିଧିଃ ପୃଥକ୍ । ବ୍ରହ୍ମସୂତ୍ରପଦୈଞ୍ଜୈବ ହେତୁମଦ୍ଭିର୍ବିନିଷ୍ଟିତୈଃ ॥୪॥

ଏହି କ୍ଷେତ୍ର ଏବଂ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞର ତତ୍ତ୍ୱ ରଷିମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବହୁତ ପ୍ରକାରରେ ଗାୟନ କରାଯାଇଛି । ନାନା ପ୍ରକାର ବେଦ ମନ୍ତ ଦ୍ୱାରା ବିଭାଜିତ କରି ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଇଛି । ବିଶେଷ ରୂପରେ ନିର୍ଣ୍ଣିତ କରାଯାଇଥିବା ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ବ୍ରହ୍ମସୂତ୍ରର ବାକ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟ ତାହା ହିଁ କୁହାଯାଇଛି । ଅର୍ଥାତ୍ ବେଦାନ୍ତ, ମହର୍ଷି, ବ୍ରହ୍ମସୂତ୍ର ଏବଂ ମୁଁ ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ହିଁ କଥା କହିବାକୁ ଯାଉଛୁ । ଶ୍ରୀକୃଷ ତାହା କହୁଛନ୍ତି, ଯାହା ଏହି ସମୟେ କହିଛନ୍ତି । କ'ଶ ଶରୀର ରୂପୀ କ୍ଷେତ୍ର ଏତିକି ହିଁ ଅଟେ, ଯେତିକି ଦେଖା ଯାଉଛି ? ଏହାର ବର୍ଣ୍ଣନା କରି କହୁଛନ୍ତି–

## ମହାଭୂତାନ୍ୟହଂକାରେ। ବୁଦ୍ଧିରବ୍ୟକ୍ତମେବ ଚ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟାଣି ଦଶୈକଂ ଚ ପଞ୍ଚ ଚେନ୍ଦ୍ରିୟଗୋଚରାଃ ॥୫॥

ହେ ଅକୁର୍ନ ପଞ୍ଚମହାଭୂତ - କ୍ଷିତି, ଜଳ, ପାବକ, ଗଗନ, ସମୀର ତଥା ଅନ୍ତଃକରଣ ଚତୁଷ୍ଟୟ - ମନ, ବୁଦ୍ଧି, ଚିଉ ଓ ଅହଂକାର । ଅହଂକାର, ବୁଦ୍ଧି ଏବଂ ଚିଉ ଅର୍ଥାତ୍ ଏଠାରେ ଚିଉର ନାମକୁ ନ ନେଇ ତାହାକୁ ଅବ୍ୟକ୍ତ ପରା ପ୍ରକୃତି କୁହାଗଲା । ଅର୍ଥାତ୍ ମୂଳ ପ୍ରକୃତି ଉପରେ କହିଲେ । ଯେଉଁଥିରେ ପରା ପ୍ରକୃତି ମଧ୍ୟ ସମ୍ମିଳିତ ରହିଛି । ପୃଥିବୀ, ଜଳ, ଅଗ୍ନି, ବାୟୁ, ଆକାଶ, ଅହଂକାର, ବୁଦ୍ଧି ଏବଂ ଚିଉ ଏହି ଆଠଟିକୁ ଅଷ୍ଟଧା ମୂଳ ପ୍ରକୃତି କୁହାଗଲା ତଥା ଦଶ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ - ଶ୍ରୋତ୍ର, ଚକ୍ଷୁ, ନାଶା, ତ୍ୱଚା, ଜିହ୍ସା, ବାକ୍, ପାଣି, ପାଦ, ପାୟୁ ଓ ଉପୟ, ଗୋଟିଏ ମନ ଏବଂ ପଞ୍ଚ ଜ୍ଞାନେଦ୍ରିୟଙ୍କ ବିଷୟ - ଶବ୍ଦ, ସର୍ଶ, ରୂପ, ରସ ଓ ଗନ୍ଧ ତଥା -

## 

ଇଛା, ଦ୍ୱେଷ, ସୁଖ, ଦୁଃଖ ଏବଂ ସମୟଙ୍କ ସମୂହ ଏହି ସ୍ଥୂଳ ଦେହର ପିଣ୍ଡ, ଚେତନା ଏବଂ ଧେର୍ଯ୍ୟ, ଏହିପରି ଏହି କ୍ଷେତ୍ର ବିକାର ସହିତ ସଂକ୍ଷେପରେ କୁହାଗଲା । ସଂକ୍ଷେପରେ ଏହା ହିଁ କ୍ଷେତ୍ରର ସ୍ୱରୂପ ଅଟେ । ଯେଉଁଥିରେ ବୁଣିଥିବା ଭଲ ଓ ମନ୍ଦ ବୀକ ସଂସ୍କାର ରୂପରେ ଅଙ୍କୁରିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ଶରୀର ହିଁ କ୍ଷେତ୍ର ଅଟେ । ଏଥିରେ କେଉଁ ବସ୍ତୁର ସ୍ୱାଦ ବର୍ଦ୍ଧକ ଉପାଦାନ ରହିଛି ? ତେବେ ଏହି ପାଞ୍ଚ ତତ୍ତ୍ୱ, ଦଶଇନ୍ଦ୍ରିୟ, ଗୋଟିଏ ମନ ଇତ୍ୟାଦି ଲକ୍ଷଣ ଯେପରି ଉପର ଶ୍ଳୋକରେ ଗଣନା କରାଯାଇଛି । ଏହି ସମୟଙ୍କ ସାମୁହିକ ସଂଘାତ ହିଁ ପିଣ୍ଡ ଶରୀର ଅଟେ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ବିକାର ରହିଥିବେ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ପିଣ୍ଡ ମଧ୍ୟ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିବ । ତେଣୁକରି, ଏହି ପିଣ୍ଡ, ବିକାରମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ନିର୍ମିତ ହୋଇଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହି କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞଙ୍କ ସ୍ୱରୂପକୁ ଦେଖିବା, ଯିଏ ଏହି କ୍ଷେତ୍ରରେ ରହି ମଧ୍ୟ ଏଥିରେ ଲିପ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି ବରଂ ନିବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ଅମାନିତ୍ୱମଦୱିତ୍ୱମହିଂସା କ୍ଷାନ୍ତିରାର୍ଚ୍ଚବମ୍ । ଆଚାର୍ୟ୍ୟୋପାସନଂ ଶୌଚଂ ସ୍ଥେର୍ୟ୍ୟମାମ୍ବିନିଗ୍ରହଃ ॥୭॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ମାନ ଅପମାନର ଅଭାବ, ଦୟାରଣର ଅଭାବ, ଅହିଂସା

ଅର୍ଥାତ୍ ନିକର ତଥା ଅନ୍ୟ କାହାର ଆତ୍ମାକୁ କଷ୍ଟ ନଦେବା ହିଁ ଅହିଂସା ଅଟେ । ଅହିଂସାର ଅର୍ଥ କେବଳ ଏତିକି ହିଁ ନୁହଁ ଯେ କେବଳ ପିମ୍ପୁଡ଼ିକୁ ହିଁ ନ ମାରିବା, ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଲେ ଯେ, ନିଜର ଆତ୍ମାକୁ ଅଧୋଗତିରେ ନ ନିଆନ୍ତୁ । ତାହାକୁ ଅଧୋଗତିରେ ପହୁଞ୍ଚାଇବା ହିଁ ହିଂସା ଅଟେ ଏବଂ ନିଜ ଆତ୍ମାର ଉତ୍ଥାନ ହିଁ ଶୁଦ୍ଧ ଅହିଂସା ଅଟେ । ଏପରି ପୁରୁଷ ଅନ୍ୟ ଆତ୍ମାର ଉତ୍ଥାନ ହେତୁ ହିଁ ଉନ୍କୁଖ ରହିଥାଏ । ହାଁ ଏହାର ପ୍ରାରୟ ଅନ୍ୟ କାହାରିକୁ ବାଧା ନଦେଲେ ହାଁ ହୋଇଥାଏ, ଏହା ତାହାର ଏକ ଅଙ୍ଗ ମାତ୍ର । ଅତଃ ହିଂସା, କ୍ଷମାଭାବ, ମନ–ବାଶୀର ସରଳତା, ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଉପାସନା ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଭକ୍ତିପୂର୍ବକ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସେବା ଏବଂ ତାହାଙ୍କ ଉପାସନା, ପବିତ୍ରତା, ଅନ୍ତଃକରଣର ସ୍ଥିରତା, ମନ ଏବଂ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସହିତ ଶରୀର ନିଗ୍ରହ ଏବଂ –

## ଇନ୍ଦ୍ରିୟାର୍ଥେଷୁ ବୈରାଗ୍ୟମନହଂକାର ଏବ ଚ । ଜନ୍ମମୃତ୍ୟୁକରାବ୍ୟାଧି ଦ୍ରଃଖଦୋଷାନୁଦର୍ଶନମ୍ ॥୮॥

ଏହି ଲୋକ ଏବଂ ପରଲୋକରେ ଦେଖି, ଶୁଣିଥିବା ଭୋଗରେ ଆସକ୍ତିର ଅଭାବ, ଅହଂର ଅଭାବ, ଜନ୍ନ-ମୃତ୍ୟୁ, ବୃଦ୍ଧାବସ୍ଥା, ରୋଗ ଏବଂ ଭୋଗାଦିରେ ଦୁଃଖ ଦୋଷର ବାରୟାର ଚିନ୍ତନ-

## ଅସକ୍ତିରନଭିଷ୍ପଙ୍ଗଃ ପୁତ୍ରଦାର ଗୃହାଦିଷୁ । ନିତ୍ୟଂ ଚ ସମଚିଉତ୍ୱମିଷ୍ଟାନିଷ୍ଟୋପପଉିଷୁ ॥୯॥

ପୁତ୍ର, ସ୍ତ୍ରୀ, ଧନ ଏବଂ ଗୃହାଦିରେ ଆସକ୍ତିର ଅଭାବ, ପ୍ରିୟ ତଥା ଅପ୍ରିୟ ପ୍ରାସ୍ତିରେ ଚିତ୍ତର ସଦୈବ ସମତା, କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞର ସାଧନା, ସ୍ତ୍ରୀ ପୁତ୍ରଦି ଗୃହସ୍ଥି ଜଞ୍ଜାଳରେ ରହି ପାରୟ ହୋଇଥାଏ ।

## ମୟି ଚାନନ୍ୟ ୟୋଗେନ ଭକ୍ତିରବ୍ୟଭିଚାରିଣୀ । ବିବିକ୍ତ ଦେଶସେବିତ୍ୱମରତିର୍ଜନ ସଂସଦି ॥୧୦॥

ମୋଠାରେ (ଶ୍ରୀକୃଷ କଣେ ଯୋଗୀଥିଲେ ଅର୍ଥାତ୍ ଏପରି କୌଣସି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଠାରେ) ଅନନ୍ୟ ଯୋଗଦ୍ୱାରା ଅର୍ଥାତ୍ ଯୋଗ ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ କିଛି ମଧ୍ୟ ସ୍ମରଣ ନକରି ଅବ୍ୟଦ୍ଧିତାରିଣୀ ଭକ୍ତି (ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଚିନ୍ତନ ନ ଆସିବା) ଏକାନ୍ତ-ସେବନ, ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ସମୂହରେ ରହିବାର ଆସକ୍ତି ନ ହେବା, ତଥା –

## ଅଧ୍ୟାତ୍ପାଜ୍ଞାନନିତ୍ୟତ୍ୱଂ ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାନାର୍ଥଦର୍ଶନମ୍ । ଏତକ୍ଷାନମିତି ପ୍ରୋକ୍ତମଜ୍ଞାନଂ ୟଦତୋଽନ୍ୟଥା ॥୧୧॥

ଆତ୍ମାର ଆଧିପତ୍ୟ ଯୁକ୍ତ ଜ୍ଞାନରେ ଏକରସ ସ୍ଥିତି ଏବଂ ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାନର ଅର୍ଥ ସ୍ୱରୂପ, ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ସାକ୍ଷାତକାର, ଏହି ସବୁ ଜ୍ଞାନ ହିଁ ଅଟେ ଏବଂ ଏଥିରୁ ଯାହା କିଛି ବିପରିତ ତାହା ସବୁ ଅଜ୍ଞାନ ଅଟେ, ଏପରି କୁହାଗଲା । ସେହି ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ ମିକୁଥିବା ଅନୁଭୂତିର ନାମ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । (ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କହିଲେ ଯେ ଯଜ୍ଞର ପୂର୍ତ୍ତିରେ ଯଜ୍ଞ ଯାହାକୁ ଶେଷ ଛାଡ଼ିଥାଏ, ସେହି ଜ୍ଞାନାମୃତକୁ ପାନ କରୁଥିବା ସନାତନ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯାଇଥାଏ, ଅତଃ ବ୍ରହ୍ମର ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉଥିବା ଅନୁଭୂତି ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଏଠାରେ ମଧ୍ୟ ସେପରି ହିଁ କନ୍ତୁଛନ୍ତି ଯେ, ତତ୍ତ୍ୱ ସ୍ୱରୂପ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ୍କାରର ନାମ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ।) ଏହାର ବିପରୀତ ସବୁ କିଛି ଅଜ୍ଞାନ ହିଁ ଅଟେ । ଅମାନିତ୍ୱ ଇତ୍ୟାଦି ଉପରୋକ୍ତ ଲକ୍ଷଣ ଏହି ଜ୍ଞାନର ପୂରକ ଅଟେ । ଏହି ପ୍ରଶ୍ମ ପୁରା ହେଲା ।

## ଜ୍ଜେୟଂ ୟଉତ୍ ପ୍ରବକ୍ଷ୍ୟାମି ୟକ୍ଷାତ୍ୱାମୃତମଶ୍କୁତେ । ଅନାଦିମପୂରଂ ବୃହୁ ନ ସଉନ୍ନାସଦୁଚ୍ୟତେ ॥୧୨॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଯାହା ଜାଣିବା ଯୋଗ୍ୟ ତଥା ଯାହାକୁ ଜାଣି ମନୁଷ୍ୟ ଅମୃତ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ତାହାକୁ ଭଲରୂପେ କହିବି । ସେହି ଆଦି ରହିତ ପରବ୍ରହ୍ମ, ନା ସତ୍ କୁହାଯାଉଛି ଏବଂ ନା ଅସତ୍ ହିଁ କୁହାଯାଉଛି । କାରଣ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ଅଲଗା ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାହା ସତ୍ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଯେବେ ମନୁଷ୍ୟ ସେଥିରେ ସମାହିତ ହୋଇଗଲା, ତେବେ କିଏ କାହାକୁ କହିବ ? ଗୋଟିଏ ହିଁ ରହିଯାଏ, ଅନ୍ୟ କିଛି ମଧ୍ୟ ପ୍ରତୀତ ହୋଇନଥାଏ । ଏପରି ଛିତିରେ ସେହି ବ୍ରହ୍ମ ନା ସତ୍ ହୋଇଥାଏ, ନା ଅସତ୍ । ବରଂ ଯାହା କି ସ୍ୱୟଂ ସହଜ ହୋଇଥାଏ ।

## 

ସେହି ବ୍ରହ୍ମ ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରୁ ହାତ ଗୋଡ଼ ଯୁକ୍ତ, ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରୁ ନେତ୍ର, ମଞ୍ଚକ ଏବଂ ମୁଖଯୁକ୍ତ ତଥା ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରୁ ଶ୍ରୋତ୍ର ଯୁକ୍ତ ତଥା ଶୁଣିଲାବାଲା ଅଟନ୍ତି । କାରଣ ସେ ସଂସାରରେ ସମଞ୍ଚଳ୍କ ବ୍ୟାପ୍ତ କରି ସ୍ଥିତ ରହିଛନ୍ତି ।

> ସର୍ବେନ୍ଦ୍ରିୟଗୁଣାଭାସଂ ସର୍ବେନ୍ଦ୍ରିୟବିବର୍ଚ୍ଚିତମ୍ । ଅସଙ୍ଗ ସର୍ବଭୃତ୍ତିବ ନିର୍ଗୁଣଂ ଗୁଣଭୋକୃ ଚ ॥୧୪॥ ସେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ବିଷୟକୁ ଜାଣିଥାଏ, ହେଲେ ମଧ୍ୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ

ଇନ୍ଦ୍ରିୟରୁ ରହିତ । ସେ ଆସକ୍ତି ରହିତ, ଗୁଣୁରୁ ଅତୀତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ସମୟଙ୍କୁ ଧାରଣ ଏବଂ ପୋଷଣ କରୁଥିବା ଏବଂ ସମୟ ଗୁଣକୁ ଭୋଗ କରୁଥାଏ ଅର୍ଥାତ୍ ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ କରି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଗୁଣକୁ ନିଜ ଭିତରେ ବିଲୟ କରି ଦେଇଥାଏ । ଯେପରି ଶ୍ରୀକୃଷ କହି ଆସିଲେ, ''ଯଜ୍ଜ ଏବଂ ତପ'ର ଭୋକ୍ତା'' ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ଶେଷରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଗୁଣ ମୋଭିତରେ ବିଲୟ ହୋଇଯାଇଥାଏ ।

## ବହିରନ୍ତଣ୍ଟ ଭୂତାନାମଚରଂ ଚରମେବ ଚ । ସୃକ୍ଷ୍ମତ୍ୱାଉଦବିଜ୍ଞେୟଂ ଦୂରସ୍ଥଂ ଚାନ୍ତିକେ ଚ ତତ୍ ॥ ୧୫॥

ସେହି ବ୍ରହ୍ମ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବଧାରୀ ମାନଙ୍କର ବାହାରେ ଓ ଭିତରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ରହିଥାଏ, ଚର ଏବଂ ଅଚର ରୂପ ମଧ୍ୟ ସେ ହିଁ ଅଟେ । ସୂକ୍ଷ୍ମ ହେବା ଯୋଗୁଁ ସେ ଦେଖାଯାଉନଥାଏ । ଅବିଜ୍ଞେୟ ଅଟେ, ମନ ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ତଥା ଅତି ସମିପ ଏବଂ ଦୂର ମଧ୍ୟ ସେ ହିଁ ଅଟେ ।

## ଅବିଭକ୍ତଂ ଚ ଭୂତେଷୁ ବିଭକ୍ତମିବ ଚ ସ୍ଥିତମ୍ । ଭୂତଭର୍ତ୍ତୁ ଚ ତକ୍ତଙ୍କୟଂ ଗ୍ରସିଷ୍ମ ପ୍ରଭବିଷ୍ମ ଚ ॥୧୬॥

ଅବିଭାଜ୍ୟ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ସେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସଂସାରର ଭୂତ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅଲଗା ଅଲଗା ହୋଇଥିବା ପ୍ରତୀତ ହୋଇଥାଏ । ସେହି ଜାଣିବା ଯୋଗ୍ୟ ପରମାମ୍ୟା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତକୁ ଉତ୍ପନ୍ନ କରୁଥିବା, ଭରଣ ଓ ପୋଷଣ କରୁଥିବା ଏବଂ ଶେଷରେ ସଂହାର ମଧ୍ୟ କରିଥାଏ । ଏଠାରେ ବାହ୍ୟ ଏବଂ ଆଭ୍ୟନ୍ତର ଉଭୟ ଭାବକୁ ସଙ୍କେତ କରାଯାଇଛି । ଯେପରି ବାହାରେ ଜନ୍ମ ଏବଂ ଭିତରେ ଜାଗୃତି, ବହାରେ ପାଳନ ଏବଂ ଭିତରେ ଯୋଗକ୍ଷେମର ନିର୍ବାହ, ବାହାରେ ଶରୀର ପରିବର୍ତ୍ତନ ଏବଂ ଭିତରେ ସର୍ବଶ୍ୱର ବିଲୟ ଅର୍ଥାତ୍ ଭୂତମାନଙ୍କ ଉତ୍ପଭିର କାରଣଗୁଡିକର ଲୟ ଏବଂ ସେହି ଲୟ ସହିତ ନିଜର ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଏହି ସମୟ ସେହି ବ୍ରହ୍ମର ଲକ୍ଷଣ ଅଟେ ।

## କ୍ୟୋତିଷାମପି ତଜ୍ୟୋତିୟ୍ତମସଃ ପରମୁଚ୍ୟତେ । ଜ୍ଞାନଂ ଜ୍ଞେୟଂ ଜ୍ଞାନଗମ୍ୟଂ ହୃଦି ସର୍ବସ୍ୟ ବିଷ୍ଠିତମ୍ ॥୧୭॥

ସେହି ଜ୍ଞେୟ ବ୍ରହ୍ମ ଜ୍ୟୋତିମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ଜ୍ୟୋତି ଅଟେ, ତମସରୁ ଅତି ପରେ କୁହାଯାଇଛି । ସେ ପୂର୍ଣ୍ଣଜ୍ଞାନ ସ୍ୱରୂପ, ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜ୍ଞାତା, ଜାଣିବା ଯୋଗ୍ୟ ଏବଂ ଜ୍ଞାନଦ୍ୱାରା ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ ମିଳୁଥିବା ଅନୁଭୂତିର ନାମ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଏପରି ଜାନକାରୀ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ବ୍ରହ୍ମ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ସୟବ ଅଟେ । ସେ ସମୟଙ୍କ ହୃଦୟରେ ଛିତ ଅଟେ । ସେହି ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ନିବାସ ଛାନ ହୃଦୟ ଅଟେ । ଅନ୍ୟତ୍ର ଖୋଜିଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବେ ନାହିଁ । ଅତଃ ହୃଦୟରେ ଧ୍ୟାନ ତଥା ଯୋଗାଚରଣ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ସେହି ବ୍ରହ୍ମ ପ୍ରାପ୍ତିର ବିଧାନ ରହିଛି ।

## ଇତି କ୍ଷେତ୍ରଂ ତଥା ଜ୍ଞାନଂ ଜ୍ଞେୟଂ ଚୋକ୍ତଂ ସମାସତଃ । ମଭକ୍ତ ଏତଦ୍ବିଜ୍ଞାୟ ମଭାବାୟୋପପଦ୍ୟତେ ॥୧୮॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ବାସ୍ ଏତିକି ହିଁ କ୍ଷେତ୍ର ଅଟେ, ଜ୍ଞାନ ତଥା ଜାଣିବା ଯୋଗ୍ୟ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ସଂକ୍ଷେପରେ କୁହାଗଲା । ଏହାକୁ ଜାଣି ମୋର ଭକ୍ତ ମୋର ସାକ୍ଷାତ୍ ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଯାହାକୁ କ୍ଷେତ୍ର କହିଥିଲେ, ତାହାକୁ ପ୍ରକୃତି ଏବଂ ଯାହାକୁ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ କହିଥିଲେ, ତାହାକୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ପୁରୁଷ ଶବ୍ଦରେ ଇଙ୍ଗିତ କରୁଛନ୍ତି ।

## ପ୍ରକୃତିଂ ପୁରୁଷଂ ଚୈବ ବିଦ୍ଧ୍ୟନାଦୀ ଉଭାବପି । ବିକାରାଂଷ୍ଟ ଗୁଣାଂଷ୍ଟେବ ବିଦ୍ଧି ପ୍ରକୃତିସଂୟାବାନ୍ ॥୧୯॥

ଏହି ପ୍ରକୃତି ଏବଂ ପୁରୁଷ ଉଭୟଙ୍କୁ ଅନାଦି ହିଁ କାଶ ତଥା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିକାର ତ୍ରିଗୁଣମୟୀ ପ୍ରକୃତି ଠାରୁ ହିଁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଛି ବୋଲି ଜାଶ ।

# କାର୍ୟ୍ୟକରଣ କର୍ତ୍ତିତ୍ୱେ ହେତୁଃ ପ୍ରକୃତିରୁଚ୍ୟତେ । ପୁରୁଷଃ ସୁଖଦୁଃଖାନଂ ଭୋକୃତ୍ୱେ ହେତୁରୁଚ୍ୟତେ ॥୨୦॥

କାର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ କରଣ (ଯାହା ଦ୍ୱାର କାର୍ଯ୍ୟ କରାଯାଉଛି – ବିବେକ, ବୈରାଗ୍ୟାଦି ତଥା ଅଶୁଭ କାର୍ଯ୍ୟ ହେବାରେ କାମକ୍ରୋଧାଦି କରଣ ଅଟେ ।) କୁ ଉପ୍ନ କରିବାର ହେତୁକୁ ପ୍ରକୃତି କୁହାଯାଇଛି ଏବଂ ଏହି ପୁରୁଷ ସୁଖ-ଦୁଃଖକୁ ଭୋଗିବାରେ କାରଣ କୁହାଯାଉଛି । ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠୁଛି ଯେ କ'ଣ ସେ ଭୋଗ ହିଁ କରୁଥିବ, ଅଥବା ଏଥିରୁ କେବେ ନିବୃଭି ମଧ୍ୟ ମିଳିବ ? ଯେବେ ପ୍ରକୃତି ପୁରୁଷ ଉଭୟେ ଅନାଦି, ତେବେ ଉଭୟେ ଏଥିରୁ ନିବୃଭି ପାଇବେ କିପରି ? ଏହି ବିଷୟରେ କହୁଛନ୍ତି –

## ପୁରୁଷଃ ପ୍ରକୃତିୟୋ ହି ଭୁଙ୍କେ ପ୍ରକୃତିକାନ୍ ଗୁଣାନ୍ । କାରଣଂ ଗୁଣସଙ୍ଗୋ ହ୍ୟା ସଦସଦ୍ୟୋନିଜନ୍ମସ୍ତ ॥ ୨୧॥

ପ୍ରକୃତି ମଧ୍ୟରେ ଠିଆ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ ହିଁ ପ୍ରକୃତିରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ଗୁଣର କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ପଦାର୍ଥମାନଙ୍କୁ ଭୋଗ କରୁଥାଏ ଏବଂ ଏହି ଗୁଣମାନଙ୍କ ସଙ୍ଗ ହିଁ ଏହି ଜୀବାତ୍ପାର ଭଲ ତଥା ମନ୍ଦ ଯୋନୀରେ ଜନ୍ମ ନେବାର କାରଣ ହୋଇଥାଏ । ଏହି କାରଣ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରକୃତି ଜନିତ ଗୁଣର ସଙ୍ଗ ସମାପ୍ତ ହେବାପରେ ହିଁ ଜନ୍ନ ମୃତ୍ୟୁରୁ ମୁକ୍ତି ମିଳିଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହି ପୁରୁଷ ଉପରେ ପୁନଃ କରୁଛନ୍ତି ଯେ, ସେ କେଉଁ ପ୍ରକାର ପ୍ରକୃତିରେ ଠିଆ ହୋଇଛି ?

## ଉପଦ୍ରଷ୍ଟାନୁମନ୍ତା ଚ ଭର୍ତ୍ତା ଭୋକ୍ତା ମହେଶ୍ୱରଃ । ପରମାମେତି ଚାପ୍ୟୁକ୍ତୋ ଦେହେଃସ୍ମିନ୍ ପୁରୁଷଃ ପରଃ ॥୨୨॥

ସେହି ପୁରୁଷ ଉପଦ୍ରଷ୍ଟା- ହୃଦୟ ଦେଶର ଅତି ସମୀପ, ହାତ, ଗୋଡ଼, ମନ ଯେତିକି ଆପଣଙ୍କର ସମୀପ ରହିଛନ୍ତି, ତାହାଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଅଧିକ ସମୀପ ଦ୍ରଷ୍ଟା ରୂପରେ ସ୍ଥିତ ଅଟନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ପ୍ରକାଶରେ ଆପଣ ଭଲ କରନ୍ତ ଅଥବା ଖରାପ କରନ୍ତ, ତାହାଙ୍କ କୌଣସି ପ୍ରୟୋଜନ ନଥାଏ, ସେ ସାକ୍ଷୀ ରୂପେ ରହିଥାନ୍ତି । ସାଧାନାର ସଠିକ୍ କ୍ମରେ ସଫଳତା ଆସିଗଲା ପରେ ପଥିକ କିଛି ଉପରକୁ ଉଠିଥାଏ, ସେହି ଆଡ଼ିକ ଅଗ୍ରସର ହୋଇଥାଏ, ତେବେ ସେହି ଦୃଷ୍ଟା ପୁରୁଷଙ୍କ କ୍ମ, ବଦଳି ଯାଇଥାଏ । ସେ **ଅନୁମନ୍ତା** ଅନୁମତି ପ୍ରଦାନ କରିବାରେ ଲାଗିଥାନ୍ତି । ଅନୁଭବ ଦେବାରେ ଲାଗିଥାନ୍ତି । ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ଆହୁରି ସମୀପବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇଗଲେ, ସେହି ପୁରୁଷ **ଭର୍ତ୍ତା**-ହୋଇ ଭରଣ ପୋଷଣ କରିବାରେ ଲାଗିଥାନ୍ତି । ଯେଉଁଥିରେ ଆପଣଙ୍କର ଯୋଗକ୍ଷେମର ମଧ୍ୟ ବ୍ୟବସ୍ଥା କରି ଦେଇଥାନ୍ତି । ସାଧନା ଆହୁରି ସୃକ୍ଷ୍ମ ହେବାପରେ ସେହି ପୁରୁଷ **ଭୋକା-** ହୋଇଯାଆନ୍ତି । **ଭୋକାରଂ ଯଜ୍ଞ ତପସାଂ**-ଯଜ୍ଞ ତପ ଯାହା କିଛି ଆପଣଙ୍କଦ୍ୱାରା ହୋଇଥାଏ, ସେ ସମୟଙ୍କୁ ଦ୍ରଷ୍ଟା ପୁରୁଷ ଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ଯେବେ ଗୁହଣ କରିଥାନ୍ତି, ତାହା ପର ଅବସ୍ଥାରେ ମହେଶ୍ୱରଃ ମହାନ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ରୂପରେ ପରିଶତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ସେ ପ୍ରକୃତିର ସ୍ୱାମୀ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରକୃତି ଜୀବିତ ରହିଛି, ତେଣୁ କରି ସେ ଏହାର ମାଲିକ ଅଟନ୍ତି । ଏହାଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଉନ୍ନତ ଅବସ୍ଥାରେ ସେହି ପୁରୁଷ **ପରମାମେଡିଚାପ୍ୟକ୍ତ** ଯେବେ ପରମ ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି, ତେବେ ପରମାତ୍ମା ବୋଲାନ୍ତି । ଏହିପରି ଶରୀରରେ ରହି ମଧ୍ୟ ଏହି ପୁରୁଷ ଆତ୍ମା ପରଃ ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ସର୍ବଥା ଏହି ପୁକୃତିରୁ ପରେ ହିଁ ହୋଇଥାନ୍ତି । ପୂଭେଦ ଏତିକି ହିଁ ଅଟେ ଯେ ପାରୟରେ ସେ ଦୃଷ୍ଟା ରୂପରେ ଥିଲେ । କ୍ରମଶଃ ଉତ୍ଥାନ ହେଉ ହେଉ ପରମକୁ ସ୍ପର୍ଶ କରି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ରୂପରେ ପରିଶତ ହୋଇଯାନ୍ତି ।

## ୟ ଏବଂ ବେଉି ପୁରୁଷଂ ପ୍ରକୃତିଂ ଚ ଗୁଣୈଃ ସହ । ସର୍ବଥା ବର୍ତ୍ତମାନୋଃପି ନ ସ ଭୂୟୋଃଭିକାୟତେ ॥୨୩॥

ଏହିପରି ପୁରୁଷକୁ ଏବଂ ଗୁଣ ସହିତ ପ୍ରକୃତିକୁ ଯେଉଁ ମନୁଷ୍ୟ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ ବିଦିତ କରି ନେଇଥାଏ, ସେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ପୁନଃ ଜନ୍ନ ଗ୍ରହଣ କରିନଥାଏ ଅର୍ଥାତ୍ ତାହାର ପୁନର୍ଜନ୍ନ ହୋଇନଥାଏ । ଏହା ହିଁ ମୁକ୍ତି ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ବ୍ରହ୍ମ ଏବଂ ପ୍ରକୃତିର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଅନୁଭୁତି ସହିତ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉଥିବା ପରମଗତି ଅର୍ଥାତ୍ ତାହାଙ୍କ ପୂର୍ନକନ୍କରୁ ନିବୃତ୍ତି ଉପରେ କହିଲେ ଏବଂ ବର୍ତ୍ତମାନ ସେହି ଯୋଗ ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି, ଯାହାର ପ୍ରକ୍ରିୟା ଆରାଧନା ଅଟେ । କାରଣ ଏହି କର୍ମକୁ କାର୍ଯ୍ୟ ରୂପ ନଦେଇ କେହି ମଧ୍ୟ ପାଇନଥାନ୍ତି ।

## ଧ୍ୟାନେନାତ୍ପନି ପଶ୍ୟନ୍ତି କେଚିଦାତ୍ପାନମାତ୍ପନା । ଅନ୍ୟେ ସାଂଖ୍ୟେନ ୟୋଗେନ କର୍ମୟୋଗେନ ଚାପରେ ॥୨୪॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସେହି ପରମାତ୍ପାଙ୍କୁ କେତେକ ମନୁଷ୍ୟ ଆତ୍ଯାନମ୍-ନିଜର ଅନ୍ତଃଚିନ୍ତନ ଧ୍ୟାନ ଦ୍ୱାରା ଆତ୍ମନି- ହୃଦୟ ଦେଶରେ ଦର୍ଶନ କରିଥାନ୍ତି । ଅନ୍ୟ କେତେକ ସାଂଖ୍ୟ ଯୋଗ ଦ୍ୱାରା ଅର୍ଥାତ୍ ନିଜର ଶକ୍ତିକୁ ବିଚାରକରି ସେହି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ଅନ୍ୟ ବହୁ ବ୍ୟକ୍ତି ତାହାକୁ ନିଷ୍କାମକର୍ମ ଯୋଗଦ୍ୱାରା ଦର୍ଶନ କରିଥାନ୍ତି । ସମର୍ପଣ ସହିତ ସେହି ନିୟତ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ପ୍ରସ୍ତୁତ ଶ୍ଲୋକରେ ମୁଖ୍ୟ ସାଧନ ହେଉଛି ଧ୍ୟାନ- ସେହି ଧ୍ୟାନରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା ନିମନ୍ତେ ସାଂଖ୍ୟ ଯୋଗ ଏବଂ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗ ଦୁଇଟି ଧାରା ରହିଛି ।

## ଅନ୍ୟେ ତ୍ୱେବମକାନତ୍ତଃ ଶ୍ରୁତ୍ୱାନ୍ୟେଭ୍ୟ ଉପାସତେ । ତେଽପି ଚାତିତରନ୍ତ୍ୟେବ ମୃତ୍ୟୁଂ ଶ୍ରୁତିପରାୟଣାଃ ॥୨୫॥

ପରନ୍ତୁ ଅନ୍ୟ କେତେକ ଯାହାକୁ ସାଧାନାର ଜ୍ଞାନ ନାହିଁ, ସେ ଏହିପରି ନଜାଣି ଅନ୍ୟେ**ଭ୍ୟଃ** ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଜାଣିଥିବା ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଠାରୁ ଶ୍ରବଣ କରି ହିଁ ଉପସନା କରିଥାନ୍ତି । ସେହି ଶ୍ରବଣ କରିଥିବା ପୁରୁଷ ମଧ୍ୟ ମୃତ୍ୟୁରୂପୀ ସଂସାରରୁ ନିଃସନ୍ଦେହ ତରିଯାଆନ୍ତି । ଅତଃ ଯଦି କିଛି ମଧ୍ୟ ସାଧନ ହେଉନାହିଁ ତେବେ ସତ୍ସଙ୍ଗ କରନ୍ତ୍ର-

## ୟାବତ୍ ସଞ୍ଜୟତେ କିଂଚିତ୍ ସତ୍ତ୍ୱଂ ସ୍ଥାବରକଙ୍ଗମମ୍ । କ୍ଷେତ୍ରକ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞସଂୟୋଗାତ୍ ତଦ୍ୱିଦ୍ଧି ଭରତର୍ଷଭ ॥୨୬॥

ହେ ଅକୁର୍ନ ! ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ କଗତରେ ଯାହା କିଛି ସ୍ଥାବର କଙ୍ଗମ ବସ୍ତୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ, ସେହି ସମୟକୁ ତୁମେ କ୍ଷେତ୍ର ଏବଂ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞର ସଂଯୋଗରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଛି ବୋଲି ଜାଣ । ପ୍ରାପ୍ତି କେବେ ହୋଇଥାଏ ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି–

ସମଂ ସର୍ବେଷୁ ଭୂତେଷୁ ତିଷ୍ପତଂ ପରମେଶ୍ୱରମ୍ । ବିନଶ୍ୟତ୍ସ୍ୱବିନଶ୍ୟତଂ ୟଃ ପଶ୍ୟତି ସ ପଶ୍ୟତି ॥ ୨ ୭ ॥ ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ବିଶେଷ ରୂପରେ ନଷ୍ଟ ହେଉଥିବା ଚରାଚରର ସମ୍ପର୍ଶ ଭୂତରେ ନାଶ ରହିତ ପରମେଶ୍ୱରଙ୍କୁ ସମଭାବରେ ସ୍ଥିତ ଦେଖୁଥାଏ, ସେ ହିଁ ଯଥାର୍ଥ ଦେଖୁଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରକୃତି ବିଶେଷ ରୂପରେ ନଷ୍ଟ ହେବା ପରେ ହିଁ ସେ ପରମାତ୍ଯା ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ନୁହଁ । ଏହାକୁ ଅଷ୍ଟମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ମଧ୍ୟ କହିଥିଲେ, ଭୂତଭାବୋଦ୍ ଭବକରେ। ବିସର୍ଗଃ କର୍ମ ସଂଙ୍କିତଃ – ଭୂତଙ୍କ ସେହିଭାବ, ଯାହା ଭଲ ଅଥବା ମନ୍ଦ, ଯାହା କିଛି ସଂସ୍କାର ରଚନା କରିଥାନ୍ତି, ତାହା ବିଲୟ ହୋଇଯିବା ହିଁ କର୍ମର ପରାକାଷ୍ଟା । ସେହି ସମୟରେ କର୍ମପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଏ । ତାହାହିଁ ଏଠାରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ ଯିଏ ଚରାଚର ଭୂତକୁ ନଷ୍ଟ ହେଉଥିବା ଏବଂ ପରମେଶ୍ୱରଙ୍କୁ ସମଭାବରେ ସ୍ଥିତ ଦେଖିଥାଏ, ସେହିଁ ସଠିକ ଦେଖିଥାଏ ।

## ସମଂ ପଶ୍ୟନ୍ ହି ସର୍ବତ୍ର ସମବସ୍ଥିତମୀଶ୍ୱରମ୍ । ନ ହିନୟ୍ୟାତ୍ପନାତ୍ଯାନଂ ତତୋ ୟାତି ପରାଂ ଗତିମ୍ ॥୨୮॥

କାରଣ ସେହି ପୁରୁଷ ସର୍ବତ୍ର ସମଭାବରେ ସ୍ଥିତ ପରମେଶ୍ୱରଙ୍କୁ ସମାନ ଦେଖୁଥାଏ ନିଜଦ୍ୱାରା ସ୍ୱୟଂକୁ ନଷ୍ଟ କରିନଥାଏ । କାରଣ ଯେପରି ଥିଲା, ସେପରି ହିଁ ସେ ଦେଖିଲେ । ତେଣୁ କରି ସେ ପରମ ଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣକୁ କହୁଛନ୍ତି ।

## ପ୍ରକୃତୈବ୍ୟ ଚ କର୍ମାଣି କ୍ରିୟମାଣାନି ସର୍ବଶଃ । ୟଃ ପଶ୍ୟତି ତଥାତ୍ପାନମକର୍ତ୍ତାରଂ ସ ପଶ୍ୟତି ॥୨୯॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମକୁ ପ୍ରକୃତି ଦ୍ୱାରା ହିଁ କରାଯିବା ଦେଖୁଥାଏ, ଅର୍ଥାତ୍ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରକୃତି ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କର୍ମଗୁଡ଼ିକ ହେବାର ଦେଖୁଥାଏ ତଥା ଆତ୍ମାକୁ ଅକର୍ତ୍ତା ବୁଝିଥାଏ । ସେ ହିଁ ଯଥାର୍ଥ ଦେଖୁଥାଏ ।

## ୟଦା ଭୂତପୃଥଗ୍ଭାବମେକସ୍ଥମନୁପଶ୍ୟତି । ତତ ଏବ ଚ ବିୟାରଂ ବ୍ରହ୍ମ ସମ୍ପଦ୍ୟତେ ତଦା ॥୩୦॥

ଯେଉଁ କାଳରେ ମନୁଷ୍ୟ ଭୂତମାନଙ୍କ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଭାବରେ ଏକମାତ୍ର ପରମାତ୍ଯା ପ୍ରବାହିତ ତଥା ସ୍ଥିତ ଦେଖୁଥାଏ ଏବଂ ସେହି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଠାରେ ହିଁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତର ବିଷ୍ଡାର ଦେଖୁଥାଏ, ସେହି ସମୟରେ ସେ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଯେଉଁକ୍ଷଣ ଏହି ଅବସ୍ଥା ଆସିଯାଏ, ସେହି କ୍ଷଣ ସେ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ଲକ୍ଷଣ ମଧ୍ୟ ସ୍ଥିତପ୍ରଜ୍ଞ ମହାପୁରୁଷଙ୍କର ହିଁ ଅଟେ ।

# ଅନାଦିତ୍ୱାନ୍ନିର୍ଗୁଣତ୍ୱାତ୍ ପରମାତ୍ପାୟମବ୍ୟୟଃ । ଶରୀରସ୍ଥୋଽପିକୌନ୍ତେୟ ନ କରୋତି ନ ଲିପ୍ୟତେ ॥୩୧॥

ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ଅନାଦି ହେବା ଯୋଗୁଁ ଏବଂ ଗୁଣାତୀତ ହେବା

ଯୋଗୁଁ ଏହି ଅବିନାଶୀ ପରମାତ୍ଯା ଶରୀରରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇମଧ୍ୟ ବାୟବରେ ନା କର୍ତ୍ତା ହୋଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ନା ଲିପ୍ତ ହିଁ ହୋଇଥାନ୍ତି, କେଉଁ ଭାବରେ ?

## ୟଥା ସର୍ବଗତଂ ସୌକ୍ଷ୍ମ୍ୟାଦାକାଶଂ ନୋପଲିପ୍ୟତେ । ସର୍ବତ୍ରାବସ୍ଥିତୋ ଦେହେ ତଥାତ୍ସା ନୋପଲିପ୍ୟତେ ॥୩୨॥

ଯେଉଁପରି ସର୍ବତ୍ର ବ୍ୟାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ଆକାଶ ସୂକ୍ଷ୍ମ ହେବା ଯୋଗୁଁ ଲିପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ, ଠିକ୍ ସେପରି ହିଁ ସର୍ବତ୍ର ଦେହରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇଥିବା ଆତ୍ଯା ଗୁଣାତୀତ ହୋଇଥିବା ଯୋଗୁଁ ଦେହର ଗଣ ଦ୍ୱାରା ଲିପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ ।

## ୟଥା ପ୍ରକାଶୟତ୍ୟେକଃ କୃସ୍ମଂ ଲୋକମିମଂ ରବିଃ । କ୍ଷେତ୍ରଂ କ୍ଷେତ୍ରୀ ତଥା କୃସ୍ନଂ ପ୍ରକାଶୟତି ଭାରତ ॥୩୩॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଯେପରି ସୂର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡକୁ ପ୍ରକାଶିତ କରିଥାଏ, ସେହିପରି ଆତ୍ମା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କ୍ଷେତ୍ରକୁ ପ୍ରକାଶିତ କରିଥାଏ । ପରିଶେଷରେ ନିର୍ଶ୍ୱୟ ଦେଉଛନ୍ତି–

## କ୍ଷେତ୍ରକ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଜୟୋରେବମନ୍ତରଂ ଜ୍ଞାନଚକ୍ଷୁଷା । ଭୂତପ୍ରକୃତିମୋକ୍ଷଂ ଚ ୟେ ବିଦୁର୍ଯାନ୍ତି ତେ ପରମ୍ ॥୩୪॥

ଏହିପରି କ୍ଷେତ୍ର ଓ କ୍ଷେତ୍ରଞ୍କ ଭେଦକୁ ତଥା ବିକାର ସହିତ ପ୍ରକୃତିରୁ ନିବୃତ୍ତି ପାଇବାର ଉପାୟକୁ ଯିଏ ଜ୍ଞାନରୂପୀ ନେତ୍ର ଦ୍ୱାରା ଦେଖିନିଅନ୍ତି, ସେହି ମହାତ୍ମାଜନ ପରବ୍ରହ୍ମ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ କ୍ଷେତ୍ର କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞକୁ ଦେଖିବାର ଚକ୍ଷୁ ହେଉଛି ଜ୍ଞାନ ଏବଂ ଜ୍ଞାନ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ଶବ୍ଦର ପର୍ଯ୍ୟାୟବାଚୀ ଅଟେ ।

#### –ନିଷ୍କର୍ଷ–

ଗୀତାର ପ୍ରାରୟରେ ଧର୍ମକ୍ଷେତ୍ର, କୁରୁକ୍ଷେତ୍ରର ନାମ ତ ନିଆଗଲା କିନ୍ତୁ ସେହି କ୍ଷେତ୍ର ବୟୁତଃ କେଉଁଠି ରହିଛି ? ସେହି ଷ୍ଟଳର ପରିଚୟ ଦେବା ଶେଷ ରହିଥିଲା । ଯାହାକୁ ସ୍ୱୟଂ ଶାସ୍ତକାର ପ୍ରସ୍ତୁତ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସ୍ପଷ୍ଟ କଲେ । ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ଏହି ଶରୀର ହିଁ ଗୋଟିଏ କ୍ଷେତ୍ର । ଯେ ଏହାକୁ ଜାଣିଥାଏ, ସେ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ ଅଟେ । ସେ ଏଥିରେ ଲିପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ ବରଂ ନିର୍ଲିପ୍ତ ଅଟେ, ଏହାର ସଞ୍ଚାଳକ । ହେ ଅର୍କୁନ ! ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମୁଁ ହିଁ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ ଅଟେ । ଅନ୍ୟ ମହାପୁରୁଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ନିଜକୁ ତୁଳନାକରି କହିଲେ । ଏଥିରୁ ସ୍ପଷ୍ଟ ହେଉଛି, ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କଣେ ଯୋଗୀ ଥିଲେ କାରଣ ଯେ ଜାଣିଥାଏ ସେ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ ହିଁ ଅଟେ । ଏପରି ମହାପୁରୁଷ କହିଛତ୍ତି । ମୁଁ ମଧ୍ୟ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ଅନ୍ୟ ପୁରୁଷ ମାନଙ୍କ ଭଳି ମୁଁ ମଧ୍ୟ ଅଟେ ।

କ୍ଷେତ୍ର କଶ ? କେଉଁ ବିକାର ଯୁକ୍ତ ? କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ କିପରି ପ୍ରଭାବ ଯୁକ୍ତ ? ତାହା ଉପର ପ୍ରକାଶ କରି କହିଲେ - ମୁଁ ହିଁ କହୁଛି, ଏପରି ନୁହଁ, ମହର୍ଷିମାନେ ମଧ୍ୟ ଏହା ହିଁ କହିଛନ୍ତି । ବେଦର ଛନ୍ଦମାନଙ୍କରେ ଏହାକୁ ବିଭାଜିତ କରି ଦର୍ଶାଯାଇଛି । ବ୍ରହ୍ମସୂତ୍ରରେ ମଧ୍ୟ ତାହା ହିଁ ମିଳୁଛି ।

ଶରୀର ରୂପୀ କ୍ଷେତ୍ର କଣ ଏତିକି ହିଁ ଅଟେ, ଯେତିକି ଦେଖାଯାଇଛି ? ଏହାର ଉତ୍ପତ୍ତି ଯାହାଙ୍କ ଲୟା ହାତ ରହିଛି, ତାହାକୁ ଗଣନା କରି ବିଞ୍ଚୃତ ଭାବରେ କହିଲେ ଯଥା ଅଷ୍ଟଧା ମୂଳ ପ୍ରକୃତି, ଅବ୍ୟକ୍ତ ପ୍ରକୃତି, ଦଶଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଏବଂ ମନ ତଥା ଇନ୍ଦ୍ରିୟଙ୍କ ପାଞ୍ଚ ବିଷୟ, ଆଶା, ତୃଷ୍ଠା ଏବଂ ବାସନା ଏହିପରି ଏହି ବିକାରମାନଙ୍କର ସାମୂହିକ ମିଶ୍ରଣ ହିଁ ଏହି ଶରୀର । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ବାସନା ସମୂହ ରହିଥିବ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶରୀର ଯେ କୌଣସି ରୂପରେ ନିଷ୍ଟିତ ଭାବେ ରହିଥିବ । ଏହା ହିଁ କ୍ଷେତ୍ର ଅଟେ । ଯେଉଁଥିବରେ ବୁଣିଥିବା ଭଲମନ୍ଦ ବୀଳ ସଂସ୍କାର ରୂପରେ ଉତ୍ପନ୍ଦ ହୋଇଥାଏ । ଯିଏ ଏହାର ପାର ପାଇଥାଏ, ସେ କ୍ଷେତ୍ରଞ୍ଜ । କ୍ଷେତ୍ରଞ୍ଜ ସ୍ୱରୂପକୁ କହିବାକୁ ଯାଇ ସେ ଈଶ୍ୱରୀୟ ଗୁଣ-ଧର୍ମ ବର୍ଣ୍ଣନା କରି କହିଲେ ଯେ କ୍ଷେତ୍ରଞ୍ଜ ଏହି କ୍ଷେତ୍ରର ପ୍ରକାଶକ ଅଟନ୍ତି ।

ସେ କହିଲେ ଯେ ସାଧାନାର ପୂର୍ତ୍ତକାଳରେ ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ୟାଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଜ୍ଞାନର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ସାକ୍ଷାତ୍କାର । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଯାହା କିଛି ରହିଛି ତାହା ଅଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଜାଣିବା ଯୋଗ୍ୟ ଏକମାତ୍ର ବହୁ ହେଉଛି, ପରପ୍ର ବ୍ରହ୍ମ । ସେ ନା ସତ୍ ନା ଅସତ୍, ଏହି ସତ୍ ଓ ଅସତ୍ରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ । ତାହାକୁ ଜାଣିବା ନିମନ୍ତେ ଲୋକେ ହୃଦ୍ୟରେ ଧ୍ୟାନ କରନ୍ତି, ବାହାରେ ମୂର୍ତ୍ତି ରଖି ନୁହେଁ । ବହୁତ ଲୋକେ ସାଂଖ୍ୟ ମାଧ୍ୟମରେ ଧ୍ୟାନ କରିଥାନ୍ତି, ଅନ୍ୟ କେତେକ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯେଗ, ଅର୍ଥାତ୍ ସମର୍ପଣ ସହିତ ତାହାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ସେହି ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ ଆରାଧନାର ଆଚରଣ କରିଥାନ୍ତି । ଯିଏ ସେହି ବିଧିକୁ ଜାଣିନଥାନ୍ତି, ସେହି ଲୋକେ ତତ୍ତ୍ୱିଷିତ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଠାରୁ ଶୁଣି ଆଚରଣ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ମଧ୍ୟ ପରମ କଲ୍ୟାଣକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଅତଃ କିଛି ମଧ୍ୟ ବୃଝିବାରେ ନ ଆସିଲେ, ତେବେ ତାହାର ଜ୍ଞାତା ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସତ୍ସଙ୍ଗ ଆବଶ୍ୟକ ।

ସ୍ଥିତପ୍ରଜ୍ଞ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ କହିବାକୁ ଯାଇ, ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ- ଯେପରି ଆକାଶ ସର୍ବତ୍ର ସମାନ ରୂପେ ରହି ମଧ୍ୟ ନିର୍ଲିପ୍ତ ଅଟେ, ଯେପରି ସୂର୍ଯ୍ୟ ସର୍ବତ୍ର ପ୍ରକାଶ ଦେଇଥାଇ ମଧ୍ୟ ନିର୍ଲିପ୍ତ ଅଟେ, ଠିକ୍ ଏହିପରି ସ୍ଥିତପ୍ରଜ୍ଞ ମହାପୁରୁଷ ସର୍ବତ୍ର ଈଶ୍ୱର ସମାନ ଭାବରେ ରହିଥାବା, ଏପରି ସର୍ବତ୍ର ସମାନ

ଦେଖୁଥିବା ପୁରୁଷ କ୍ଷେତ୍ୱ ଠାରୁ ଅଥବା ପୁକୃତି ଠାରୁ ସର୍ବଥା ନିର୍ଲିପ୍ତ ରହିଥାଏ । ଶେଷରେ ସେ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଦେଲେ ଯେ କ୍ଷେତ୍ୱ ଏବଂ କ୍ଷେତ୍ୱଞ୍କର ଅନୁଭବ ଜ୍ଞାନର୍ପୀ ନେତ୍ର ଦ୍ୱାରାହିଁ ସୟବ ହୋଇଥାଏ । ଜ୍ଞାନ, ଯେପରି କି ପୂର୍ବରୁ କୁହାଯାଇଛି, ସେହି ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ପତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନ ସହିତ ପାପ୍ତ ହେଉଥିବା ଅନୁଭବ ଅଟେ । ଶାସ୍ତମାନଙ୍କୁ କଣ୍ଡୟ କରି ପ୍ରବଚନ କରିବା ଜ୍ଞାନ ନୃହଁ ବରଂ ଅଧ୍ୟୟନ ତଥା ମହାପୁର୍ଷଙ୍କ ଠାର୍ ସେହି କର୍ମକ ସମ୍ୟକ ରୂପରେ ବୃଝି, ସେହି କର୍ମ ପଥରେ କ୍ରିୟାଶୀଳ ହୋଇ ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦିୟର ନିରୋଧ ଏବଂ ସେହି ନିରୋଧ କାଳରେ ପରମତତ୍ତ୍ୱକ ଦେଖିବା ସହିତ ଯେଉଁ ଅନୃଭତି ହୋଇଥାଏ, ସେହି ଅନୃଭତିର ନାମ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । କ୍ରିୟା ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ ଅଟେ । ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ମୁଖ୍ୟତଃ କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞର ବିୟାର ପୂର୍ବକ ବର୍ତ୍ତନା କରାଯାଇଛି । ବସ୍ତୁତଃ କ୍ଷେତ୍ରର ସ୍ୱରୂପ ବ୍ୟାପକ ଅଟେ । ଶରୀର କହିବା ତ ଅତି ସରଳ କିନ୍ତୁ ଶରୀରର ସମ୍ବନ୍ଧ କେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରହିଛି ? ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣ ବୃହ୍ମାଣ୍ଡ ମୂଳ ପ୍ରକୃତିର ବିୟାର ମାତ୍ର । ଅନନ୍ତ ଅନ୍ତରୀକ୍ଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆପଣଙ୍କ ଶରୀର ବିୟାରିତ । ତତ୍ ଦ୍ୱାରା ଆପଣଙ୍କ ଜୀବନ ଉର୍ଜସ୍ୱୀତ ହୁଏ । ତାହା ବ୍ୟତୀତ ଆପଣ ବଞ୍ଚପାରିବେ ନାହିଁ। ଏହି ଭୃଭଶ୍ଚଳ , ବିଶ୍ୱଜଗତ, ଦେଶ ପ୍ରଦେଶ ଏବଂ ଆପଣଙ୍କ ଏହି ଦେଖାଯାଉଥିବା ଶରୀର ସେହି ପ୍ରକୃତିର ଏକଖଣ୍ଡ ମଧ୍ୟ ନୁହଁ । ଏହି ପ୍ରକାର କ୍ଷେତ୍ରକୁ ହିଁ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ବିଷ୍ଡାର ପୂର୍ବକ କୁହାଯାଇଛି । ଅତଃ-

ॐ ତୟଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ଗୀତାସୂପନିଷୟୁ ବୃହ୍କବିଦ୍ୟାୟାଂ ୟୋଗଶାସେ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍କୁନ ସୟାଦେ 'କ୍ଷେତ୍ରକ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ ବିଭାଗ ୟୋଗୋ' ନାମ ତ୍ରୟୋଦଶୋଽଧାୟଃ ॥୧୩॥

ଏହି ପ୍ରକାରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା ରୂପୀ ଉପନିଷଦ ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗାଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅର୍ଚ୍ଚୁନଙ୍କ ସମ୍ଭାଦରେ 'କ୍ଷେତ୍ର କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ ବିଭାଗ ଯୋଗୋ' ନାମ ତ୍ରୟୋଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପର୍ଷ ହେଲା ।

ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ପରମହଂସ ପରମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା ଭାଷ୍ୟେ 'କ୍ଷେତ୍ରକ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞ ବିଭାଗ ୟୋଗୋ' ନାମ ତ୍ରୟୋଦଶୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୧୩॥

॥ ହରି 🕉 ତତ୍ସତ ॥

# ଶ୍ରୀ ପରମାତ୍ୟନେ ନମଃ ଅଥ ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଶୋ ଽଧ୍ୟାୟଃ

ପୂର୍ବରୁ ଅନେକ ଅଧ୍ୟାୟମାନଙ୍କରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ଜ୍ଞାନର ସ୍ୱରୂପ ସମ୍ଭ କଲେ । ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟ ୧୯ଶ୍ଲୋକରେ କହିଲେ – ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବେ ଆରୟ କରାଯାଇଥିବା ନିୟତ କର୍ମାଚରଣର କ୍ରମଶଃ ଉତ୍ଥାନ ହୋଇ ହୋଇ ଏତେ ସୃଷ୍ଣ ହୋଇଯାଏ ଯେ, କାମନା ଓ ସଙ୍କଳ୍ପର ସର୍ବଥା ଶମନ ହୋଇଯାଏ, ସେହି ସମୟରେ ଯାହାକୁ ସେ ଜାଣିବାକୁ ଚାହୁଁଥାଏ, ତାହାର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଅନୁଭୂତି ହୋଇଯାଏ । ସେହି ଅନୁଭୂତିର ନାମ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ତ୍ରୟୋଦଶ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଜ୍ଞାନକୁ ପରିଭାଷିତ କଲେ । "ଅଧ୍ୟାପ୍ତଜ୍ଞାନ ନିତ୍ୟତ୍ୱ ତତ୍ତ୍ୱ ଜ୍ଞାନାର୍ଥ ଦର୍ଶନମ୍ଭ"। ଆପ୍ତଜ୍ଞାନରେ ଏକରସ ହିତି ଏବଂ ତତ୍ତ୍ୱର ଅର୍ଥ ସ୍ୱରୂପ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । କ୍ଷେତ୍ର ଅର୍ଥ ବୃହିତ କରିଦେବା ପରେ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ହୋଇଥାଏ । ଜ୍ଞାନର ଅର୍ଥ ଶାସ୍ତାର୍ଥ ନୁହଁ । ଶାସ୍ତକୁ କଣ୍ଠ କରି ପ୍ରବଚନ ଦେବା ଜ୍ଞାନ ନୁହଁ । ଶାସ୍ତମାନଙ୍କ ଅଭ୍ୟାସ ସହିତ କ୍ରିୟାଚରଣର ସେହି ଅବ୍ଷଣ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଯେଉଁଠାରେ ସେହି ତତ୍ତ୍ୱ ବିଦିତ ହୋଇଥାଏ । ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ୍ୱକାର ସହିତ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉଥିବା ଅନୁଭୂତିର ନାମ ହିଁ ଜ୍ଞାନ । ଏହାର ବିପରୀତ ଯାହା କିଛି ରହିଛି, ସେ ସମସ୍ତ ଅଜ୍ଞାନ ଅଟେ ।

ଏହିପରି ସବୁକିଛି କହିବା ପରେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରସ୍ତୁତ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି – ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଏହି ଜ୍ଞାନରେ ମଧ୍ୟ ପରମୋଉମ ଜ୍ଞାନକୁ ମୁଁ ପୂନଃ ତୁମ ନିମନ୍ତେ କହିବି । ଯୋଗେଶ୍ୱର ତାହାର ପୁନରାବୃତ୍ତି କରିବାକୁ ଯାଉଛନ୍ତି । କାରଣ 'ଶାସ୍ତ ସୁଚିତ୍ତିତ ପୁନି ପୁନି ଦେଖିୟ' – ସମ୍ୟକ୍ ରୂପରେ ଚିନ୍ତନ କରିଥିବା ଶାସ୍ତ ମଧ୍ୟ ବାରୟାର ଦେଖିବା, ବୁଝିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଏତିକି ହିଁ ନୁହଁ ଯେତିକି ଯେତିକି ସାଧନ ପଥରେ ଆପଣ ଅଗ୍ରସର ହେବେ ଏବଂ ସେହି ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଭିତରେ ସେତିକି ସେତିକି ପ୍ରବେଶ ପାଉଥିବେ, ସେତିକି ସେତିକି ବ୍ରହ୍ମଙ୍କଠାରୁ ନୂତନ ନୂତନ ଅନୁଭୂତି ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉଥିବ । ଏହି ଅନୁଭୂତି ସଦ୍ଗୁରୁ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ଦେଇଥାନ୍ତି । ତେଣୁ କରି ଶୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ମୁଁ ପୁନଃ ତୃମକ୍ କହିବି ।

ସୁରତ ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍କୃତି ଏପରି ପଟଳ ଯେ, ଯେଉଁଥିରେ ସଂସ୍କାର ମାନଙ୍କର ଅଙ୍କନ ସଦୈବ ହେଉଥାଏ । ଯଦି ପଥିକଙ୍କୁ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଠାରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ଅନୁଭୂତି ଧୂମିଳା ହୋଇଯାଏ, ତେବେ ସେହି ସ୍କୃତି ପଟଳରେ ପ୍ରକୃତି ଅଙ୍କିତ ହୋଇଯାଏ । ଯାହା ବିନାଶର କାରଣ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁ ପୂର୍ତ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାଧକଙ୍କୁ ଇଷ୍ଟ ସୟନ୍ଧି ଅନୁଭବକୁ ପୁନରାବୃତ୍ତି କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଆକି ସ୍କୃତି ଜୀବନ୍ତ ରହିଛି କିନ୍ତୁ ଆଗକୁ ପ୍ରବେଶ ପାଇଲା ପରେ ଏହି ଅବସ୍ଥା ରହିବ ନାହିଁ । ତେଣୁ ପୁଜ୍ୟ ଗୁରୁ ମହାରାଜଜୀ କହୁଥିଲେ ଯେ, ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ଚିନ୍ତନ ପ୍ରତିଦିନ କର । ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟାର ଗୋଟିଏ ମାଳା ପ୍ରତିଦିନ ଘୁରାବ୍ରୁ । ଯାହା ଚିନ୍ତନ ଦ୍ୱାରା ଘୁରାବ୍ତି, ତାହା ବାହ୍ୟମାଳା ନୁହଁ ।

ଗୁରୁ ମହାରାଜଙ୍କ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ଯାହାକୁ ପ୍ରାସ୍ତ ହୋଇଛି, ତାହାଙ୍କୁ ତ ସାଧନାରେ ପାଗଳ ହୋଇଯିବା ଉଚିତ । ଏହା ତ ସାଧକଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ଯିଏ, ବାଞ୍ଚବିକ ସଦ୍ଗୁରୁ ହୋଇଥାନ୍ତି, ସେ ସତତ ସେହି ପଥିକଙ୍କ ପଛରେ ଲାଗି ରହିଥାନ୍ତି । ଭିତରେ ତାହାଙ୍କ ଆତ୍ଯା ସହିତ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇ ତଥା ବାହାରେ ନିଜର କ୍ରିୟା କଳାପ ଦ୍ୱାରା ତାହାଙ୍କୁ ଅଭିନବ ପରିହ୍ଛିତିରେ ଅବଗତ କରାଇଥାନ୍ତି । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ମଧ୍ୟ ମହାପୁରୁଷ ଥିଲେ । ଅର୍ଜୁନ ଶିଷ୍ୟର ହ୍ଥାନରେ ଥିଲେ । ସେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଙ୍କୁ ସୟାଳିବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରାର୍ଥନା କହିଥିଲେ । ତେଣୁ କରି ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଜ୍ଞାନମାନଙ୍କରେ ମଧ୍ୟ ଅତି ଉତ୍ତମ ଜ୍ଞାନ ମୁଁ ପୁନଃ ତୃମ ନିମନ୍ତେ କହିବି ।

#### ଶ୍ରୀ ଭଗବାନୁବାଚ

## ପରଂ ଭୂୟଃ ପ୍ରବକ୍ଷ୍ୟାମି ଜ୍ଞାନାନଂ ଜ୍ଞାନମୁଉମମ୍ । ୟକ୍ଷାତ୍ୱା ମୁନୟଃ ସର୍ବେ ପରାଂ ସିଦ୍ଧିମିତୋ ଗତାଃ ॥୧॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଜ୍ଞାନମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ଅତି ଉତ୍ତମ ଜ୍ଞାନକୁ ମୁଁ ପୁନଃ ତୁମ ନିମନ୍ତେ କହିବି । ଯାହାକୁ ଜାଣି ସମୟ ମୁନିଜନ ଏହି ସଂସାରରୁ ମୁକ୍ତି ହୋଇ ପରମ ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯାହା ପରେ କିଛି ମଧ୍ୟ ପାଇବା ଶେଷ ରହିନଥାଏ ।

# ଇଦଂ ଜ୍ଞାନମୁପାଶ୍ରିତ୍ୟ ମମ ସାଧର୍ମ୍ୟମାଗତାଃ । ସର୍ବେଃପି ନୋପକାୟନ୍ତେ ପ୍ରଳୟେ ନ ବ୍ୟଥନ୍ତି ଚ ॥୨॥

ଏହି ଜ୍ଞାନ 'ଉପାର୍ଶ୍ୱିତ୍ୟ' ଅର୍ଥାତ୍ ନିକଟରୁ ଆଶ୍ରିତ ହୋଇ, କ୍ରିୟାନ୍ୱିତ ହୋଇ ନିକଟରେ ପହୁଞ୍ଚ, ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ଲୋକେ ସୃଷ୍ଟିର ଆଦିରେ ପୁନଃ ଜନ୍ନ ନେଇ ନ ଥାନ୍ତି ଏବଂ ପ୍ରଳୟ କାଳରେ ଅର୍ଥାତ୍ ଦେହାନ୍ତ ସମୟରେ ବ୍ୟାକୁଳ ମଧ୍ୟ ହୋଇ ନ ଥାନ୍ତି । କାରଣ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଶରୀରର ଅନ୍ତ ସେହିଦିନ ହୋଇଥାଏ, ଯେବେ ସେ ନିକ ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ତାହା ପରେ ତାହାଙ୍କ ଶରୀର ବାସ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଗୋଟିଏ ଗୃହ ହୋଇ ହିଁ ରହିଥାଏ । ପୁନର୍ଜନ୍ନର ସ୍ଥାନ କେଉଁଠି, ଯେଉଁଠାରେ ଲୋକେ ଜନ୍ମ ନେଉଥାନ୍ତି ? ଏହା ଉପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହୁଛନ୍ତି –

#### ମମ ୟୋନିର୍ମହଦ୍ବ୍ରହ୍ମ ତସ୍ମିନ୍ଗର୍ଭଂ ଦଧାମ୍ୟହମ୍ । ସୟବଃ ସର୍ବଭୂତାନାଂ ତତୋ ଭବତି ଭାରତ ॥୩॥

ହେ ଭାରତ ! ମୋର 'ମହଦ୍**ବହ୍ନ'** – ଅର୍ଥାତ୍ ଅଷ୍ଟଧା ମୂଳ ପ୍ରକୃତି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତର ଯୋନୀ ଅଟେ ଏବଂ ସେଥିରେ ମୁଁ ଚେତନରୂପୀ ବୀଜକୁ ସ୍ଥାପନ କରିଥାଏ । ସେହି ଜଡ଼–ଚେତନର ସଂଯୋଗ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତ ଉତ୍ପତ୍ତି ହୋଇଥାନ୍ତି ।

# ସର୍ବୟୋନିଷୁ କୌତ୍ତେୟ ମୂର୍ତ୍ତୟଃ ସମ୍ଭବତ୍ତି ୟାଃ । ତାସାଂ ବ୍ରହ୍ମ ମହତ୍ୟୋନିରହଂ ବୀଳପ୍ରଦଃ ପିତା ॥୪॥

ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ସମ୍ପୂର୍ଷ ଯୋନୀରେ ଯେତେ ଶରୀର ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାନ୍ତି, ସେହି ସମୟଙ୍କ ଯୋନୀ, ଗର୍ଭଧାରଣ କରୁଥିବା ମାତା, ଅଷ୍ଟଭେଦ ଯୁକ୍ତ ମୂଳ ପ୍ରକୃତି ଅଟେ ଏବଂ ମୁଁ ହିଁ ବୀଜକୁ ઘାପନ କରୁଥିବା ପିତା ଅଟେ । ଅନ୍ୟ କିଏ ନା ମାତା ଅଛନ୍ତି ନା ପିତା । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜଡ଼-ଚେତନର ସଂଯୋଗ ରହିଥିବ । ଜନ୍ମ ତ ହୋଇ ଚାଲିଥିବ, ନିମିଉ କିଏ ନା କିଏ ନିଷ୍ଟୟ ହେବେ । ଚେତନ ଆତ୍ମା ଜଡ଼ ପ୍ରକୃତିରେ କାହିଁକି ବାଦ୍ଧି ହୋଇଯାଇଥାଏ ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି –

### ସତ୍ତ୍ୱଂ ରଜୟମ ଇତି ଗୁଣାଃ ପ୍ରକୃତି ସନ୍ତ୍ରବାଃ । ନିବଧନ୍ତି ମହାବାହୋ ଦେହେ ଦେହିନମବ୍ୟୟମ ॥୫॥

ହେ ମହାବାହୋ ଅର୍ଜୁନ ! ସତ୍ୱଗୁଣ, ରଜଗୁଣ ଓ ତମଗୁଣ ପ୍ରକୃତିରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥିବା ତିନିଗୁଣ ହିଁ ଏହି ଅବିନାଶୀ ଜୀବାତ୍ଯାକୁ ଶରୀରରେ ବାନ୍ଧି ଥାଏ କେଉଁ ପରି–

## ତତ୍ର ସତ୍ତ୍ୱଂ ନିର୍ମଳତ୍ୱାତ୍ ପ୍ରକାଶକମନାମୟମ୍ । ସୁଖସଙ୍ଗେନ ବଧ୍ନାତି ଜ୍ଞାନସଙ୍ଗେନ ଚାନଘ ॥୬॥

ହେ ନିଷ୍ପାପ ଅର୍ଜୁନ ! ସେହି ତିନିଗୁଣରେ ପ୍ରକାଶ କରୁଥିବା ନିର୍ବିକାର ସତ୍ୱଗୁଣ ତ 'ନିର୍ମଳ ତ୍ୱାତ୍' – ନିର୍ମଳ ହେବା ଯୋଗୁଁ ସୁଖ ଏବଂ ଜ୍ଞାନର ଆସକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ଆତ୍ମାକୁ ଶରୀରରେ ବାହି ଦେଇଥାଏ । ସତ୍ୱଗୁଣ ମଧ୍ୟ ବାହି ଥାଏ । ସତ୍ୱଗୁଣ ମଧ୍ୟ ବହନ ହିଁ ଅଟେ । ଅନ୍ତର ଏତିକି ହିଁ ଅଟେ ଯେ, ସୁଖ ଏକମାତ୍ର ପରମାତ୍ମାରେ ହିଁ ନିହିତ ଏବଂ ସାକ୍ଷାତ୍କାରର ନାମହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ସତ୍ୱଗୁଣି ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବହ୍ଧନରେ ରହିଥାଏ, ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ହୋଇନଥାଏ ।

# ରଜୋ ରାଗାତ୍ପକଂ ବିଦ୍ଧି ତୃଷାସଙ୍ଗସମୁଦ୍ଭବମ୍ । ତନ୍ନିବଧ୍ନାତି କୌନ୍ତେୟ କର୍ମସଙ୍ଗେନ ଦେହିନମ୍ ॥୭॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ରାଗର ଜୀବନ୍ତ-ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଥିବା ସ୍ୱରୂପ ରଜୋଗୁଣ ହିଁ

ଅଟେ । ଏହାକୁ ତୁମେ **'କର୍ମସଂଗେନ'–** କାମନା ଏବଂ ଆସକ୍ତିରୁ ହିଁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଛି ବୋଲି ଜାଣ । ସେ ଜୀବାତ୍ମାକୁ କର୍ମ ଏବଂ ତାହାର ଫଳ ଆସକ୍ତିରେ ବାନ୍ଧି ଥାଏ । ସେ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତି ଦେଇଥାଏ–

### ତମସ୍କୃଜ୍ଞାନକଂ ବିଦ୍ଧି ମୋହନଂ ସର୍ବଦେହିନାମ୍ । ପ୍ରମାଦାଳସ୍ୟ ନିଦ୍ରାଭିଞ୍ଚନ୍ନିବଧ୍ୱାତି ଭାରତ ॥୮॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ସମୟ ଦେହ ଧାରୀମାନଙ୍କୁ ମୋହ ଗ୍ରାସ କରୁଥିବା ତମୋଗୁଣକୁ ତୁମେ ଅଜ୍ଞାନରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଛି ବୋଲି ଜାଣ । ସେ ଏହି ଆତ୍ଯାକୁ ପ୍ରମାଦ ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ୟର୍ଥ ଚେଷ୍ଟା ଆଳସ୍ୟ (କାଲିକି କରିବା ଏହିପରି ଭାବନା) ଏବଂ ନିଦ୍ରା ଦ୍ୱାରା ବାନ୍ଧିଥାଏ । ନିଦ୍ରାର ଅର୍ଥ ଏହା ନୁହଁ ଯେ, ତମଗୁଣି ଅଧିକ ଶୋଇଥାଏ । ଶରୀର ଶୋଇଥାଏ,ଏପରି ନୁହଁ । "ଯାନିଶା ସର୍ବଭୁତାନାଂ ତସ୍ୟାଂ ଜାଗର୍ତି ସଂଯମୀ''– ଜଗତ ହିଁ ରାତ୍ରି ଅଟେ । ତମଗୁଣି ବ୍ୟକ୍ତି ଏହି ଜଗତ ରୂପୀ ରାତ୍ରିରେ ରାତ୍ରଦିନ ବ୍ୟୟରହିଥାଏ – ପ୍ରକାଶ ସ୍ୱରୂପ ଆଡ଼କୁ ଅଚେତ ରହିଥାଏ । ଏହା ହିଁ ତମୋଗୁଣିଙ୍କ ନିଦ୍ରା । ଏହି କଞାଳରେ ଯିଏ ଲିପ୍ତ ରହିଛି ସେ ହିଁ ଶୋଇ ରହିଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ତିନିଗୁଣରୁ ଉତ୍ସନ୍ନ ବନ୍ଧନର ସାମୁହିକ ସ୍ୱରୂପକୁ କହୁଛନ୍ତି –

## ସତ୍ତ୍ୱଂ ସୁଖେ ସଞ୍ଜୟତି ରଜଃ କର୍ମଣି ଭାରତ । ଜ୍ଞାନମାବୃତ୍ୟ ତୁ ତମଃ ପ୍ରମାଦେ ସଞ୍ଜୟତ୍ୟୁତ ॥୯॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ସତ୍ୱଗୁଣ ସୁଖରେ ଲଗାଇଥାଏ, ଶାଶ୍ୱତ ପରମ ସୁଖର ଧାରାରେ ଲଗାଇଥାଏ, ରଜଗୁଣ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ କରିଥାଏ ଏବଂ ତମଗୁଣ ଜ୍ଞାନକୁ ଆଚ୍ଛାଦିତ କରି ପ୍ରମାଦରେ ଅର୍ଥାତ୍ ଅନ୍ତଃକରଣର ବ୍ୟର୍ଥ ଚେଷ୍ଟାରେ ଲଗାଇଥାଏ । ତେବେ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ କିପରି ବିଭକ୍ତ ହୋଇଯାନ୍ତି ? ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି –

#### ରଳୟମଣ୍ଟାଭିଭୂୟ ସତ୍ତ୍ୱଂ ଭବତି ଭାରତ । ରଜଃ ସତ୍ତ୍ୱଂ ତମଣ୍ଟେବ ତମଃ ସତ୍ତ୍ୱଂ ରଜୟଥା ।୧୦॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ରଜଗୁଣ ଏବଂ ତମଗୁଣକୁ ଦମନ କରି ସତ୍ୱଗୁଣ ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଥାଏ, ସେପରି ସତ୍ୱଗୁଣ ଓ ତମଗୁଣକୁ ଦମନ କରି ରଜଗୁଣ ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଥାଏ ତଥା ଏହିପରି ରଜଗୁଣ ଓ ସତ୍ୱଗୁଣକୁ ଦମନକରି ତମଗୁଣ ହୋଇଥାଏ । ଏହାକୁ କିପରି ଜାଣିପାରିବା, ଯେ କେବେ କେଉଁ ଗୁଣ କାର୍ଯ୍ୟ କରୁଛି ?

ସର୍ବଦ୍ୱାରେଷୁ ଦେହେଃସ୍ମିନ୍ ପ୍ରକାଶ ଉପକାୟତେ ଜ୍ଞାନଂ ୟଦା ତଦା ବିଦ୍ୟାଦ୍ ବିଚ୍ଚୁଦ୍ଧଂ ସତ୍ତ୍ୱମିତ୍ୟୁତ ॥୧୧॥ ଯେଉଁ ସମୟରେ ଏହି ଶରୀର ତଥା ଅତଃକରଣ ଏବଂ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କଠାରେ ଈଶ୍ୱରୀୟ ପ୍ରକାଶ ଏବଂ ବୋଧଶକ୍ତି ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ, ସେହି ସମୟରେ ସତ୍ୱଗୁଣ ବିଶେଷ ବୃଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତ କରିଛି ବୋଲି ଜାଣିବାକୁ ହେବ । ତଥା–

## ଲୋଭଃ ପ୍ରବୃତ୍ତିରାରୟଃ କର୍ମଣାମଶମଃ ସ୍ବହା । ରକସ୍ୟେତାନି କାୟନ୍ତେ ବିବୃଦ୍ଧେ ଭରତର୍ଷିଭ ॥୧୨॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ରକଗୁଣ ବିଶେଷ ବୃଦ୍ଧି ହେବା ଦ୍ୱାରା ଲୋଭ, କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ ହେବାର ଚେଷ୍ଟା, କର୍ମର ପ୍ରାରୟ, ଅଶାନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ମନର ଚଞ୍ଚଳତା, ବିଷୟ ଭୋଗର ଲାଳସା, ଏହିସବୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ, ବର୍ତ୍ତମାନ ତମଗୁଣର ବୃଦ୍ଧି ହେଲେ କ'ଣ ହୋଇଥାଏ ?

### ଅପ୍ରକାଶେ। ଽପ୍ରବୃତ୍ତିଷ୍ଟ ପ୍ରମାଦୋ ମୋହ ଏବ ଚ । ତମସ୍ୟେତାନି ଜାୟନ୍ତେ ବିବୃଦ୍ଧେ କୁରୁନନ୍ଦନ ॥ ୧୩ ॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ତମଗୁଣର ବୃଦ୍ଧି ହେଲେ ଅପ୍ରକାଶଃ (ପ୍ରକାଶ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଦ୍ୟୋତକ ଅଟେ) ଈଶ୍ୱରୀୟ ପ୍ରକାଶ ଆଡ଼ିକୁ ନ ବଢିବାର ସ୍ୱଭାବ, 'କାର୍ୟଂକର୍ନ'– ଯାହା କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ପ୍ରକ୍ରିୟା ବିଶେଷ ସେଥିରେ ଅପ୍ରବୃତି, ଅନ୍ତଃକରଣରେ ବ୍ୟର୍ଥ ଚେଷ୍ଟାମାନଙ୍କ ପ୍ରବାହ ଏବଂ ସଂସାରରେ ମୁଗ୍ଧ କରିପାରୁଥିବା ପ୍ରବୃତି ଏହି ସମୟ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏହି ଗୁଣକୁ ଜାଣିଲେ କ'ଣ ବା ଲାଭ ହୋଇଥାଏ ?

## ୟଦା ସତ୍ତ୍ୱେ ପ୍ରବୃଦ୍ଧେ ତୁ ପ୍ରଳୟଂ ୟାତି ଦେହଭୃତ୍ । ତଦୋଉମବିଦାଂ ଲୋକାନମଲାନ୍ ପ୍ରତିପଦ୍ୟତେ ॥୧୪॥

ଯେତେବେଳେ ଏହି ଜୀମାତ୍ଯା ସତ୍ତ୍ୱ ଗୁଣର ବୃଦ୍ଧିକାଳରେ ମୃତ୍ୟୁକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ଶରୀର ତ୍ୟାଗ କରିଥାଏ, ସେତେବେଳେ ଉତ୍ତମ କର୍ମ କରୁଥିବା ମଳ ରହିତ ଦିବ୍ୟ ଲୋକକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ –

## ରକସି ପ୍ରଳୟଂ ଗତ୍ୱା କର୍ମସଙ୍ଗିଷୁ କାୟତେ । ତଥା ପ୍ରଲୀନୟମସି ମୃଢୟୋନିଷୁ କାୟତେ ॥୧୫॥

ରଜଗୁଣ ବୃଦ୍ଧି ହେବା ଦ୍ୱାରା ମୃତ୍ୟୁକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ମନୁଷ୍ୟ କର୍ମାସକ୍ତ ଲୋକରେ ଜନ୍ନ ନେଇଥାଏ, ତଥା ତମଗୁଣର ବୃଦ୍ଧି ଦ୍ୱର। ମୃତ୍ୟୁବରଣ କରିଥିବ। ବ୍ୟକ୍ତି ମୃତ ଯୋନିରେ ଜନ୍ନ ନେଇଥାଏ । ଯେଉଁଥିରେ କୀଟ-ପତଙ୍ଗାଦି ଯୋନିର ବିୟାର ରହିଛି – ଅତଃ ମନୁଷ୍ୟକୁ ସାଭ୍ୱିକ ଗୁଣଯୁକ୍ତ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ପ୍ରକୃତିର ଏହି ବ୍ୟାଙ୍କ ଆପଣଙ୍କ ଏହି ଅର୍ଜିତ ଗୁଣକୁ ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ମଧ୍ୟ ସଞ୍ଚ୍ଚ ଧନ ସୁରକ୍ଷିତ ମିଳିଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହାର ପରିଣାମକ୍ ଦେଖିବା –

### କର୍ମଣଃ ସୁକୃତସ୍ୟାହୁଃ ସାତ୍ତ୍ୱିକଂ ନିର୍ମିଳଂ ଫଲମ୍ । ରଜସସ୍ତ୍ରୁ ଫଲଂ ଦୁଃଖମଜ୍ଞାନଂ ତମସଃ ଫଲମ୍ ॥୧୬॥

ସାତ୍ତ୍ୱିକ କର୍ମର ଫଳ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଅର୍ଥାତ୍ ନିର୍ମଳ ସୁଖ, ଜ୍ଞାନ ଏବଂ ବୈରାଗ୍ୟାଦି କୁହାଯାଇଛି । ରାଜସ କର୍ମର ଫଳ ଦୁଃଖ ଏବଂ ତାମସ କର୍ମର ଫଳ ଅଜ୍ଞାନ ଅଟେ ।

#### ସତ୍ତ୍ୱାତ୍ ସଞ୍ଜାୟତେ ଜ୍ଞାନଂ ରକସୋଲୋଭ ଏବ ଚ । ପ୍ରମାଦମୋହୌ ତମସୋ ଭବତୋଽଜ୍ଞାନମେବ ଚ ॥୧୭॥

ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣ ଦ୍ୱାରା ଜ୍ଞାନ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ ଅର୍ଥାତ୍ ଈଶ୍ୱରୀୟ ଅନୁଭୂତିର ନାମ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଈଶ୍ୱରୀୟ ଅନୁଭୂତିର ପ୍ରବାହ ହୋଇଥାଏ । ରଜଗୁଣରୁ ନିଃସନ୍ଦେହ ଲୋଭ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ତଥା ତମୋଗୁଣରୁ ପ୍ରମାଦ, ମୋହ, ଆଳସ୍ୟ ଏବଂ ଅଜ୍ଞାନ ହିଁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ସବୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇ କେଉଁ ଗତି ପ୍ରଦାନ କରିଥାନ୍ତି ?

# ଊର୍ଦ୍ଧ୍ୱଂ ଗଚ୍ଛନ୍ତି ସତ୍ତ୍ୱସ୍ଥା ମଧ୍ୟେ ତିଷ୍ପନ୍ତି ରାକସାଃ । କଘନ୍ୟଗୁଣବୃତ୍ତିସ୍ଥା ଅଧୋ ଗଚ୍ଛନ୍ତି ତାମସାଃ ॥୧୮॥

ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣରେ ଥିତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ "ଉର୍ଦ୍ଧମୂଳ"" ଅର୍ଥାତ୍ ସେହି ମୂଳ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଆଡ଼କୁ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇ ନିର୍ମଳ ଲୋକକୁ ଯାଇଥାଏ । ରଜଗୁଣରେ ଥିତ ରାଜସ ପୁରୁଷ ମଧ୍ୟମ ଶ୍ରେଣୀରେ ମନୁଷ୍ୟ ହୋଇଥାନ୍ତି, ଯାହାର ନିକଟରେ 'ସାବ୍ଦିକ", ବିବେକ ଓ ବୈରାଗ୍ୟ ରହିନଥାଏ ଏବଂ ଅଧମ କୀଟ ପତଙ୍ଗ ଆଦି ଯୋନିରେ ମଧ୍ୟ ଯାଇନଥାଏ ବରଂ ପୁନର୍ଜନ୍ନକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ନିଦ୍ଦିତ ତମଗୁଣରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥିବା ତାମସ ପୁରୁଷ 'ଅଧୋଗତିଃ' ଅର୍ଥାତ୍ ପଶ୍ର, ପକ୍ଷୀ, କୀଟ, ପତଙ୍ଗାଦି ଅଧମ ଯୋନିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଏହିପରି ତିନିଗୁଣ ଯେ କୌଣସି ପ୍ରକାରେ ଯୋନି ଭ୍ରଣର ହିଁ କାରଣ ହୋଇଥାଏ । ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ତିନିଗୁଣକୁ ପାର କରିନେଇଥାଏ । ସେ ଜନ୍ନ ବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇଯାଇଥାଏ ଏବଂ ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ପାପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଏହାକୁ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି–

## ନାନ୍ୟଂ ଗୁଣେଭ୍ୟଃ କର୍ତ୍ତାରଂ ୟଦା ଦ୍ରଷ୍ଟାନୁପଶ୍ୟତି । ଗୁଣେଭ୍ୟଣ୍ଟ ପରଂ ବେରି ମଦ୍ଭାବଂ ସୋଽଧିଗଚ୍ଛତି ॥୧୯॥

ଯେଉଁ କାଳରେ ଦ୍ରଷ୍ଟା ପୁରୁଷ ଅର୍ଥାତ୍ ଆତ୍ଯା ତିନିଗୁଣ ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ କାହାକୁ କର୍ତ୍ତା ଦେଖୁ ନଥାଏ ଏବଂ ତିନିଗୁଣରୁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ପରେ ପରମତତ୍ତ୍ୱକୁ ବିଦିତ କରିନେଇଥାଏ, ସେହି ସମୟରେ ସେହି ପୁରୁଷ ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ବୌଦ୍ଧିକ ମାନ୍ୟତା ନୁହଁ ଯେ ଗୁଣ ଗୁଣରେ ପ୍ରବୃତ ହୋଇଥାଏ । ସାଧନ କରିକରି ଏପରି ଏକ ଅବସ୍ଥା ଆସିଥାଏ, ଯେଉଁଠାରେ ସେହି ପରମଠାରୁ ଅନୁଭୂତି ହୋଇଥାଏ କି ଗୁଣ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କେହି କର୍ତ୍ତା ଦେଖାଯାଉନଥାଏ । ସେହି ସମୟରେ ପୁରୁଷ ତିନିଗୁଣରୁ ଅତୀତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଏହା କଳ୍ପିତ ମାନ୍ୟତା ନୁହଁ ତଥା ଏହାକୁ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି–

## ଗୁଣନେତାନତୀତ୍ୟ ତ୍ରୀନ୍ଦେହୀ ଦେହ ସମୁଦ୍ଭବାନ୍ । କନ୍କମୃତ୍ୟୁକରାଦୁଃଖୈବିମୁକ୍ତୋଽମୃତମଶ୍କୁତେ ॥୨୦॥

ପୁରୁଷ ଏହି ସ୍କୂଳ ଶରୀର ଉତ୍ପତ୍ତିର କାରଣରୂପ ତିନିଗୁଣରୁ ଅତୀତ ହୋଇ ଜନ୍ମ, ମୃତ୍ୟୁ, ଜରା ଓ ସମ୍ପୂର୍ଷ ଦୁଃଖରୁ ବିଶେଷ ରୂପରେ ମୁକ୍ତ ହୋଇ ଅମୃତ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ପାନ କରିଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଅର୍ଜୁନ ପ୍ରଶ୍ମ କରୁଛନ୍ତି–

#### ଅର୍ଜ୍ୱନ ଉବାଚ

## କୈର୍ଲିଙ୍ଗେସୀନ୍ ଗୁଣାନେତାନତୀତୋ ଭବତି ପ୍ରଭୋ । କିମାଚାରଃ କଥଂ ଚୈତାଂସ୍ତୀନ୍ ଗୁଣାନତିବର୍ତ୍ତତେ ॥୨୧॥

ହେ ପ୍ରଭୋ ! ଏହି ତିନିଗୁଣରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ କେଉଁ କେଉଁ ଲକ୍ଷଣଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ କେଉଁ ପ୍ରକାରର ଆଚରଣ କରିଥାଏ ତଥା ମନୁଷ୍ୟ କେଉଁ ଉପାୟରେ ଏହି ତିନିଗୁଣରୁ ଅତୀତ ହୋଇଥାଏ ?

## ଶ୍ରୀ ଭଗବାନ ଉବାଚ ପ୍ରକାଶଂ ଚ ପ୍ରବୃତ୍ତିଂ ଚ ମୋହମେବ ଚ ପାଣ୍ଡବ । ନ ଫ୍ଲେଷ୍ଟି ସମ୍ପ୍ରବୃତ୍ତାନି ନ ନିବୃତ୍ତାନି କାଙ୍କୁକ୍ଷତି ॥ ୨୨॥

ଅର୍କୁନଙ୍କ ଉପରୋକ୍ତ ତିନୋଟି ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତର ଦେବାକୁ ଯାଇ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣର କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ଈଶ୍ୱରୀୟ ପ୍ରକାଶ, ରଜଗୁଣର କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ପ୍ରବୃତ୍ତି ଏବଂ ତମଗୁଣର କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ମୋହ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବାରେ ନା ତ ଖରାପ ମାନିଥାଏ ନା ନିବୃତ ହେବା ନିମନ୍ତେ ତାର ଆକାଂକ୍ଷା ହିଁ କରିଥାଏ । ତଥା–

## ଜଦାସୀନବଦାସୀନୋ ଗୁଣୈର୍ୟୋ ନ ବିଚାଲ୍ୟତେ । ଗୁଣା ବର୍ତ୍ତନ୍ତ ଇତ୍ୟେବ ୟୋଽବତିଷ୍ପତି ନେଙ୍ଗତେ ॥୨୩॥

ଯିଏ ଏହିପରି ଉଦାସୀନ ଭାବରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ ଗୁଣଦ୍ୱାରା ବିଚଳିତ ହୋଇନଥାଏ, ଗୁଣ ଗୁଣ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ଏପରି ଯଥାର୍ଥତଃ ଜାଣି ସେହି ସ୍ଥିତିରୁ ବିଚଳିତ ହୋଇନଥାଏ, ତେବେ ସେ ତିନିଗୁଣରୁ ଅତୀତ ହୋଇଥାଏ ।

#### ସମ ଦୁଃଖସୁଖଃ ସ୍ୱସ୍ଥଃ ସମଲୋଷ୍ଟାଶ୍ମକାଞ୍ଚନଃ । ତୁଲ୍ୟପ୍ରିୟାପ୍ରିୟୋ ଧୀର ସ୍ମୁଲ୍ୟନିନ୍ଦାମ୍ସଂସ୍ତୁତିଃ ॥୨୪॥

ଯିଏ ନିରନ୍ତର ସ୍ୱୟଂ ଆତ୍ମଭାବରେ ସ୍ଥିତ, ସୁଖ ଏବଂ ଦୁଃଖରେ ସମାନ, ମାଟି ଓ ସୁବର୍ତ୍ତରେ ମଧ୍ୟ ସମାନଭାବ ଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ଧୌର୍ଯ୍ୟବାନ ହୋଇଥାଏ । ଯିଏ ପ୍ରିୟ ଓ ଅପ୍ରିୟକୁ ଭଲଭାବରେ ବୁଝିଥାଏ, ନିଜର ନିନ୍ଦା ତଥା ସ୍ତତିରେ ମଧ୍ୟ ସମାନ ଭାବଯୁକ୍ତ ରହିଥାଏ ଏବଂ–

# ମାନାପମାନୟୋଞ୍ଜୁଲ୍ୟଞ୍ଜୁଲୋ୍ୟ ମିତ୍ରାରି ପକ୍ଷୟୋଃ । ସର୍ବାରୟପରିତ୍ୟାଗୀ ଗୁଣାତୀତଃ ସ ଉଚ୍ୟତେ ॥୨୫॥

ଯିଏ ମାନ-ଅପମାନରେ ସମାନ ମିତ୍ର-ଶତ୍ରୁ ପକ୍ଷରେ ମଧ୍ୟ ସମାନ, ସେ ସମ୍ପୂର୍ଷ ଆରୟରୁ ରହିତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷଙ୍କୁ ଗୁଣାତୀତ କୁହାଯାଇଥାଏ । ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ୨ ଶ୍ଲୋକରୁ ୨ ୫ ଶ୍ଲୋକ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତିନି ଗୁଣରୁ ଅତୀତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ ଏବଂ ଆଚରଣକୁ କହିଲେ ଯେ, ସେ ବିଚଳିତ ହୋଇନଥାଏ, ତାହାକୁ ତିନିଗୁଣ ଦ୍ୱାରା ବିଚଳିତ କରାଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ସେ ସମ୍ପୂର୍ଷ ପରିସ୍ଥିତିରେ ସ୍ଥିର ରହୁଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହେଉଛି ଯେ, ଗୁଣରୁ ଅତୀତ ହେବାର ବିଧି-

# ମାଂ ଚ ୟୋଽବ୍ୟଭିଚାରେଣ ଭକ୍ତିୟୋଗେନ ସେବତେ । ସ ଗୁଣାନ୍ସମତୀତ୍ୟିତାନ୍ ବ୍ରହ୍ମଭୂୟାୟ କଳ୍ପତେ ॥୨୬॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଅବ୍ୟତ୍ତିଚାରୀଣି ଭକ୍ତିଦ୍ୱାରା ଅର୍ଥାତ୍ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ ସାଂସାରିକ ସ୍ମରଣରୁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ରହିତ ହୋଇ ଯୋଗ ଦ୍ୱାରା ଅର୍ଥାତ୍ ସେହି ନିୟତ କର୍ମ ଦ୍ୱାରା ମୋର ନିରନ୍ତର ଭଜନ କରୁଥାଏ, ସେ ଏହି ତିନଗୁଣକୁ ସମ୍ୟକ୍ ରୂପରେ ଉଲଂଘନ କରି ପରବ୍ରହ୍ମ ସହିତ ଏକ ହେବାରେ ଯୋଗ୍ୟତା ପାଇଥାଏ । ଯାହାର ନାମ ହେଉଛି 'କଳ୍ପ' । ବ୍ରହ୍ମ ସହିତ ଏକାକାର ହୋଇଯିବା ହିଁ ବାଞ୍ଜବିକ କଳ୍ପ ଅଟେ । ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ନିୟତ କର୍ମର ଆଚରଣ ନ କରି କୌଣସି ପୁରୁଷ ତିନଗୁଣରୁ ଅତୀତ ହୋଇନଥାଏ । ଶେଷରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଦେଉଛନ୍ତି –

## ବ୍ରହ୍ମଣୋ ହି ପ୍ରତିଷାହମମୃତସ୍ୟାବ୍ୟୟସ୍ୟ ଚ । ଶାଶ୍ୱତସ୍ୟ ଚ ଧର୍ମସ୍ୟ ସୁଖସ୍ୟେକାନ୍ତିକସ୍ୟ ଚ ॥୨୭॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ସେହି ଅବିନାଶୀ ବ୍ରହ୍ମର (ଯାହା ସହିତ ସେ କଳ୍ପ କରିଥାଏ ଯେଉଁଥିରେ ସେହି ଗୁଣାତୀତ ଏକ ଭାବରେ ପ୍ରବେଶ କରିଥାଏ) । ଅମୃତର, ଶାଶ୍ୱତ ଧର୍ମର ଏବଂ ସେହି ଅଖଣ୍ଡ ଏକରସ ଆନନ୍ଦର ମୁଁ ହିଁ ଆଶ୍ରୟ ହୋଇଥାଏ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ମା ସ୍ଥିତ ସଦ୍ଗୁରୁ ହିଁ ଏହି ସମୟଙ୍କର ଆଶ୍ରୟସ୍ଥଳ ଅଟନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଡ ଜଣେ

ଯୋଗେଶ୍ୱର ଥିଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯଦି ଆପଣଙ୍କୁ ଅବ୍ୟକ୍ତ, ଅବିନାଶୀ, ବ୍ରହ୍ମ, ଶାଶ୍ୱତ ଧର୍ମ, ଅଖଣ୍ଡ ଏକରସ ଆନନ୍ଦର ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି, ତେବେ ଯେ କୌଣସି ତତ୍ତ୍ୱସ୍ଥିତ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଶରଣରେ ଯାଅ । ତାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଏହା ସୟବ ହୋଇଥାଏ ।

#### ନିଷ୍ପର୍ଷ–

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ପ୍ରାରୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ, ହେ ଅକୁର୍ନ ! ଜ୍ଞାନମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅତି ଉତ୍ତମ ପରମ ଜ୍ଞାନକୁ ମୁଁ ପୁନଃ ତୁମ ନିମନ୍ତେ କହିବି । ଯାହାକୁ କାଶି ମୁନିମାନେ ଉପାସନା ଦ୍ୱାରା ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି, ପୁନଃ ସୃଷ୍ଟିର ଆଦିକାଳରେ ସେମାନେ ଜନ୍ମ ନେଇ ନ ଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଶରୀରର ନିଧନ ତ ହୋଇଥାଏ । ମୃତ୍ୟୁ ସମୟରେ ସେମାନେ ବ୍ୟଥ୍ତ ହୋଇ ନ ଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ବାଞ୍ତବରେ ଶରୀର ତ ସେହି ଦିନ ହିଁ ତ୍ୟାଗ କରି ଦେଇଥାନ୍ତି, ଯେଉଁଦିନ ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରି ଦେଇଥାନ୍ତି । ପ୍ରାପ୍ତି ଜୀବିତ ଅବସ୍ଥାରେ ହିଁ ହୋଇଥାଏ କିନ୍ତୁ ଶରୀରର ଅନ୍ତ ସମୟରେ ମଧ୍ୟ ସେମାନେ ବ୍ୟଥତ ହୋଇ ନ ଥାନ୍ତି ।

ପ୍ରକୃତିରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥିବା ସଭ୍ପ, ରଚ୍ଚ ଏବଂ ତମ – ଏହି ତିନି ଗୁଣ ହିଁ ଜୀବାଯାକୁ ଶରୀରରେ ବାହି ଦେଇଥାନ୍ତି । ଦୁଇଗଣକୁ ଦମନ କରି ତୃତୀୟ ଗୁଣର ବୃଦ୍ଧି କାରାଯାଇ ପାରିବ । ଗୁଣ ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଅଟେ । ପ୍ରକୃତ୍ତି ଯିଏକି ଅନାଦି ସେ ନଷ୍ଟ ହୋଇ ନ ଥାଏ ବରଂ ଗୁଣର ପ୍ରଭାବକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରାଯାଇପାରିବ । ଗୁଣ ମନ ଉପରେ ପ୍ରଭାବ ପକାଇଥାନ୍ତି । ଯେବେ ସଭ୍ସଗୁଣର ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଥାଏ, ତେବେ ଈଶ୍ୱରୀୟ ପ୍ରକାଶ ଏବଂ ବୋଧଶକ୍ତି ରହିଥାଏ । ରଚ୍ଚଗୁଣ ରାଗାହକ ଅଟେ । ସେହି ସମୟରେ କର୍ମ ଉପରେ ଲୋଭ ରହିଥାଏ, ଆସକ୍ତି ରହିଥାଏ ଓ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ତମଗୁଣ କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ନେଲେ ଆଳସ୍ୟ, ପ୍ରମାଦ ଘେରି ଯାଆନ୍ତି । ସଭ୍ସଗୁଣର ବୃଦ୍ଧି ସମୟରେ ମୃତ୍ୟୁକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ ନିର୍ମଳ ଲୋକରେ ଜନ୍ମ ନେଇଥାଏ । ରଚ୍ଚଗୁଣ ବୃଦ୍ଧି ସମୟରେ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ତ୍ୟାଗ କରି (ପଶୁ – କୀଟ – ପତଙ୍ଗାଦି) ଅଧମ ଯୋନୀକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁ କରି ମନୁଷ୍ୟଙ୍କୁ କ୍ରମଶଃ ଉନ୍ନତ ଗୁଣ ସାଭ୍ୱିକ ଗୁଣ ଆଡ଼କୁ ଅଗ୍ରସର ହେବା ଉଚିତ । ବହୁତଃ ତିନିଗୁଣ ଯେ କୌଣସି ଯୋନିର ହିଁ କାରଣ ହୋଇଥାଏ । ଗୁଣ ହିଁ ଆତ୍ସାକୁ ଶରୀରରେ ବହି ରଖିଥାନ୍ତି । ତେଣୁ କରି ତିନିଗୁଣରୁ ଅତୀତ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ ।

ପୁରୁଷ ଯାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ମୁକ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି, ତାହାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପର ବର୍ତ୍ତନା କରି ଯୋଗେଶ୍ୱର କହିଲେ ଯେ, ଅଷ୍ଟଧାମୂଳ ପ୍ରକୃତି, ଗର୍ଭଧାରଣ କରୁଥିବା ମାତା ଅଟେ ଏବଂ ମୁଁ ବୀଜ ପ୍ରଦାନ କରୁଥିବା ପିତା ଅଟେ । ଅନ୍ୟ କେହି ନା ମାତା ଅଟନ୍ତି ନା ପିତା । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି କ୍ରମ ରହିଥିବ ସେହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ଚରାଚର ଜଗତରେ ନିମିଉ ହୋଇ କେହି ନା କେହି ମାତାପିତା ହୋଇ ଆସୁଥିବେ । କିନ୍ତୁ ବସ୍ତୁତଃ ପ୍ରକୃତି ହିଁ ମାତା ଅଟେ ଏବଂ ମୁଁ ହଁ ସମୟଙ୍କର ପିତା ଅଟେ ।

ଏହା ଉପରେ ଅର୍କୁନ ତିନିଗୋଟି ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ । ଗୁଣାତୀତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ କଶ ? ତାହାଙ୍କ ଆଚରଣ କିପରି ? ଏବଂ କେଉଁ ଉପାୟରେ ମନୁଷ୍ୟ ଏହି ତିନିଗୁଣରୁ ଅତୀତ ହୋଇଥାଏ ? ଏହିପରି ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଗୁଣାତୀତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ ଏବଂ ଆଚରଣ କହି ଏବଂ ଶେଷରେ ଗୁଣାତୀତ ହେବାର ଉପାୟ କହିଲେ ଯେ, ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଅବ୍ୟଭିଚାରିଣୀ ଭକ୍ତି ଏବଂ ଯୋଗ ଦ୍ୱାରା ନିରନ୍ତର ମୋର ଭଳନ କରୁଥାଏ, ସେ ତିନିଗୁଣରୁ ଅତୀତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଅନ୍ୟ କାହାର ଚିନ୍ତନ ନ କରି, ନିରନ୍ତର ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଚିନ୍ତନ କରିବା ହିଁ ଅବ୍ୟଭିଚାରିଣୀ ଭକ୍ତି ଅଟେ । ଯିଏ ସଂସାର ସଂଯୋଗ ବିୟୋଗରୁ ସର୍ବଥା ରହିତ, ତାହାର ନାମ ହିଁ ଯୋଗ ଅଟେ, ତାହାକୁ କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ଦେବା ପ୍ରଣାଳୀର ନାମ ହିଁ କର୍ମ ଅଟେ । ଯଜ୍ଞ ଯେଉଁଥିରେ ସମ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ, ତାହା ହିଁ କ୍ରିୟାତ୍ମକ କର୍ମ । ଅବ୍ୟଭିଚାରିଣୀ ଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ସେହି ନିୟତ କର୍ମର ଆଚରଣ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ପୁରୁଷ ତିନିଗୁଣରୁ ଅତୀତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ସେ ଅତୀତ ହୋଇ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ସହିତ ଏକାକାର ତଥା ପୂର୍ଣ୍ଣ କଳ୍ପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ନିମନ୍ତେ ଯୋଗ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ଗୁଣ ଯେଉଁ ମନ ଉପରେ ପ୍ରଭାବ ପକାଇଥାନ୍ତି, ତାହାର ବିଲୟ ହେବା କ୍ଷଣୀ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ସହିତ ଐକ୍ୟଭାବ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଏହା ହିଁ ବାୟବିକ କଳ୍ପ ଅଟେ । ଅତଃ ଭଳନ ନକରି କିଏ ମଧ୍ୟ ଗୁଣମାନଙ୍କରୁ ଅତୀତ ହୋଇନଥାନ୍ତି ।

ଶେଷରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ନିର୍ଷୟ ଦେଉଛନ୍ତି ଯେ, ସେହି ଗୁଣାତୀତ ପୁରୁଷ ଯେଉଁ ବ୍ରହ୍ମ ସହିତ ଏକଭାବରେ ଛିତ ହୋଇଥାଏ, ସେହି ବ୍ରହ୍ମର, ଅମୃତ ତତ୍ତ୍ୱର, ଶାଶ୍ୱତଧର୍ମର ଏବଂ ଅଖଣ୍ଡ ଏକରସ ଆନନ୍ଦର ମୁଁ ହିଁ ଆଶ୍ରୟ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରଧାନ କର୍ଭା ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ତ ଶ୍ରୀକୃଷ ଚାଲିଗଲେ ସେହି ଆଶ୍ରୟ ମଧ୍ୟ ଚାଲିଗଲା, ତେବେ ତ ବଡ଼ ଦୁଃଖର ବିଷୟ । ସେହି ଆଶ୍ରୟ ବର୍ତ୍ତମାନ କେଉଁଠୁ ମିଳିବ ? କିନ୍ତୁ ଏପରି ନୁହଁ । ଶ୍ରୀକୃଷ ନିକର ପରିଚୟ ଦେଇଛନ୍ତି ଯେ, ସେ କଣେ ଯୋଗୀ ଥିଲେ, ସ୍ୱରୂପଣ୍ଟ ମହାପୁରୁଷ ଥିଲେ, 'ଶିଷ୍ୟେଞ୍ଚେଂ ଶାଧ୍ୟମାଂ ହ୍ୱାଂ ପ୍ରପନ୍ଦମ୍' ଅର୍ଜୁନ କହିଥିଲେ ମୁଁ ଆପଣଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ । ଆପଣଙ୍କର ଶରଣରେ ଆସିଛି, ମୋତେ ସୟାକନ୍ତୁ, ୟାନ ୟାନରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ନିକର ପରିଚୟ ଦେଇଛନ୍ତି । ଛିତପ୍ରଜ୍ଞ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ ମଧ୍ୟ କହିଲେ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ସହିତ ନିକର ତୁଳନା ମଧ୍ୟ

କଲେ । ଅତଃ ସମ୍ପ ହେଉଛି ଯେ, ଶ୍ରୀକୃଷ କଣେ ମହାତ୍ଯା, ଯୋଗୀ ଥିଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯଦି ଆପଣଙ୍କୁ ଅଖଣ୍ଡ, ଏକରସ, ଆନନ୍ଦ, ଶାଶତ୍ୱ ଧର୍ମ ଅଥବା ଅମୃତ ତତ୍ତ୍ୱର ଆବଶ୍ୟକ ତେବେ ସେହି ସମଞ୍ଚଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତିର ସ୍ରୋତ ଗୋଟିଏ ମାତ୍ର ସଦ୍ଗଗୁରୁ ଅଟନ୍ତି । ସିଧା ପୁଞ୍ଚକକୁ ପଢି ଏପରି କେହି ମଧ୍ୟ ପାଇ ପାରିବେ ନାହିଁ । ଯେବେ ସେହି ମହାପୁରୁଷ ଆତ୍ମାଙ୍କ ଠାରୁ ଅଭିନ୍ନ ହୋଇ ହୃଦୟରେ ରଥି ହୋଇ ଯାଇଯାଆନ୍ତି, ତେବେ ଧିରେ ଧିରେ ଅନୁରାଗୀଙ୍କୁ ସଞ୍ଚାଳିତ କରି ତାଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ, ଯେଉଁ ଥିରେ ସେ ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ଅଟନ୍ତି, ସେହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପହଞ୍ଚାଇ ଦେଇଥାନ୍ତି । ତାହା ହିଁ ଏକମାତ୍ର ମାଧ୍ୟମ । ଏହିପରି ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଡ ନିକକୁ ସମୟଙ୍କ ଆଶ୍ରୟ ବୋଲି କହି ଏହି ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶ ଅଧ୍ୟାୟର ସମାପନ କଲେ । ଯେଉଁଥିରେ ଗୁଣମାନଙ୍କର ବିଷ୍ଟୃତ ବର୍ଣନ ରହିଛି ଅତଃ-

ॐ ତହଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ଗୀତାସୂପନିଷୟୁ ବ୍ରହ୍କ ବିଦ୍ୟାୟାଂ ଯୋଗଶାସେ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍କୁନ ସୟାଦେ 'ଗୁଣତ୍ରୟ ବିଭାଗ ଯୋଗୋ' ନାମ ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୧୪॥

ଏହି ପ୍ରକାରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା ରୂପୀ ଉପନିଷଦ ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗାଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସମ୍ଭାଦରେ 'ଗୁଣତ୍ରୟ ବିଭାଗ ଯୋଗୋ' ନାମ ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ।

ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ପରମହଂସ ପରମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତ। ଭାଷ୍ୟେ 'ଗୁଣତ୍ରୟ ବିଭାଗ ଯୋଗୋ' ନାମ ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୧୪॥

ହରି 🕉 ତତ୍ସତ ॥

# ଶ୍ରୀ ପରମାମ୍ତନେ ନମଃ ଅଥ ପଞ୍ଚଦଶୋଽଧାୟଃ

ମହାପୁରୁଷମାନେ ସଂସାରକୁ ବିଭିନ୍ନ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଦ୍ୱାରା ବୁଝାଇବାକୁ ପ୍ରୟାସ କରିଛନ୍ତି । କିଏ ଏହି ସଂସାରକୁ ଭବାଟବୀ କହିଲେ, ଆଉ କିଏ ଏହାକୁ ସଂସାର ସାଗର କହିଛନ୍ତି । ଅବସ୍ଥା ଭେଦରୁ ଏହାକୁ ଭବନଦୀ ଏବଂ ଭବକୂପ ମଧ୍ୟ କହିଛନ୍ତି । କେବେ ଏହାର ତୁଳନା ଗୋପଦ ସହିତ କରାଯାଇଛି । ଅର୍ଥାତ୍ ଯେତିକି ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଆୟତନ ରହିଛି, ସେତିକି ହିଁ ସାଂସାର ଅଟେ ଏବଂ ପରିଶେଷରେ ଏପରି ଅବସ୍ଥା ଆସେ – ନାମଲେତ ଭବସିନ୍ଧୁ ସୁଖାଇ ଭକନ କରିବା ଦ୍ୱାରା ଭବସିନ୍ଧୁ ସୁଖ୍ୟ ଯାଇଥାଏ । କଣ ସଂସାରରେ ଏପରି ସମୂଦ୍ର ରହିଛି ? ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ମଧ୍ୟ ସଂସାରକୁ ସମୂଦ୍ର ଏବଂ ବୃକ୍ଷର ସଂଜ୍ଞାଦେଲେ । ଦ୍ୱାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କହିଲେ – ମୋର ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତକୁ ସଂସାର ସମୁଦ୍ରରୁ ମୁଁ ଶିଘ୍ର ହିଁ ଉଦ୍ଧାର କରିଥାଏ । ପ୍ରସ୍ତୁତ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ସଂସାର ଗୋଟିଏ ବୃକ୍ଷ ଅଟେ । ଏହାକୁ ଛେଦନ କରି ଯୋଗୀଜନ ସେହି ପରମପଦକ ଖୋଜଥାନ୍ତି ।

#### ଶୀ ଭଗବାନ୍ସବାଚ

#### ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱମୂଲମଧଃ ଶାଖମଶ୍ୱତ୍ଥଂ ପ୍ରାହୁରବ୍ୟୟମ୍ । ଛନ୍ଦାଂସି ୟସ୍ୟ ପର୍ଣ୍ଣାନି ୟସ୍ତଂ ବେଦ ସ ବେଦବିତ ॥୧॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଉର୍ଦ୍ଧମଲଂ – ଅର୍ଥାତ୍ ଉପରେ ପରମାତ୍ଯା ହିଁ ଯାହାର ମୂଳ, ଅଧଃଶାଖମ୍ – ଅର୍ଥାତ୍ ତଳକୁ ପ୍ରକୃତି ହିଁ ଯାହାର ଶାଖା ରହିଛି । ଏହିପରି ସଂସାର ରୂପୀ ଅଶ୍ୱତଥ୍ ବୃକ୍ଷକୁ ଅବିନାଶୀ କହିଥାନ୍ତି । (ବୃକ୍ଷତ ଅ – ଶ୍ୱଃ, ଅର୍ଥାତ୍ ଆସନ୍ତାକାଲି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରହିବ ନାହିଁ । କେବେ କଟିଯିବ ତାହାର କୌଣସି ନିର୍ଣ୍ଣିତ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ଅବିନାଶୀ ଅଟେ ।) ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ଅବିନାଶୀ ଦୁଇଟି ରହିଛି । ଗୋଟିଏ ହେଉଛି ସଂସାରରୂପୀ ବୃକ୍ଷ, ଯାହାକୁ ଅଶ୍ୱତଥ୍ ସଂଜ୍ଞା ଦିଆଯାଇଛି ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ହେଉଛି ସଂସାରରୁ ଉର୍ଦ୍ଧରେ ପରମାତ୍ଯା ହିଁ ଅବନାଶୀ ଅଟନ୍ତି । ବେଦ ଏହି ଅବିନାଶୀ ସଂସାର – ବିଟପର ପତ୍ର ବୋଲି କୁହାଯାଉଛି । ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଏହି ସଂସାର ରୂପୀ ବୃକ୍ଷକୁ ଦେଖି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ବିଦିତ କରି ଦେଇଥାଏ, ସେ ହିଁ ବେଦର ଜ୍ଞାତା ଅଟେ । ଯିଏ ଏହି ସଂସାର ବୃକ୍ଷକୁ ଜାଣିପାରିଛି, ସେ ବେଦକୁ ଜାଣିଥାଏ, ନା କି କୌଣସି

ଗ୍ରନ୍ଥ ପଢିବା ବ୍ୟକ୍ତି । ପୁୟକ ପଢିବା ଦ୍ୱାରା ତ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଆଡ଼କୁ ଅଗ୍ରସର ହେବାରେ ପ୍ରେରଣା ମାତ୍ର ମିଳିଥାଏ । ପତ୍ର ସ୍ଥାନରେ ବେଦର ଆବଶ୍ୟକତା ବା କଣ ? ବୟୁତଃ ପୁରୁଷ ଭ୍ରମଣ କରି କରି ଯେଉଁ ଅନ୍ତିମ କୋପଲ ଅର୍ଥାତ୍ ଅନ୍ତିମ ଜନ୍ମ ନେଇଥାଏ, ସେଠାରୁ ହିଁ ବେଦର ସେହି ଛନ୍ଦ, (ଯାହାକି କଲ୍ୟାଣ ସ୍ଟଳନ କରିଥାଏ) ସେହିଠାରୁ ପ୍ରେରଣା ଦେଇଥାଏ, ସେମାନଙ୍କ ଉପଯୋଗୀ ହୋଇଥାଏ । ସେଠାରୁ ହିଁ ଭ୍ରମଣ କରିବା ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ସେହି ପୁରୁଷ ସ୍ୱରୂପ ଆଡ଼କୁ ବୁଲି ପଡ଼ିଥାନ୍ତି ।

### ଅଧୡୋର୍ଦ୍ଧ୍ୱଂ ପ୍ରସୃତାୟସ୍ୟ ଶାଖା

ଗୁଣପ୍ରବୃଦ୍ଧା ବିଷୟପ୍ରବାଲାଃ ।

#### ଅଧେଷ୍ଟ ମୂଲାନ୍ୟନୁସଂତତାନି ।

#### କର୍ମାନୁବନ୍ଧୀନି ମନୁଷ୍ୟଲୋକେ ॥ ୨ ॥

ସଂସାର ବୃକ୍ଷର ତିନିଗୁଣ ଦ୍ୱାରା ବଢୁଥିବା ବିଷୟ ଏବଂ ଭୋଗରୂପୀ କୋପଳଯୁକ୍ତ ଶାଖାମାନ ଉପରତଳ ସର୍ବତ୍ର ପ୍ରସାରିତ ହୋଇଛି । ତଳ ଆଡ଼ୁକୁ କୀଟ ପତଙ୍ଗ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏବଂ ଉପର ଆଡ଼ୁକୁ ଦେବତା ଠାରୁ ବ୍ରହ୍ମା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସର୍ବତ୍ର ପ୍ରସାରିତ ହୋଇ ରହିଛି ତଥା କେବଳ ମନୁଷ୍ୟ ଯୋନିରେ କର୍ମ ଅନୁସାରେ ବାନ୍ଧିଥାଏ । ଅନ୍ୟ ସମୟ ଯୋନୀ କେବଳ ଭୋଗ ଭୋଗିବା ନିମନ୍ତେ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ମନୁଷ୍ୟ ଯୋନୀ ହିଁ କର୍ମ ଅନୁସାରେ ବନ୍ଧନ ନିର୍ମାଣ କରିଥାଏ ।

#### ନ ରୂପମସ୍ୟେହ ତଥୋପଲଭ୍ୟତେ

ନାନ୍ତୋ ନଚାଦିର୍ନ ଚ ସମ୍ପତିଷା ।

#### ଅଶ୍ୱତଥ୍ମେନଂ ସୁବିରୃଢମୁଲ-

#### ମସଙ୍ଗଶସ୍ତ୍ରେଣ ଦୃଢେନ ଛିତ୍ତ୍ୱ। ।।୩।।

କିନ୍ତୁ ଏହି ସଂସାର ବୃକ୍ଷର ରୂପ ଯେପରି କୁହାଗଲା, ସେପରି ଏଠାରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳୁନଥାଏ । କାରଣ ନା ଏହାର ଆଦି ରହିଛି, ନା ଏହାର ଅନ୍ତ ରହିଛି ଏବଂ ନା ସମ୍ୟକ୍ ରୂପରେ ଏହାର ଛିତି ହିଁ ରହିଛି, କାରଣ ଏହା ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଅଟେ । ଏହି ସୁଦୃଢ ମୂଳଯୁକ୍ତ ସଂସାରରୂପୀ ବୃକ୍ଷକୁ ଅସଙ୍ଗଶସ୍ତେଣ ଅର୍ଥାତ୍ ବୈରାଗ୍ୟ ରୂପୀ ଶସ୍ତ ଦ୍ୱାର ଛେଦନକରି (ସଂସାରରୂପୀ ବୃକ୍ଷକୁ କାଟିବାକୁ ହେବ । ଏପରି ନୁହଁ ଯେ, ଅଶ୍ୱତଥ୍ ବୃକ୍ଷ ମୂଳରେ ପରମାତ୍ପା ରହିଥାନ୍ତି ଅଥବା ଅଶ୍ୱତଥ୍ ପତ୍ର ବେଦ ଏବଂ ତାହାର ଆରତୀ କରିବାରେ ଲାଗି ରହିବା) ଏହି ସଂସାର ବୃକ୍ଷର ମୂଳ ସ୍ୱୟଂ ପରମାତ୍ଯା ହିଁ ବୀଜରୂପରେ ପ୍ରସାରିତ । ତେବେ କଣ ସେ ମଧ୍ୟ କଟିଯିବେ ? ଦୃଢ ବୈରାଗ୍ୟ ଦ୍ୱାର। ଏହି ପ୍ରକୃତିର ସୟନ୍ଧ ବିଚ୍ଛେଦ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଏହା ହିଁ

କାଟିବାର ଅର୍ଥ । ଏହି ବୃକ୍ଷକୁ ଛେଦନକରି କଣ କରିବା ? ତତଃ ପଦଂ ତତ୍ପରିମାର୍ଗିତବ୍ୟଂ

ୟସ୍ମିନ୍ ଗତା ନ ନିବର୍ତ୍ତନ୍ତି ଭୂୟଃ । ତମେବ ଚାଦ୍ୟଂ ପୁରୁଷଂ ପ୍ରପଦ୍ୟେ

ୟତଃ ପ୍ରବୃତ୍ତିଃ ପ୍ରସୂତା ପୁରାଣୀ ॥୪॥

ୃଦ୍ଧ ବୈରାଗ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ସଂସାର ରୂପୀ ବୃକ୍ଷକୁ କାଟିବା ପରେ ସେହି ପରମପଦ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ଭଲରୂପେ ଖୋଜିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଯେଉଁ ସ୍ଥାନକୁ ଯାଇଥିବା ପୁରୁଷ ପୁନଃ ସଂସାରକୁ କେବେ ମଧ୍ୟ ଫେରିନଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିବୃତ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ କରିନେଇଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ତାହାଙ୍କୁ ଖୋଜିବା କେଉଁ ପ୍ରକାର ସୟବ ହୋଇଥାଏ ? ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି ଯେ ଏହା ନିମନ୍ତେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରତି ପୂର୍ଣ୍ଣରୂପରେ ସମର୍ପଣ ଆବଶ୍ୟକ । ଯେଉଁ ପରମେଶ୍ୱରଙ୍କ ଠାରୁ ପୂରାତନ ସଂସାର ବୃକ୍ଷର ପ୍ରବୃତି ବିୟାରକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛି, ସେହି ଆଦି ପୁରୁଷ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଠାରେ ମୁଁ ଶରଣ ହେଉଛି । ତାହାଙ୍କ ଶରଣ ନଯାଇ ବୃକ୍ଷ ଲୋପ ହେବ ନାହିଁ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଶରଣରେ ଯାଇଥିବା ଓ ବୈରାଗ୍ୟରେ ସ୍ଥିତ ପୁରୁଷ କିପରି କାଣିପାରିବେ ଯେ ବୃକ୍ଷ କଟିଗଲା ? ତାହା କିପରି କାଣି ହେବ ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି –

ନିର୍ମାନମୋହା ଜିତସଙ୍ଗଦୋଷା

ଅଧ୍ୟାତ୍ପନିତ୍ୟା ବିନିବୃତ୍ତକାମାଃ ।

ଦ୍ୱନ୍ଦୈର୍ବିମୁକ୍ତାଃ ସୁଖଦୁଃଖ ସଂଞ୍ଜେ

ର୍ଗଚ୍ଛନ୍ତ୍ୟମୃଢାଃ ପଦମବ୍ୟୟଂ ତତ୍ ॥୫॥

ଉପରୋକ୍ତ ପ୍ରକାର ସମର୍ପଣ ଦ୍ୱାର। ଯାହାର ମୋହ ଏବଂ ମାନ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା, ଆସକ୍ତିରୂପୀ ସଙ୍ଗଦୋଷକୁ ଯିଏ ଜିଣି ପାରିଛି, ଅଧ୍ୟାତ୍ପନିତ୍ୟା- ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପରେ ଯାହାର ନିରନ୍ତର ସ୍ଥିତି ରହିଥାଏ, ଯାହାର କାମନା ବିଶେଷ ରୂପରେ ନିବୃତ୍ତ ହୋଇଯାଇଛି ଏବଂ ସୁଖ ଦୁଃଖର ଦ୍ୱହରୁ ବିମୁକ୍ତ ହୋଇଥିବା ଜ୍ଞାନୀମାନେ ସେହି ଅବିନାଶୀ ପରମପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ଅବସ୍ଥା ଆସିନଥାଏ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସଂସାର ବୃକ୍ଷ କଟି ନଥାଏ । ଏହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବୈରାଗ୍ୟ ଆବଶ୍ୟକ ରହିଥାଏ । ସେହି ପରମ ପଦର ସ୍ୱରୂପ କଣ ? ଯାହାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାନ୍ତି ।

ନ ତଦ୍ଭାସୟେତେ ସୂର୍ୟ୍ୟୋ ନ ଶଶାଙ୍କୋ ନ ପାବକଃ । ୟଦ୍ଗତ୍ୱା ନ ନିବର୍ତ୍ତନ୍ଧେ ତଦ୍ଧାମ ପରମଂ ମମ ॥୬॥ ସେହି ପରମ ପଦକୁ ନା ସୂର୍ଯ୍ୟ, ନା ଚନ୍ଦ୍ରମା, ନା ଅଗ୍ନି ହିଁ ପ୍ରକାଶିତ କରି ପାରନ୍ତି । ଯେଉଁ ପରମ ପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତକରି ମନୁଷ୍ୟ ପୁନଃ ସଂସାରକୁ ଆସିନଥାନ୍ତି । ତାହା ହିଁ ମୋର ପରମ ଧାମ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ତାହାଙ୍କ ପୁନର୍ଜନ୍ନ ହୋଇନଥାଏ, ଏହି ପଦର ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ସମୟଙ୍କ ସମାନ ଅଧିକାର ରହିଛି । ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି ।

### ମମୈବାଂଶୋ ଜୀବଲୋକେ ଜୀବଭୂତଃ ସନାତନଃ । ମନଃଷଷାନୀନ୍ଦିୟାଣି ପକ୍ତିସ୍ଥାନି କର୍ଷତି ॥୭॥

ଜୀବଲୋକେ– ଏହି ଦେହ ଅର୍ଥାତ୍ ଶରୀର ହିଁ ଲୋକ ଅଟେ । ଜୀବାତ୍ଯା ମୋର ହିଁ ସନାତନ ଅଂଶ ଅଟେ ଏବଂ ସେହି ଜୀବାତ୍ଯା ତ୍ରିଗୁଣମୟୀ ମାୟାରେ ସ୍ଥିତ ରହି ମନ ସହିତ ପାଞ୍ଚ ଇଦ୍ୱିୟଙ୍କୁ ଆକର୍ଷିତ କରିଥାଏ । ଆକର୍ଷିତ କିପରି ?

# ଶରୀରଂ ୟଦବାପ୍ନୋତି ୟଚ୍ଚାପ୍ୟୁତ୍କ୍ରାମତୀଶ୍ୱରଃ । ଗୃହୀତ୍ୱୈତାନି ସଂୟାତି ବାୟୁର୍ଗନ୍ଧାନିବାଶୟାତ୍ ॥୮॥

ଯେଉଁପରି ବାୟୁ ଗନ୍ଧକୁ ଗ୍ରହଣ କରି ନେଇଥାଏ, ଠିକ୍ ସେହିପରି ଦେହର ସ୍ୱାମୀ ଜୀବାତ୍ଯା, ଯେଉଁ ପ୍ରଥମ ଶରୀରକୁ ତ୍ୟାଗ କରିଥାଏ, ସେଥିରୁ ମନ ଏବଂ ପଞ୍ଚଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟର କାର୍ଯ୍ୟକଳାପକୁ ଗ୍ରହଣ କରି ଅର୍ଥାତ୍ ଆକର୍ଷିତ କରି ସାଥିରେ ନେଇ ପୁନଃ ଯେଉଁ ନୂତନ ଶରୀରକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ସେଠାକୁ ଯାଇଥାଏ । ଯେବେ ପୃଥକ୍ ଶରୀର ତତ୍କାଳ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ହୋଇଛି, ତେବେ ପିଣ୍ଡପାଣି କାହାକୁ ଦେଇଥାନ୍ତି ? କିଏ ନେଇଥାଏ ? ଏଣୁ କରି ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଅର୍କୁନଙ୍କୁ କହିଥିଲେ – ତୁମର ଏହି ଅଜ୍ଞାନ କେଉଁଠାରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଗଲା ଯେ, ପିଣ୍ଡୋଦକ କ୍ରିୟା କୁପ୍ତ ହୋଇଯିବ । ଜୀବାତ୍ଯା ସେଠାରେ ଯାଇ କଣ କରିଥାଏ ? ମନ ସହିତ ଛଅ ଇନ୍ଦିୟ କିଏ ?

# ଶ୍ରୋତ୍ରଂ ଚକ୍ଷୁଃ ସ୍ପର୍ଶନଂ ଚ ରସନଂ ଘ୍ରାଣମେବ ଚ । ଅଧିଷାୟ ମନଶ୍ଚାୟଂ ବିଷୟାନୁପସେବତେ ॥୯॥

ସେହି ଶରୀରରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇ ଏହି ଜୀବତ୍ପା ଶ୍ରୋତ୍ର, ଚକ୍ଷୁ, ତ୍ୱଚା, ଜିହ୍ସା ନାସିକା ଓ ମନର ଆଶ୍ରୟ ନେଇ ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ସମୟଙ୍କ ସାହାର୍ଯ୍ୟରେ ହିଁ ବିଷୟ ସେବନ କରିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଏପରି ଦେଖାଯାଉନାହିଁ, ସମୟେ ଏହାକୁ ଦେଖିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ଏହା ଉପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣକହୁଛନ୍ତି –

## ଉତ୍କ୍ରାମନ୍ତଂ ସ୍ଥିତଂ ବାପି ଭୁଞ୍ଜାନାଂ ବା ଗୁଣାନ୍ୱିତମ୍ । ବିମୂଢା ନାନୁପଶ୍ୟନ୍ତି ପଶ୍ୟନ୍ତି ଜ୍ଞାନ ଚକ୍ଷୁଷଃ ॥୧୦॥

ଶରୀର ତ୍ୟାଗ କରି ଯାଉଥିବା ଅବସ୍ଥାରେ ଶରୀର ସ୍ଥିତ ବିଷୟମାନଙ୍କ ଭୋଗକରି ଅଥବା ତିନିଗୁଣରେ ଯୁକ୍ତହୋଇ ମଧ୍ୟ ଜୀବାତ୍ଯାକୁ ବିଶେଷ ମୂଢ ଅଜ୍ଞାନୀମାନେ ଜାଶି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ । କେବଳ ଜ୍ଞାନରୂପୀ ନେତ୍ରଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ହିଁ ତାହାକୁ ଜାଶିଥାନ୍ତି । ଠିକ୍ ରୂପରେ ଦର୍ଶନ ମଧ୍ୟ କରିପାରନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନ ସେହି ଦୃଷ୍ଟି କିପରି ମିଳିବ ? ଆଗକୁ ଦେଖିବା–

### ୟତନ୍ତେ। ୟୋଗିନଶ୍ଚୈନଂ ପଶ୍ୟନ୍ତ୍ୟାତ୍ପନ୍ୟବସ୍ଥିତମ୍ । ୟତନ୍ତୋଽପ୍ୟକୃତାତ୍ମାନୋ ନୈନଂ ପଶ୍ୟନ୍ତ୍ୟଚେତସଃ ॥୧୧॥

ଯୋଗୀମାନେ ନିକର ହୃଦୟରେ ଚିଉକୁ ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରୁ ସାଉଁଟି ଏହି ଆତ୍ମାକୁ ଯତ୍ନ କରି ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦେଖିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଅକୃତାର୍ଥ ଆତ୍ମାଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ଅର୍ଥାତ୍ ମଳିନ ଅତଃକରଣଯୁକ୍ତ ଅଜ୍ଞାନୀ ପୁରୁଷ ଯତ୍ନ କରି ମଧ୍ୟ ଏହି ଆତ୍ମାକୁ ଜାଣିପାରି ନଥାନ୍ତି । (କାରଣ ସେମାନଙ୍କ ଅତଃକରଣ ବାହ୍ୟ ପ୍ରଚ୍ଚଉରେ ପ୍ରସାରିତ ରହିଥାଏ ।) ଚିଉକୁ ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରୁ ସାଉଁଟି ଅନ୍ତରାତ୍ପାରେ ଯତ୍ନ କରୁଥିବା ଭାବୁକଳନ ହିଁ ତାହାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବାରେ ଯୋଗ୍ୟ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଅତଃ ଅନ୍ତକରଣ ଦ୍ୱାରା ସତତ ସୁମିରଣ ଆବଶ୍ୟକ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସ୍ୱରୂପରେ ଯେଉଁ ବିଭୂତିମାନ ଦେଖିବାକୁ ମିଳିଥାଏ, ତାହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି –

## ୟଦାଦିତ୍ୟଗତଂ ତେଳୋ କଗଦ୍ଭାସୟତେଃଖିଲମ୍ । ୟଚନ୍ଦ୍ରମସି ୟଚାଗ୍ନୌ ତତ୍ତେଳୋ ବିଦ୍ଧି ମାମକମ୍ ॥ ୧୨॥

ଯେଉଁ ତେକ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କଠାରେ ସ୍ଥିତ ରହି ମଧ୍ୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣକଗତକୁ ପ୍ରକାଶିତ କରିଥାଏ । ଯେଉଁ ତେକ ଚନ୍ଦ୍ରମାରେ ସ୍ଥିତ ରହିଛି, ଯେଉଁ ତେକ ଅଗ୍ନିରେ ସ୍ଥିତ ରହିଛି, ତାହାକୁ ତୁମେ ମୋର ହିଁ ତେକ ଜାଣ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହେଉଥିବା କାର୍ଯ୍ୟକ୍ର କହୁଛନ୍ତି–

## ଗାମାବିଶ୍ୟ ଚ ଭୂତାନି ଧାରୟାମ୍ୟହମୋକସା । ପୁଷାମି ଚୌଷଧୀଃ ସର୍ବାଃ ସୋମୋ ଭୂତ୍ୱା ରସାତ୍ପକଃ ॥୧୩॥

ମୁଁ ହିଁ ପୃଥିବୀରେ ପ୍ରବେଶକରି ନିଜ ଶକ୍ତିଦ୍ୱାରା ସମ୍ପୂର୍ଷ ଭୂତଙ୍କୁ ଧାରଣ କରିଥାଏ ଏବଂ ଚନ୍ଦ୍ରମାରେ ରସ ସ୍ୱରୂପ ହୋଇ ସମ୍ପୂର୍ଷ ବନୟତିମାନଙ୍କୁ ପୁଷ୍ଟ କରିଥାଏ ।

## ଅହଂ ବୈଶ୍ୱାନରେ। ଭୂତ୍ୱା ପ୍ରାଣିନାଂ ଦେହମାଶ୍ରିତଃ । ପ୍ରାଣାପାନସମାୟୁକ୍ତଃ ପଚାମ୍ୟନଂ ଚତୁର୍ବିଧମ୍ ॥୧୪॥

ମୁଁ ପ୍ରାଣୀଙ୍କ ଶରୀରରେ ଅଗ୍ନିରୂପରେ ସ୍ଥିତ ରହି ପ୍ରାଣ–ଅପାନ ଯୁକ୍ତ ହୋଇ, ଚାରି ପ୍ରକାରର ଅନ୍ନକୁ ଜିର୍ଣ୍ଣ କରିଥାଏ ।

ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସ୍ୱୟଂ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଇନ୍ଦ୍ରିୟାଗ୍ନି, ସଂୟମାଗ୍ନି, ଯୋଗାଗ୍ନି, ପ୍ରାଣାପାନାଗ୍ନି, ବ୍ରହ୍ମାଗ୍ନି ଇତ୍ୟାଦି ୧୩/୧୪ ପ୍ରକାର ଅଗ୍ନିମାନଙ୍କ ଉଲ୍ଲେଖ କଲେ । ଯେଉଁଥିରେ ସମୟଙ୍କର ପରିଶାମ ଜ୍ଞାନହିଁ ଅଟେ । ଜ୍ଞାନ ହିଁ ଅଗ୍ରି ଅଟେ । ଶୀକୃଷ୍ଣକହୁଛନ୍ତି ଏପରି ଅଗ୍ରି ସ୍ୱରପ ହୋଇ ପାଣ ଓ ଅପାନ ଯକ୍ତ ଚାରି ପକାର ବିଧିରେ ଅର୍ଥାତ୍ ଜପ ସଦୈବ ଚାରିପ୍ରକାର ବିଧିରେ ଶ୍ୱାସ-ପଶ୍ୱାସ ମାଧ୍ୟମରେ ହିଁ ହୋଇଥାଏ ଯଥା **ବୈଖରୀ, ମଧ୍ୟମା, ପଶ୍ୟନ୍ତି ଏବଂ ପରା** । ଏହିଚାରୋଟି ବିଧି ଦ୍ୱାରା ପ୍ରସ୍ତ୍ରତ ହୋଇଥିବା, ଅନ୍ନକ ମୁଁ ଜିର୍ଣ୍ଣ କରିଥାଏ । ଅନ୍ନ ହିଁ ବହୁ ଅଟେ ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମ ହିଁ ଅନ୍ନ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ବ୍ରହ୍ମ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ଅନ୍ନ ଅଟେ । ଯାହାଦ୍ୱାରା ଆତ୍ମା ପୂର୍ଣ୍ଣ ତୃପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ପୁନଃ କେବେ ଅତୃପ୍ତ ରହିନଥାଏ । ଶରୀର ପୋଷକ ପ୍ରଚଳିତ ଅନ୍ନକ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଆହାର ନାମକ ସଂଜ୍ଞା ଦେଇଛନ୍ତି । ବାୟବିକ ଅନ୍ନ ପରମାତ୍ମା ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ବୈଖରୀ, ମଧ୍ୟମା ପଶ୍ୟନ୍ତି ଏବଂ ପରା ଏହିପରି ଚାରିପକାର ବିଧି ଦ୍ୱାରା ସେହି ଅନ୍ନ ପରିପକ୍ୱ ହୋଇଥାଏ । ଏହାକୁ ଅନେକ ମହାପୁରୁଷ ନାମ, ରୂପ, ଲୀଳା ଏବଂ ଧାମ – କହି ସୟୋଧନ କରିଛନ୍ତି । ପଥମେ ନାମ ଜପ ହୋଇଥାଏ । କ୍ରମଶଃ ହୁଦୟ ଦେଶରେ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ପ୍ରକଟ ହେଇଥାଏ, ତତ୍ପଣ୍ଟାତ୍ ତାହାଙ୍କ ଲୀଳାର ବୋଧ ହେବାରେ ଲାଗିଥାଏ । ସେହି ଈଶ୍ୱର କିପରି ସର୍ବତ୍ୱ ବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଥାନ୍ତି ? କିପରି ସେ ସର୍ବତ୍ୱ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି । ଏହିପରି ସେହି ଦୃଦୟ ଦେଶର କ୍ରିୟା କଳାପ ହିଁ ଲୀଳା ଅଟେ (ବାହ୍ୟ ରାମଲୀଳା, ରାସଲୀଳା ନୁହଁ) ଏବଂ ସେହି ଈଶ୍ୱରୀୟ ଲୀଳାର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଅନୁଭୃତି ଦ୍ୱାରା ଯେବେ ମୂଳ ଲୀଳାଧାରୀଙ୍କ ସ୍ପର୍ଶ ମିଳିଥାଏ, ତେବେ ଧାମର ସ୍ଥିତି ଆସିଥାଏ । ତାହାକ କାଣି ସାଧକ ସେଥିରେ ହିଁ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହୋଇଥାଏ । ସେଥିରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହେବା ଏବଂ ପରାବାଣୀର ପରିପକ୍ୱ ଅବସ୍ଥାରେ ପରବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ସ୍କର୍ଶ କରି ସେଥରେ ସ୍ଥିତ ହେବା, ଉଭୟ ଏକ ସାଥରେ ହିଁ ହୋଇଥାଏ ।

ଏହିପରି ପ୍ରାଣ ଓ ଅପାନ ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ୱାସ ଓ ପ୍ରଶ୍ୱାସରେ ଯୁକ୍ତ ହୋଇ, ଚାରୋଟି ବିଧି ମାଧ୍ୟମରେ ଅର୍ଥାତ୍ ବୈଖରୀ, ମଧ୍ୟମା, ପଶ୍ୟନ୍ତି ଏବଂ କ୍ରମଶଃ ଉତ୍ଥାନ ହେଉ ହେଉ 'ପରା'ର ପୂର୍ତ୍ତକାଳରେ ସେହି ଅନ୍ନ ରୂପୀ ବ୍ରହ୍ମ ପରିପକ୍ୱ ହୋଇଯାଇଥାଏ ତଥା ପ୍ରାପ୍ତ ମଧ୍ୟ ହୋଇଯାଏ, ଜିର୍ଣ୍ଣ ମଧ୍ୟ ହୋଇଯାଇଥାଏ ଏବଂ ପାତ୍ର ମଧ୍ୟ ପରିପକ୍ୱ ହିଁ ହୋଇଥାଏ ।

ସର୍ବସ୍ୟ ଚାହଂ ହୃଦି ସଂନିବିଷ୍ଟୋ ମତ୍ତଃ ସ୍ମୃତିର୍ଜ୍ଜାନମପୋହନଂ ଚ । ବେଦୈଷ୍ଟ ସର୍ବୈରହମେବ ବେଦ୍ୟୋ ବେଦାନ୍ତ କୃଦ୍ବେଦବିଦେବ ଚାହମ୍ ॥୧୫॥

ମୁଁ ହିଁ ସମ୍ପୂର୍ଣ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ହୃଦୟରେ ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ରୂପରେ ସ୍ଥିତ ରହିଛି । ମୋ ଦ୍ୱାରା ହିଁ କ୍ରିୟାର ସ୍ଥୁତି ହୋଇଥାଏ, (ସ୍ୱରତୀ-ଯେଉଁ ତତ୍ତ୍ୱସ୍ପରୁପ ପରମାତ୍ସା ବିସ୍କୃତ ରହିଛନ୍ତି, ତାହାଙ୍କ ସ୍ମରଣ ହୋଇଯିବା) ଅର୍ଥାତ୍ ତାହା ପ୍ରାପ୍ତିକାଳର ଚିତ୍ରଣ ଅଟେ । ସୁତି ସହିତ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଥାତ୍ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ଏବଂ ଅ**ପୋହନମ୍** ଅର୍ଥାତ୍ ବାଧାବିପ୍ନର ଶମନ ମୁଁ ଅର୍ଥାତ୍ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ହୋଇଥାଏ, ସମ୍ପର୍ଶ୍ତବେଦ ଦ୍ୱାରା ମୁଁ ହିଁ ଜାଶିବା ଯୋଗ୍ୟ ଅଟେ । ବେଦାନ୍ତର କର୍ତ୍ତା ଅର୍ଥାତ୍ **ବେଦସ୍ୟ ଅନ୍ତଃ ସ ବେଦାନ୍ତଃ** – ଅଲଗା ଥିଲା, ତେବେ ତ ଜାନକାରୀ ହେଲା । ଯେବେ ଜାଣିବା କ୍ଷଣି ହିଁ ସେହି ସ୍ୱରପରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହୋଇଗଲା, ବର୍ତ୍ତମାନ କିଏ ତାହାକୁ ଜାଣିବ ? ବେଦର ଅନ୍ତିମ ସ୍ଥିତିର କର୍ଭା ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ ଏବଂ ବେଦବିତ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ ଅର୍ଥାତ ବେଦର ଜ୍ଞାତା ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ଅଧ୍ୟାୟର ପ୍ରାରୟରେ ସେ କହିଥିଲେ- ସଂସାର ଗୋଟିଏ ବୃକ୍ଷ, ଉପରେ ପରମାତ୍ଯା ମୁଳ ଏବଂ ନିମୁଆଡ଼୍କ ପୁକୃତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶାଖାମାନ ରହିଛି । ଯିଏ ଏହି ମଳଠାରୁ ପ୍ରକୃତିର ବିଭାଜନ କରିଜାଣିଥାଏ । ସେ ହିଁ ବେଦର ଜ୍ଞାତା ହୋଇଥାଏ । ଏଠାରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ମୁଁ ହିଁ ବେଦବିତ୍ ଅଟେ । ତାହାକୁ ଯିଏ କାଶିଥାଏ, ଶ୍ରୀକୃଷ ନିଜକୁ ସେମାନଙ୍କ ତୁଳନା କରି କହିଲେ ଯେ, ସେମାନେ ବେଦବିତ୍ ଅଟନ୍ତି ଏବଂ ମୁଁ ମଧ୍ୟ ବେଦବିତ୍ ଅଟେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ମଧ୍ୟ ଜଣେ ତତ୍ତ୍ୱଞ୍କ ମହାପୁରୁଷ ଯୋଗୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟ ପରମ ଯୋଗୀଥିଲେ । ଏଠାରେ ଏହି ପୁଶ୍ନ ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ହେଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ସଂସାରରେ ପୁରୁଷଙ୍କ ସୁରୁପ ଦୃଇ ପ୍ରକାରର ରହିଛି ।

## ଦ୍ୱାବିମୌ ପୁରୁଷୌ ଲୋକେ କ୍ଷରଶ୍ଚାକ୍ଷର ଏବ ଚ । କ୍ଷରଃ ସର୍ବାଣି ଭୂତାନି କୂଟସ୍ଥୋ ହେଉ ଉଚ୍ୟତେ ॥ ୧ ୬ ॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଏହି ସଂସାରରେ କ୍ଷର- କ୍ଷୟ ହେଉଥିବା ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଏବଂ ଅକ୍ଷର- ଅର୍ଥାତ୍ ଅକ୍ଷୟ ଅପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ, ଏହିପରି ଦୁଇ ପ୍ରକାରର ପୁରୁଷ ଅଛନ୍ତି । ସେଥିରୁ ସମ୍ପୂର୍ଷ ଭୂତ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ଶରୀର ତ ନାଶବାନ ହୋଇଥାଏ, ଏହା ହିଁ କ୍ଷର ପୁରୁଷ ଅଟେ । ଆଜି ଅଛନ୍ତି ତ ଆସନ୍ତାକାଲି ଏମାନଙ୍କର କୌଣସି ସଭା ରହିବ ନାହିଁ ଏବଂ ଏହି କୁଟସ୍ଥ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ଅବିନାଶୀ କୁହାଯାଏ । ସାଧାନା ଦ୍ୱାରା ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ନିରୋଧ ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହାଙ୍କ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସମୂହ କୂଟସ୍ଥ ରହିଛି, ତାହାଙ୍କୁ ହିଁ ଅକ୍ଷର କୁହାଯାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଆପଣ ସ୍ତ୍ରୀ ହୁଅନ୍ତୁ ଅଥବା ପୁରୁଷ । ଯଦି ଶରୀର ଏବଂ ଶରୀର ଜନ୍ମରକାରଣ ସଂସ୍କାରର କ୍ରମ ଲାଗି ରହିଛି ,ତେବେ ଆପଣ କ୍ଷର ପୁରୁଷ ହିଁ ଅଟନ୍ତି ଏବଂ ଯେତେବେଳେ ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ କୁଟସ୍ଥ

ହୋଇ ମୁଦ୍ରିତ ହୋଇଯାଇଥାଏ, ତେବେ ତାହାଙ୍କୁ ହିଁ ଅକ୍ଷର ପୁରୁଷ କୁହାଯାଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଏହା ମଧ୍ୟ ପୁରୁଷଙ୍କ ଅବସ୍ଥା ବିଶେଷ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ଉଭୟଙ୍କର ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ତୃତୀୟ ପୁରୁଷ ମଧ୍ୟ ରହିଛି –

#### ଉତ୍ତମଃ ପୁରୁଷସ୍କ୍ରନ୍ୟଃ ପରମାମେତ୍ୟୁଦାହୃତଃ । ୟୋ ଲୋକଡ୍ୟମାବିଶ୍ୟ ବିଭର୍ତ୍ତ୍ୟୟ ଈଶ୍ୱରଃ ॥୧୭॥

ସେ ଉଭୟଙ୍କ ଠାରୁ ଅତି ଉତ୍ତମ ପୁରୁଷ ଭିନ୍ନ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯିଏକି ତିନିଲୋକରେ ପ୍ରବେଶ କରି ସମୟଙ୍କର ଧାରଣ ପୋଷଣ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ତାହାଙ୍କୁ ଅବିନାଶୀ, ପରମାତ୍ମା, ଈଶ୍ୱର ଏପରି କୁହାଯାଇଛି । ପରମାତ୍ମା, ଅବ୍ୟକ୍ତ, ଅବିନାଶୀ, ପୁରୁଷୋଢମ ଇତ୍ୟାଦି ତାହାଙ୍କ ପରିଚାୟକ ଶବ୍ଦ ଅଟେ । ବୟୁତଃ ଏସବୁରୁ ଭିନ୍ନ ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ଅନିର୍ବଚୀନୟ ଅଟନ୍ତି । ଏହା କ୍ଷର ଓ ଅକ୍ଷରରୁ ଊର୍ଦ୍ଧରେ ମହାପୁରୁଷଙ୍କର ଅନ୍ତିମ ଅବସ୍ଥା ଅଟେ । ଯାହାକୁ ପରମାତ୍ମା ଆଦି ଶବ୍ଦ ଦ୍ୱାରା ଇଙ୍ଗିତ କରାଯାଇଛି । କିନ୍ତୁ ସେ ଏହାଠାରୁ ଭିନ୍ନ ହିଁ ଅଟନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ଅନିର୍ବଚନୀୟ ଅଟନ୍ତି । ସେହି ସ୍ଥିତିରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ନିଜର ମଧ୍ୟ ପରିଚୟ ଦିଅନ୍ତି ଯଥା–

## ୟସ୍ମାତ୍କ୍ଷରମତୀତୋ ହମ୍ ଷରାଦପି ଚୋଉମଃ । ଅତୋ ସ୍ମିଲୋକେ ବେଦେ ଚ ପ୍ରଥିତଃ ପୁରୁଷୋଉମଃ ॥ ୧୮॥

ମୁଁ ଉପରୋକ୍ତ ନାଶବାନ୍, ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ କ୍ଷେତ୍ର ଠାରୁ ସର୍ବଥା ଅତୀତ ଅଟେ ଏବଂ ଅକ୍ଷର ଅର୍ଥାତ୍ ଅବିନାଶୀ କୁଟସ୍ଥ ପୁରୁଷଙ୍କ ଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ । ତେଣୁକରି ଲୋକରେ ଏବଂ ବେଦରେ ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ନାମରେ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ହୋଇଛି ।

#### ୟୋ ମାମେବମସଂମୂଢୋ କାନାତି ପୁରୁଷୋଉମମ୍ । ସ ସର୍ବବିଦ୍ଭକତି ମାଂ ସର୍ବଭାବେନ ଭାରତ ॥୧୯॥

ହେ ଭାରତ ! ଯେପରି ଉପରେ କୁହାଗଲା ଯେ ଏହିପରି ଯେଉଁ ଜ୍ଞାନୀ ପୁରୁଷ ମୋତେ ପୁରୁଷୋଜମଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ୍ ଜାଣିଥାଏ, ସେହି ସର୍ବଜ୍ଞ ପୁରୁଷ ସବୁ ପ୍ରକାରେ ମୋତେ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ହିଁ ଭଳୁଥାଏ । ସେ ମୋ ଠାରୁ ଅଲଗା ନୁହେଁ ।

## ଇତି ଗୁହ୍ୟତମଂ ଶାସ୍ତମିଦମୁକ୍ତଂ ମୟାନଘ । ଏତଦ୍ବୁଦ୍ଧା ବୁଦ୍ଧିମାନ୍ ସ୍ୟାତ୍ କୃତକୃତ୍ୟଣ୍ଟ ଭାରତ ॥୨୦॥

ହେ ନିଷ୍ପାପ ଅର୍କୁନ ! ଏହିପରି ଗୋପନୀୟ ଶାସ୍ତ୍ର ମୋ ଦ୍ୱାରା କୁହାଗଲା । ଏହାକୁ ତତ୍ତ୍ୱଦ୍ୱାରା ଜାଣି ମନୁଷ୍ୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜ୍ଞାତା ଏବଂ କୃତାର୍ଥ ହୋଇଯାଏ । ଅତଃ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଙ୍କ ଏହି ବାଣୀ ସ୍ୱୟଂ ପୂର୍ଣ୍ଣଶାସ୍ତ୍ର ହିଁ ଅଟେ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଙ୍କ ଏହି ରହସ୍ୟ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଗୁପ୍ତ ଥିଲା । ସେ କେବଳ ଅନୁରାଗୀଙ୍କ ନିମନ୍ତେ କହିଲେ, ଏହା

କେବଳ ଅଧିକାରୀଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଥିଲା, ସମୟଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ନୁହଁ । କିନ୍ତୁ ଯେତେବେଳେ ଏହି ଗୋପନୀୟ ରହସ୍ୟ , **ଗୁରୁ ଘରାନେ କି ବିଦ୍ୟା** ଲିଖିତ ଆକାରରେ ଆସିଯାଇଥାଏ । ସମୟଙ୍କ ସାମନାରେ ପୁୟକ ରୂପରେ ଲିପିବଦ୍ଧ ହୋଇ ରହିଯାଏ, ତେଶୁକରି ଲେକେ ଭାବନ୍ତି ଯେ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏହାକୁ ସମୟଙ୍କ ନିମନ୍ତେ କହିଛନ୍ତି କିନ୍ତୁ ବସ୍ତୁତଃ ଏହି ବିଦ୍ୟା କେବଳ ଅନୁରାଗୀ ସାଧକଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ଅଧିକାରୀଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ଅଟେ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଏହି ସ୍ୱରୂପ ସମୟଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ନଥିଲା । କିଏ ତାହାଙ୍କ ରାଜା, କିଏ ଦତ ତ କିଏ ତାହାଙ୍କ ଯାଦବ ବୋଲି ମାନୃଥିଲେ । କିନ୍ତ ଅଧିକାରୀ ଅନ୍ତରାଗୀ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ଠାରେ ସେ କୌଣସି ଦରତା ରଖିନଥିଲେ । ସେ ଜାଣିଥିଲେ ଯେ, ଶ୍ରୀକୃଷ ପରମସତ୍ୟ ପୁରୁଷୋଭମ ଅଟନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ଠାରୁ ଦୂରେଇ ରହିଥିଲେ, ତାଙ୍କର କଲ୍ୟାଣ ହିଁ ହୋଇନଥାନ୍ତା । ଏହି ବିଶେଷତା ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥିବା ପ୍ରତ୍ୟେକ ମହାପ୍ରରୁଷଙ୍କଠାରେ ପାଇବାକୁ ମିକୁଛି । ରାମକୃଷ ପରମହଂସ ଥରେ ବହୁତ ପ୍ରସନ୍ନ ଥିଲେ, ଭକ୍ତମାନେ ପଚାରିଲେ ଆଜି ତ ଆପଣ ବହୁତ ପ୍ରସନ୍ନ ଅଛନ୍ତି । ସେ କହିଲେ ଆଜି ମୁଁ ସେହି ପରମହଂସ ହୋଇଗଲି । ତାହାଙ୍କ ସମକାଳୀନ କେହି ଜଣେ ବିଶେଷ ମହାପୁରୁଷ ପରମହଂସ ଅବସ୍ଥାରେ ଥିଲେ । ତାହାଙ୍କ ଆଡ଼କ ସଙ୍କେତ କରିଥିଲେ । କିଛି ସମୟ ପରେ ସେ ମନ, କର୍ମ ଓ ବଚନ ଦ୍ୱାରା ବିରକ୍ତିର ଆଶା ନେଇ ନିଜର ପଛରେ ଆସୁଥିବା ସାଧକଙ୍କ କହିଲେ, ଦେଖ ବର୍ତ୍ତମାନ ତୃଷେ ମାନେ ମୋତେ ସନ୍ଦେହ କର ନାହିଁ । ମୁଁ ସେହି ରାମ ଅଟେ । ଯିଏକି ତ୍ରେତୟାରେ ହୋଇଥିଲେ । ମୁଁ ସେହି କୃଷ ଅଟେ, ଯିଏକି ଦ୍ୱାପରରେ ହୋଇଥିଲେ । ମୁଁ ସେମାନଙ୍କର ହିଁ ପବିତ୍ର ଆତ୍ମା ଅଟେ । ସେହି ସ୍ୱରୂପ ଅଟେ । ଯଦି ପାଇବାକୁ ଚାହଁ, ତେବେ ମୋତେ ଦେଖ । ଠିକ୍ ଏହିପରି ପୂଜ୍ୟ ଗୁରୁମହାରାଜ ମଧ ସମୟଙ୍କ ସାମନାରେ କହୁଥିଲେ– ହୋ, ଆୟେ ଭଗବାନଙ୍କର ଦୃତ ଅଟ୍ । **ଜେ** ସଚହୁଁ କା ସଛ ହୈ- ସେ ଭଗବାନଙ୍କ ଦୃତ ଅଟେ । ଆୟ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ତାଙ୍କୁ ସନ୍ଦେଶ ମିଳିଥାଏ । ଯିଶ୍ରଖୀଷ୍ଟ କହିଲେ - ମୁଁ ଭଗବାନଙ୍କ ପୁତ୍ର ଅଟେ । ମୋର ନିକଟକୁ ଆସ, ଏଥିପାଇଁ ଯେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପୁତ୍ ବୋଲି ନିଜକ କହିପାରିବ, ଅତଃ ସମୟେ ପୁତ୍ର ହୋଇପାରିବ । ହାଁ, ଏହି କଥା ଅଲଗା ଯେ, ନିକଟକୁ ଆସିବାର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ତାହାଙ୍କ ନିକଟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାଧନା ସାଧନ କ୍ରମରେ ଚାଲି ପୂରା କରିବାକୁ ହେବ । ମହମ୍ମଦ ସାହାବ କହିଲେ - **ମେଁ ଅଲ୍ଲାହ କା ରସୁଲ୍ ହୁଁ** - ଅର୍ଥାତ୍ ସନ୍ଦେଶ ବାହାକ ଅଟେ । ପୃକ୍ୟଗୁରୁ ମହାରାଜଜୀ ସମୟଙ୍କୁ ଏତିକି ହିଁ କହୁଥିଲେ । ନା କୌଣସି ବିଚାରର ଖଣ୍ଡନ ନା ମଣ୍ଡନ କର୍ଥିଲେ କିନ୍ତ ଯେଉଁ ବିରକ୍ତ ସାଧକ ପଛରେ ଲାଗିଥିଲେ,

ତାହାଙ୍କୁ କହୁଥିଲେ – କେବଳ ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ଦେଖ । ଯଦି ତୁମର ସେହି ପରମତତ୍ତ୍ୱକୁ ପାଇବାର ଇଛା ରହିଛି, ତେବେ ମୋତେ ଦେଖ, ସନ୍ଦେହ କର ନାହଁ ବହୁତ ଲୋକେ ସନ୍ଦେହ କରିବାରୁ ତାହାଙ୍କୁ ଅନୁଭବରେ ଦେଖାଇ ଗାଳି ଦେଇ ସେହି ବାହ୍ୟ ବିଚାରରୁ ହଟାଇ ଯେଉଁଥିରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ (ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ – ୪୦ – ୪୩ ଶ୍ଲୋକ) ଅନନ୍ତ ପୂଜା ପଦ୍ଧତି ରହିଛି, ସେଥିରୁ ଉପରାମ ହୋଇ ନିଜ ସ୍ୱରୂପରେ ଲଗାଇଲେ । ସେମାନେ ଅଦ୍ୟାବଧି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ରୂପରେ ଅବସ୍ଥିତ ଅଛନ୍ତି । ଏହିପରି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ନିଜ ସ୍ଥିତି ଗୋପନୀୟ ଥିଲା କିନ୍ତୁ ନିଜର ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତ ତଥା ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଧିକାରୀ ଅନୁରାଗୀ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ପ୍ରତି ସେ ତାହାକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଭକ୍ତଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ସୟବ ଅଟେ, ମହାପୁରୁଷ ଅସଂଖ୍ୟ ଭକ୍ତଙ୍କ ସେହି ରାୟାରେ ଚଲାଇ ଦିଅନ୍ତି ।

#### ନିଷର୍ଷ

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ପ୍ରାରୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ । ଏହି ସଂସାର ଗୋଟିଏ ଅଶ୍ୱତଥି ବୃକ୍ଷ ଅଟେ । ଅଶ୍ୱତଥି ଗୋଟିଏ ଉଦାହରଣ ମାତ୍ର । ଉର୍ଦ୍ଧରେ ଯାହାର ମୂଳ ପରମାତ୍ମ। ଏବଂ ତଳକୁ ଯାହାର ଶାଖା ପ୍ରଶାଖା ପ୍ରକୃତି ଅଟେ । ଯିଏ ଏହି ବୃକ୍ଷକୁ ଅସଙ୍ଗ ଶସ୍ତ ଦ୍ୱାରା କାଟିଥାଏ ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ବୃକ୍ଷକୁ ମୂଳ ସହିତ ବିଦିତ କରିଦେଇଥାଏ । ସେ ହିଁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବେଦର ଜ୍ଞାତା ଅଟେ । ଏହି ସଂସାର ବୃକ୍ଷର ଶାଖାଗୁଡ଼ିକ ତଳ ଓ ଉପର ସର୍ବତ୍ର ବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଛି ଏବଂ ଏହାର ମୂଳ ଅର୍ଥାତ୍ ମୂଳର ଚେର ମଧ୍ୟ ଉପର ତଳ ହୋଇ ସର୍ବତ୍ର ବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଛି କାରଣ ସେହି ମୂଳ ଇଶ୍ୱର ଅଟନ୍ତି ଏବଂ ସେ ହିଁ ବୀଜ ରୂପରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜୀବର ହୃଦୟରେ ନିବାସ କରିଥାନ୍ତି ।

ପୌରାଣିକ ଆଖ୍ୟାନ ରହିଛି – ଥରେ କମଳାସନରେ ବସିଥିବା ବ୍ରହ୍ମାଙ୍ଗୀ ବିଚାର କଲେ ଯେ, ମୋର ଉଦ୍ଗମ କେଉଁଠୁ ? ଯେଉଁଠାରୁ ସେ ଉପ୍ନ ହୋଇଥିଲେ, ସେହି କମଳ ନାଡ଼ିରେ ପ୍ରବେଶ କରି ଚାଲିଲେ । ଅନବରତ ଚାଲିବାରେ ଲାଗିଲେ, କିନ୍ତୁ ନିଜର ଉଦ୍ଗମକୁ ଦେଖିପାରିଲେ ନାହିଁ । ତେବେ ହତାଶ ହୋଇ ସେହି କମଳ ଆସନରେ ବସିଗଲେ । ଚିଉର ନିରୋଧ କରିବାରେ ଲାଗିଗଲେ ଏବଂ ଧ୍ୟାନଦ୍ୱାରା ନିଜର ମୂଳ ଉଦ୍ଗମକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କଲେ । ପରମ ତତ୍ତ୍ୱର ସାକ୍ଷାତ୍କାର କରି ସ୍ତୁତି କଲେ । ସେହି ପରମ ସ୍ୱରୂପ ଠାରୁହିଁ ଆଦେଶ ମିଳିଲା, ''ମୁଁ ସର୍ବତ୍ର ରହିଛି କିନ୍ତୁ ମୋର ପ୍ରାପ୍ତିର ହ୍ଥାନ ମାତ୍ର ହୃଦୟ । ହୃଦୟ ଦେଶରେ ଯିଏ ଧ୍ୟାନ କରିଥାଏ, ସେ ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ ।

ବ୍ରହ୍ମା ଏକ ପ୍ରତୀକ ମାତ୍ର । ଯୋଗ ସାଧନର ଏକ ପରିପକ୍ୱ ଅବସ୍ଥାରେ ଏହି ସ୍ଥିତିର ଜାଗୃତି ହୋଇଥାଏ । ଈଶ୍ୱର ଆଡ଼ୁକୁ ଉନ୍କୁଖ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟାରେ ସଂଯୁକ୍ତ ବୁଦ୍ଧି ହିଁ ବ୍ରହ୍ମା । କମଳ ଜଳରେ ରହି ମଧ୍ୟ ନିର୍ଲିପ୍ତ ଏବଂ ନିର୍ମଳ ରହିଥାଏ । ବୃଦ୍ଧି ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏପଟେ ସେପଟ ହୋଇ ଖୋକୁଥାଏ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କିଛି ପାଇ ନଥାଏ ଏବଂ ଯେତେବେଳେ ସେହି ବୃଦ୍ଧି ନିର୍ମଳତାର ଆସନରେ ଆସୀନ ହୋଇ ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଙ୍କୁ ସଂଙ୍କୃତିତ କରି ହୃଦୟଦେଶରେ ନିରୋଧ କରି ନେଇଥାଏ । ସେହି ନିରୋଧ ମନର ବିଳୀନକରଣ ଅବସ୍ଥାରେ ନିଜର ହିଁ ହୃଦୟରେ ପରମତ୍ଯାଙ୍କୁ ପାଇଥାଏ । ଏଠାରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ସଂସାର ଏକ ବୃକ୍ଷ ଅଟେ । ଯାହାର ମୂଳ ଏବଂ ଶାଖାମାନ ଉପରତଳ ସର୍ବତ୍ର ବ୍ୟାପ୍ତ । କର୍ମାନୁବନ୍ଧୀନି ମନୁଷ୍ୟ ଲୋକେ ଅର୍ଥାତ୍ କର୍ମାନୁସାରେ କେବଳ ମନୁଷ୍ୟ ଯୋନୀ ହିଁ ବନ୍ଧନ ଉତ୍ପନ୍ନ କରିଥାଏ । ଅନ୍ୟ ଯୋନୀରେ ଏହି କର୍ମାନୁସାରେ କେବଳ ଭୋଗକୁ ହିଁ ଭୋଗିଥାନ୍ତି । ଅତଃ ଦୃଢ ବୌରାଗ୍ୟ ରୂପୀ ଶସ୍ତ ଦ୍ୱାରା ଏହି ସଂସାରରୂପୀ ଅଶ୍ୱତଥ୍ ବୃକ୍ଷକୁ ତୁମେ କାଟି ସେହି ପରମ ପଦର ଅନ୍ୱେଷଣ କର । ଯେଉଁଥିରେ ଯାଇଥିବା ମହର୍ଷି ପୁନର୍କନ୍କକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନଥାନ୍ତି ।

କିପରି ଜାଣି ପାରିବା ଯେ ସଂସାର ବୃକ୍ଷ କଟିଗଲା ? ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛତ୍ତି – ଯିଏ ମାନ ଓ ମୋହରୁ ସର୍ବଥା ରହିତ, ଯିଏ ସଙ୍ଗ ଦୋଷରୁ ମୁକ୍ତ, ଯାହାର ମନ ନିବୃତ୍ତି ହୋଇଯାଇଛି, ଯିଏ ଦ୍ୱନ୍ଦରୁ ସମ୍ପୂର୍ଷ ମୁକ୍ତ, ସେହି ପୁରୁଷ ପରମ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ସେହି ପରମ ପଦକୁ ନା ସୂର୍ଯ୍ୟ, ନା ଚନ୍ଦ୍ରମା ଏବଂ ନା ଅଗ୍ନି ହିଁ ପ୍ରକାଶିତ କରିପାରିଥାନ୍ତି , କାରଣ ସେ ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରକାଶ ରୂପ । ଯେଉଁ ମାର୍ଗରେ ଯାଇଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କରି ଆସିନଥାନ୍ତି । ତାହାହିଁ ମୋର ପରମଧାମ, ଯାହାକୁ ପାଇବା ଅଧିକାର ସମୟଙ୍କର ରହିଛି । କାରଣ ସେହି ଜୀବାତ୍ପା ମୋର ହିଁ ଶୁଦ୍ଧ ଅଂଶ ଅଟେ ।

ଶରୀର ତ୍ୟାଗ କରିବା ସମୟରେ ଜୀବାତ୍ଯା ମନ ଏବଂ ପଞ୍ଚଜ୍ଞାନେହ୍ରିୟର କାର୍ଯ୍ୟକଳାପକୁ ନେଇ ନୂତନ ଶରୀରକୁ ଧାରଣ କରିଥାଏ । ସଂଷ୍କାର ସାତ୍ତ୍ୱିକ ହୋଇ ଥିଲେ, ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଷ୍ଟରକୁ ପହଞ୍ଚଯାଏ, ରାଜସୀ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟମ ୟାନକୁ ପହଞ୍ଚ ଯାଏ ଏବଂ ତାମସୀ ହୋଇଥିଲେ ଜଘନ୍ୟ ଯୋନି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପହଞ୍ଚଯାଏ ତଥା ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଅଧିଷାତା ମନର ମାଧ୍ୟମରେ ବିଷୟମାନଙ୍କୁ ଦେଖୁଥାଏ ଏବଂ ଭୋଗ କରୁଥାଏ । ଏହା ଦିଶୁ ନଥାଏ, ଏହାକୁ ଦେଖିବାର ଦୃଷ୍ଟି ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । କିଛି କଷ୍ଟୟ କରି ନେବାର ନାମ କେବଳ ଜ୍ଞାନ ନୁହଁ । ଯୋଗୀଜନ ହୃଦୟରେ ଚିଉକୁ ଏକତ୍ରତି କରି ପ୍ରୟତ୍ନ ପୂର୍ବକ ହିଁ ତାହାର ଦର୍ଶନ କରିପାରିଥାନ୍ତି । ଅତଃ ଜ୍ଞାନ ସାଧନଗମ୍ୟ ଅଟେ । ହିଁ ଅଧ୍ୟୟନ ଦ୍ୱାରା ତାହାଙ୍କ ପତି ଶ୍ରଦ୍ଧା ଉପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ସଂଶ୍ୟୟକ୍ତ

ଅକୃତାତ୍ମା ଲୋକେ ପ୍ରୟତ୍ନ କରି ମଧ୍ୟ ତାହାକୁ ପାଇନଥାନ୍ତି ।

ଏଠାରେ ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥିବା ସ୍ଥାନର ଚିତ୍ରଣ ରହିଛି । ଅତଃ ସେହି ଅବସ୍ଥାର ବିଭୂତିମାନଙ୍କ ପ୍ରବାହ ସ୍ୱଭାବିକ । ତାହାକୁ ସେ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି – ସୂର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ଚନ୍ଦ୍ରମାରେ ମୁଁ ହିଁ ପ୍ରକାଶ ଅଟେ, ଅଗ୍ନିରେ ମୁଁ ହିଁ ତେକ, ମୁଁ ହିଁ ପ୍ରଚଣ୍ଡ ଅଗ୍ନି ରୂପରେ ଚାରୋଟି ବିଧିରେ ପରିପକ୍ୱ ହେଉଥିବା ଅନ୍ନକୁ ଜିର୍ଣ୍ଣକରୁଥାଏ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଶବ୍ଦରେ ଅନ୍ନ ଏକମାତ୍ର ବ୍ରହ୍ମ ଅଟେ । ଅନଂ ବ୍ରହ୍ମ ବ୍ୟକାନାତ – ଯେଉଁ ଉପନିଦଷଦରୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଡ ଏହାକୁ ଉଠାଇଲେ, ତାହାର ଏହା ହିଁ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଅଟେ । ଯାହାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରି ଏହି ଆତ୍ମା ତୃପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ବୈଖରୀ, ମଧ୍ୟମା, ପଶ୍ୟନ୍ତ ଏବଂ ପରା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅନ୍ନ ପୂର୍ଣ୍ଣ ପରିପକ୍ୱ ହୋଇଥାଏ । ସେହି ପାତ୍ର ମଧ୍ୟ ବିଲୀନ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ଅନ୍ନକୁ ମୁଁ ହିଁ ଜିର୍ଣ୍ଣକରୁଥାଏ ଅର୍ଥାତ୍ ସତ୍ମଗୁରୁ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରଥୀ ହୋଇ ନଥାନ୍ତି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ଉପଲବ୍ଧି ହୋଇନଥାଏ ।

ଏହାକୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ପୁନଃ କହୁଛତ୍ତି ଯେ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରାଣୀଙ୍କ ହୃଦୟରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇ ମୁଁ ହିଁ ସ୍କୃତି ଦେଇଥାଏ । ଯେଉଁ ସ୍ୱରୂପ ବିସ୍କୃତ ଥିଲା, ତାହାର ସ୍ପୃତି ଦେଇଥାଏ । ସ୍ପୃତି ସହିତ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବ ଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ହିଁ ଅଟେ । ସେଥିରେ ଆସୁଥିବା ବାଧାର ନିଦାନ ମଧ୍ୟ ମୋ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ମୁଁ ହିଁ ଜାଣିବା ଯୋଗ୍ୟ ଅଟେ ଏବଂ ବିଦିତ ହୋଇଯିବା ପରେ ଅନୁଭବ ର ପ୍ରେରଣାଦାତା ମଧ୍ୟ ମୁ ହିଁ ଅଟେ । ଏହା ପରେ କିଏ କାହାକୁ ଜାଣିବ ? ମୁଁ ବେଦବିତ୍ ଅଟେ । ଅଧ୍ୟାୟର ପ୍ରାରୟରେ କହିଥିଲେ ଯେ, ଯିଏ ସଂସାର ବୃକ୍ଷକୁ ମୂଳ ସହିତ ଜାଣିଥାଏ, ସେ ବେଦବିତ୍ ଅଟେ କିନ୍ତୁ ସେହି ବୃକ୍ଷକୁ ଛେଦନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ଜାଣିଥାଏ । ଏଠାରେ କହୁଛତ୍ତି ଯେ ମୁଁ ମଧ୍ୟ ବେଦବିତ୍ ଅଟେ । ସେହି ବେଦବିତ୍ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ନିଜକୁ ମଧ୍ୟ ଗଣନା କରୁଛତ୍ତି । ଅତଃ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ମଧ୍ୟ ଏଠାରେ ବେଦବିତ୍ ପୁରୁଷୋଭମ ଅଟନ୍ତି । ଯାହାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ଅଧିକାର ମାନବ ମାତ୍ରର ରହିଛି ।

ପରିଶେଷରେ ସେ କହିଲେ ଯେ, ଲୋକରେ ତିନି ପ୍ରକାରର ପୁରୁଷ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଭୂତ ପ୍ରାଣୀଙ୍କ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶରୀର କ୍ଷର ଅଟେ । ମନର କୁଟସ୍ଥ ଅବସ୍ଥାରେ ଏହି ପୁରୁଷ ଅକ୍ଷର ହୋଇଯାଏ । କିନ୍ତୁ ଦ୍ୱହାତ୍ମକ ହିଁ ଅଟେ ଏବଂ ଏହାଠାରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ଯେଉଁ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ପରମେଶ୍ୱର, ଅବ୍ୟକ୍ତ ଏବଂ ଅବିନାଶୀ କୁହାଯାଇଥାଏ, ସେ ବସ୍ତୁତଃ ଭିନ୍ନ ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ଏହି କ୍ଷର ଓ ଆକ୍ଷରରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ଥିବା ଏକ ଅବସ୍ଥା ବିଶେଷ । ଏହା ହିଁ ପରମ ସ୍ଥିତି ଅଟେ । ଏଠାରେ ନିଜକୁ ତୁଳନା କରି କହୁଛନ୍ତି ମୁଁ ମଧ୍ୟ କ୍ଷର ଏବଂ ଅକ୍ଷରରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ସେହି ପରମାତ୍ଯା ଅଟେ । ତେଣୁକରି ଲୋକ

ମୋତେ ପୁରୁଷୋତ୍ତମ କହନ୍ତି । ଏହିପରି ଉତ୍ତମ ପୁରୁଷକୁ ଯିଏ ଜାଣିଥାନ୍ତି, ସେହି ଜ୍ଞାନୀ–ଭକ୍ତମାନେ ସଦୈବ ସବୁ ପ୍ରକାରେ ମୋର ଭଜନ ହିଁ କରିଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ଜାନକାରୀରେ କୌଣସି ଅନ୍ତର ନଥାଏ । ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଏହି ଅତ୍ୟନ୍ତ ଗୋପନୀୟ ରହସ୍ୟ ମୁଁ ତୁମ ନିମନ୍ତେ କହିଲି । ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥିବା ମହାପୁରୁଷ ସମୟଙ୍କ ସାମନାରେ କହିନଥାନ୍ତି କିନ୍ତୁ ଅଧିକାରୀଙ୍କ ନିକଟରେ କିଛି ମଧ୍ୟ ଲୁଚାଇ ରଖିନଥାନ୍ତି । ଯଦି ଗୋପନୀୟ ରଖିବେ, ତେବେ ସାଧକ ପାଇବେ କିପରି ?

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ଆତ୍ମାର ତିନୋଟି ସ୍ଥିତିର ଚିତ୍ରଣ– କ୍ଷର, ଅକ୍ଷର ଏବଂ ଅତି ଉତ୍ତମ ପୁରୁଷଙ୍କ ନାମରେ ସମ୍ଷ କରାଗଲା ଯେପରି ଏହା ପୂର୍ବରୁ କୌଣସି ଅନ୍ୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ନହିଁ । ଅତଃ

ॐ ତହଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ଗୀତାସୂପନିଷସୂ ବ୍ରହ୍ମ ବିଦ୍ୟାୟାଂ ଯୋଗ ଶାସେ ଶ୍ରୀକୃଷାକୁଁନ ସୟାଦେ 'ପୁରୁଷୋଭମ ଯୋଗୋ' ନାମ ପଞ୍ଚଦଶୋଽଧାୟଃ ॥୧୫॥

ଏହି ପ୍ରକାରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା ରୂପୀ ଉପନିଷେଦ, ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗାଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସମ୍ଭାଦରେ 'ପୁରୁଷୋଉମ ବିଭାଗ ଯୋଗୋ' ନାମ ପଞ୍ଚଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ।

ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ପରମହଂସ ପରମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା ଭାଷ୍ୟେ 'ପୁରୁଷୋଉମ ଯୋଗୋ' ନାମ ପଞ୍ଚଦଶୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୧୫॥

॥ ହରି 🥉 ତତ୍ସତ ॥

#### ଶ୍ରୀ ପରମାମ୍ବନେ ନମଃ ଅଥ ଷୋଡ଼ଶୋ ଽଧାୟ

ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ପ୍ରଶୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିବାର ବିଶିଷ୍ଟ ଶୈଳୀ ରହିଛି । ପ୍ରଥମେ ସେ ପ୍ରକରଣର ବିଶେଷତା ମାନଙ୍କୁ ଉଲ୍ଲେଖ କରୁଛନ୍ତି । ଯାହା ଦ୍ୱାରା ପୁରୁଷ ତାହାଙ୍କ ଆଡ଼ିକୁ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇଥାଏ । ତତ୍ପଣ୍ଟାତ୍ ସେ ସେହି ପ୍ରକରଣକୁ ସଷ୍ଟ କରୁଛନ୍ତି । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ କର୍ମକୁ ନିଆଯାଉ । ସେ ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ହିଁ ପେରଣା ଦେଲେ - ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୃମେ କର୍ମକର । ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ ଇଙ୍ଗିତ କଲେ ଯେ, ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ କର । ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ କଣ ? ତେବେ କହିଲେ ଯେ, ଯଜ୍ଞର ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିଁ କର୍ମ ଅଟେ । ପ୍ରନଃ ସେ ଯଜ୍ଞର ସ୍ୱରୂପକୁ ନ କହି ପ୍ରଥମେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଯଜ୍ଞ କେଉଁଠ ଆସିଲା ଏବଂ ସେ କଣ ଦେଇଥାଏ ? ଚତୂର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟରେ ୧୩/ ୧୪ ପ୍ରକାରର ବିଧି ଦ୍ୱାରା ଯଜ୍ଞର ସ୍ୱରୂପକୁ ସଷ୍ଟ କଲେ । ଯାହାକୁ କ୍ରିୟାତ୍ପକ ରୂପ ଦେବା କର୍ମ ଅଟେ । ଏଠାରେ କର୍ମ ସଷ୍ଟ ହେଉଛି ଯେ, ଯାହାର ଶୁଦ୍ଧ ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଯୋଗ, ଚିତ୍ତନ, ଆରାଧନା, ଯାହା ମନ ଓ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ କ୍ରିୟା ଦ୍ୱାର ସମ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ଏହିପରି ସେ ନବମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଦୈବୀ ଓ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦର ନାମକୁ ନେଲେ । ତାହାର ବିଶେଷତା ଉପରେ କହିଲେ, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଆସ୍ୱରୀ ସ୍ୱାଭାବ ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ମୋତେ ତୃଚ୍ଛ କହିଥାନ୍ତି । ମୁଁ ମଧ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ଆଧାରୀ ଅଟେ । କାରଣ ମନୃଷ୍ୟ ଶରୀରରେ ହିଁ ମୋତେ ଏହି ସ୍ଥିତି ପାପ୍ତ ହୋଇଛି । କିନ୍ତ ଆସ୍ୱରୀ ସ୍ୱଭାବ ଯୁକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି, ମୃଢ ସ୍ୱଭାବ ଯୁକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି ମୋର ଭଜନ କରି ନଥାନ୍ତି । ଯେବେ କି ଦୈବୀ ସମ୍ପଦରେ ଯୁକ୍ତ ଭକ୍ତମାନେ ଅନନ୍ୟ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଦ୍ୱାରା ମୋର ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଏହି ସମ୍ପଭି ମାନଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ, ତାହାଙ୍କ ଗଠନ ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କ୍ରହାଯାଇ ନାହିଁ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ତାହାର ସ୍ୱରୂପ କ୍ଷଷ୍ଟ କରିବାକୁ ଯାଉଛନ୍ତି । ଯେଉଁଥିରେ ପଥମେ ପୃସ୍ତୁତ ହୋଇଛି ଦୈବୀ- ସମ୍ପଦର ଲକ୍ଷଣ ।

#### ଶ୍ରୀ ଭଗବାନୁବାଚ

## ଅଭୟଂ ସତ୍ତ୍ୱସଂଶୁଦ୍ଧିର୍ଦ୍ଧାନୟୋଗବ୍ୟବସ୍ଥିତିଃ । ଦାନଂ ଦମଣ୍ଟ ୟଜ୍ଜଣ୍ଟ ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟସ୍ତପ ଆର୍ଜବମ୍ ॥୧॥

ଭୟର ସର୍ବଥା ଅଭାବ, ଅତଃକରଣର ଶୁଦ୍ଧତା, ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାନ ନିମନ୍ତେ ଧ୍ୟାନରେ ଦୃଢ ସ୍ଥିତି ଅଥବା ନିରନ୍ତର ଲଗନ, ସର୍ବସ୍ୱ ସମର୍ପଣ, ଇନ୍ତ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଦମନ, ଯଜ୍ଞର

ଆଚରଣ (ଯେପରି ସ୍ୱୟଂ ଶ୍ରୀକୃଷ ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟରେ କହିଲେ । ସଂୟମାଗ୍ନିରେ ହବନ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟାଗ୍ନିରେ ହବନ, ପ୍ରାଣାପାନରେ ହବନ ଏବଂ ଶେଷରେ ଜ୍ଞାନଗ୍ନିରେ ହବନ ଅର୍ଥାତ୍ ଆରାଧନା ପ୍ରକ୍ରିୟା, ଯାହା କେବଳ ମନ ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଅନ୍ତଃ କ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ରାଶି, ଯବ, ବେଦୀ ଇତ୍ୟାଦି ସାମଗ୍ରୀ ଦ୍ୱାରା ହେଉଥିବା ଯଜ୍ଞ, ଏହି ଗୀତୋକ୍ତ ଯଜ୍ଞ ସହିତ କୌଣସି ସୟନ୍ଧ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏପରି କୌଣସି କର୍ମକାଣ୍ଡକୁ ଯଜ୍ଞ ବୋଲି କହି ନାହାଁତ୍ତି) । ସ୍ୱାଧାୟ ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱ-ସ୍ୱରୂପ ଆଡ଼କୁ ଅଗ୍ରସର କରାଉଥିବା ଅଧ୍ୟୟନ, ତପ ଅର୍ଥାତ୍ ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ମାନଙ୍କୁ ଇଷ୍ଟ ଅନୁରୂପ ପରିବର୍ତ୍ତିତ କରିବା ତଥା ଆର୍ଚ୍ଚବଂ- ଶରୀର ଏବଂ ଇନ୍ଦିୟ ସହିତ ଅନ୍ତଃକରଣର ସରଳତା ।

## ଅହିଂସ। ସତ୍ୟମକ୍ରୋଧଞ୍ୟାଗଃ ଶାନ୍ତିରପୈଶୁନମ୍ । ଦୟା ଭୂତେଷ୍ପଲୋଲୁପ୍ତ୍ୱଂ ମାର୍ଦ୍ଦବଂ ହ୍ରୀରଚାପଲମ୍ ॥୨॥

ଅହିଂସା ଅର୍ଥାତ୍ ଆତ୍ପାର ଉଦ୍ଧାର (ଆତ୍ପାକ୍ର ଅଧୋଗତିରେ ପହୁଞ୍ଚାଇବା ହିଁ ହିଂସା ଅଟେ । ଶୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଯଦି ମୁଁ ସାବଧାନ ହୋଇ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ନ ହେବି, ତେବେ ଏହି ସମ୍ପର୍ଷ ପୂଜାମାନଙ୍କ ହନନ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଏବଂ ବର୍ଷ ସଙ୍କରର କର୍ଭା ହେବି । ଆତ୍ପାର ଶୁଦ୍ଧ ବର୍ଷ ହେଉଛି ପରମାତ୍ପା । ଜୀବାତ୍ପା ପୁକୃତିରେ ଭଟକି ଯିବା ହିଁ ବର୍ତ୍ତ ସଙ୍କର ଅଟେ । ଆତ୍ମାର ହିଂସା ଅଟେ ଏବଂ ଆତ୍ମାର ଉଦ୍ଧାର ହିଁ ଅହିଂସା ଅଟେ)। ସତ୍ୟ (ସତ୍'ର ଅର୍ଥ ଯଥାର୍ଥ ଏବଂ ପ୍ରିୟଭାଷଣ ନୁହଁ, ଆପଣ କହୁଥାନ୍ତି ଯେ, ଏହି ବସ୍ତ୍ର ମୋର ଅଟେ, ତେବେ କ'ଶ ଆପଣ ସତ୍ୟ କହୁଛନ୍ତି । କାଦାପି ନୁହଁ । ଏହାଠାର୍ ମିଥ୍ୟା ଆଉ କ'ଶ ବା ହେବ ? ଯେବେ ଶରୀର ହିଁ ଆପଣଙ୍କର ନହଁ, ନଶ୍ୱର, ତେବେ ଏହାକୁ ଢାଙ୍କି ରଖିଥିବା ବସ୍ତ୍ର ଆପଶଙ୍କର କେବେଠିଁ ହୋଇଗଲା ? ବସ୍ତୁତଃ ସତ୍ୟର ସ୍ୱରୂପ ଯୋଗେଶ୍ୱର ସ୍ୱୟଂ କହିଲେ, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସତ୍ୟ ବସ୍ତୁ ତିନି କାଳରେ କେବେ ଅଭାବ ନାହିଁ । ଏହି ଆତ୍ମା ହିଁ ସତ୍ୟ ଅଟେ, ଏହା ହିଁ ପରମ ସତ୍ୟ ଅଟେ । ଏହି ସତ୍ୟ ଉପରେ ଦୃଷ୍ଟି ରଖ), କ୍ରୋଧ ନ ହେବା, ସର୍ବସ୍ତ ସମର୍ପଣ, ଶୁଭାଶୁଭ କର୍ମ ଫଳ ତ୍ୟାଗ, ଚିଉର ଚଞ୍ଚଳତା ଅଭାବ, ଲକ୍ଷର ବିପରୀତ ନିଦିତ କାର୍ଯ୍ୟକ ନ କରିବା, ସମ୍ପର୍ଷ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କର ଦୟାଭାବ ଇନ୍ଦିୟ ସହିତ ବିଷୟ ସଂଯୋଗ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ସେଥିରେ ଆସକ୍ତିର ଅଭାବ, କୋମଳତା, ନିଜର ଲକ୍ଷର ବିମ୍ରଖ ହେବାରେ ଲଜା, ବ୍ୟର୍ଥ ଚେଷ୍ଟାର ଅଭାବ । ତଥା -

> ତେକଃ କ୍ଷମା ଦୃତିଃ ଶୌଚମଦ୍ରୋହୋ ନାଡିମାନିତା । ଭବତ୍ତି ସମ୍ପଦଂ ଦୈବୀମଭିକାତସ୍ୟ ଭାରତ ।।୩।। ତେଜ (ଯାହାକି ଏକ ମାତ୍ର ଈଶ୍ୱରଙ୍କଠାରେ ରହିଛି, ତାହାଙ୍କ ତେଜ ଦ୍ୱାରା

ଯିଏ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ । ମହାତ୍ମା ବୁଦ୍ଧଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟି ପଡ଼ିବା ମାତ୍ରକେ ଅଙ୍ଗୁଳି ମାଳର ବିଚାର ବଦଳିଗଲା । ଏହା ସେହି ତେକର ହିଁ ପରିଣାମ ଥିଲା, ଯେଉଁଠାରୁ କଲ୍ୟାଣ ସୃଜନ ହୋଇଥାଏ । ଯାହା ବୁଦ୍ଧଙ୍କ ନିକଟରେ ଥିଲା) । କ୍ଷମା, ଧିର୍ଯ୍ୟ, ଶୁଦ୍ଧି, କାହା ପ୍ରତି ଶତ୍ରୁତା ନ ହେବା, ନିଜ ନିମନ୍ତେ ପୂଜ୍ୟ ଭାବର ଅଭାବ, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଏହି ସବୁ ତ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ପ୍ରାପ୍ତି ପୁରୁଷଙ୍କର ହିଁ ଲକ୍ଷଣ ଅଟେ । ଏହିପରି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ୨୬ଲକ୍ଷଣକୁ ପ୍ରତିପାଦନ କଲେ । ଯାହାକି ଏହି ସମୟ ସାଧନାରେ ପରିପକ୍ୱ ଅବସ୍ଥାଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ନିକଟରେ ସୟବ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଆଂଶିକ ରୂପରେ ଆପଣଙ୍କ ନିକଟରେ ମଧ୍ୟ ନିଷ୍ଟିତ ରୂପରେ ରହିଛି । ତଥା ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ ଦ୍ୱାରା ଆପ୍ଲାବିତ ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ଭିତରେ ମଧ୍ୟ ଏହି ଗୁଣ ରହିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରସୂପ୍ତ ଅବସ୍ଥାରେ ରହିଥାଏ । ତେବେ ତ ଘୋର ପାପ କରିଥିବା ପାପୀଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ କଲ୍ୟାଣ କରିବାର ଅଧିକାର ରହିଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦର ପ୍ରମ୍ୟକର ପ୍ରମ୍ମଖ ଲକ୍ଷଣକ୍ର କହୁଛନ୍ତି –

### ଦୟୋ ଦର୍ପୋଽଭିମାନଷ୍ଟ କ୍ରୋଧଃ ପାରୁଷ୍ୟମେ ବ । ଅଜ୍ଞାନଂ ଚାଭିକାତସ୍ୟ ପାର୍ଥ ସମ୍ପଦମାସୁରୀମ୍ ॥୪॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ପାଖର୍ଷ, ଘମଷ୍ଟ, ଅଭିମାନ, କ୍ରୋଧ, କୋଠର ବାଣୀ ଏବଂ ଅଜ୍ଞାନ ଏହିସବୁ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ । ଉଭୟ ସମ୍ପଦମାନଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟ କ'ଶ ?

## ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ୍ବିମୋକ୍ଷାୟ ନିବନ୍ଧାୟାସୁରୀ ମତା । ମା ଶୁଚଃ ସମ୍ପଦଂ ଦୈବୀମଭିଜାତୋଽସି ପାଣ୍ଡବ ॥୫॥

ଏହି ଉଭୟ ସମ୍ପଦ ମଧ୍ୟରେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ତ 'ବିମୋକ୍ଷାୟ' – ବିଶେଷ ମୋକ୍ଷ ନିମନ୍ତେ ଏବଂ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ ବନ୍ଧନ ନିମନ୍ତେ ମାନି ନିଆଯାଇଛି । ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମେ ଶୋକ କର ନାହିଁ । କାରଣ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛ । ବିଶେଷ ମୁକ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ଅର୍ଥାତ୍ ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ। ଏହି ସମ୍ପଦ କେଉଁଠାରେ ରହିଥାଏ ?

## ଦ୍ୱୋ ଭୂତସଗୋ ଲୋକେଽସ୍ମିନ୍ ଦୈବ ଆସୁର ଏବ ଚ । ଦୈବୋ ବିୟରଶଃ ପ୍ରୋକ୍ତ ଆସୁରଂ ପାର୍ଥ ମେ ଶୂଣୁ ॥୬॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଏହି ଲୋକରେ ଭୂତ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ସ୍ୱଭାବ ଦୁଇ ପ୍ରକାରର ହୋଇଥାଏ, ଗୋଟିଏ ଦେବତାଙ୍କର ପରି ଓ ଅନ୍ୟଟି ଅସୁରଙ୍କ ପରି । ଯେବେ ହୃଦୟରେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ କାର୍ଯ୍ୟରତ ହୋଇଥାଏ । ତେବେ ମନୁଷ୍ୟ ହିଁ ଦେବତା ଅଟନ୍ତି ଏବଂ ଯେବେ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ କାର୍ଯ୍ୟରତ ହୋଇଥାଏ, ତେବେ ଏହି ମନୁଷ୍ୟ ହିଁ ଅସୁର ଅଟନ୍ତି । ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସୃଷ୍ଟିରେ ଏହି ଦୁଇଟି ଜାତି ହିଁ ରହିଛନ୍ତି । ସେ ଆରବ ଦେଶରେ ଜନ୍ନ ହୋଇଥାଉ ଅଥବା ଅଷ୍ଟ୍ରେଲିଆରେ କେଉଁଠାରେ ଜନ୍ନ ହୋଇଥାଆନ୍ତୁ ନା କାହିଁକି, ଏହି ଦୁଇଟିର ଅନ୍ତର୍ଗତ ହିଁ ହୋଇଥାନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦେବତାମାନଙ୍କ ସ୍ୱଭାବକୁ ହିଁ ବିୟାର ପୂର୍ବକ କୁହାଗଲା, ଏବେ ଅସୁରମାନଙ୍କ ସ୍ୱଭାବକୁ ମୋଠାରୁ ବିୟାର ପୂର୍ବକ ଶୁଣ –

## ପ୍ରବୃତ୍ତିଂ ଚ ନିବୃତ୍ତିଂ ଚ କନା ନ ବିଦୁରାସୁରାଃ । ନ ଶୌଚଂ ନାପିଚାଚାରୋ ନ ସତ୍ୟଂ ତେଷୁ ବିଦ୍ୟତେ ॥୭॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଅସୁର ମାନେ କାର୍ଯ୍ୟଂ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା ଏବଂ ଅକର୍ତ୍ତବ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟରୁ ନିବୃତ୍ତ ହେବା ଜାଣିନଥାନ୍ତି । ତେଣୁ କରି ସେମାନଙ୍କଠାରେ ନା ଶୁଦ୍ଧି ରହିଥାଏ, ନା ଆଚରଣ ଏବଂ ନା ସତ୍ୟ ହିଁ ରହିଥାଏ । ସେହି ପୁରୁଷଙ୍କ ବିଚାର କିପରି ହୋଇଥାଏ ?

## ଅସତ୍ୟମପ୍ରତିଷ୍ଣଂ ତେ କଗଦାହୁରନୀଶ୍ୱରମ୍ । ଅପରସ୍କରସଂଭୂତଂ କିମନ୍ୟତ୍ କାମହୈତ୍ୱକମ୍ ॥୮॥

ଏହି ଆସୁରୀ ପ୍ରବୃତ୍ତି ଯୁକ୍ତ ମନୁଷ୍ୟ କହିଥାନ୍ତି ଯେ, କଗତ ଆଶ୍ରୟ ରହିତ , ସର୍ବଥା ମିଥ୍ୟା ଅଟେ ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ବିନା ସ୍ୱତଃ ସ୍ତ୍ରୀ ପୁରୁଷଙ୍କ ସଂଯୋଗରୁ ହିଁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଛି । ତେଣୁ କରି ଜୀବିତ ଥିଲା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କେବଳ ଭୋଗ କରିବା ହିଁ ବିଧେୟ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କ'ଣ ଅଛି ?

## ଏତାଂ ଦୃଷ୍ଟିମବଷ୍ଟଭ୍ୟ ନଷ୍ଟାମାନୋଽଳ୍ପବୁଦ୍ଧୟଃ । ପ୍ରଭବନ୍ଧ୍ୟୁଗ୍ରକର୍ମାଶଃ କ୍ଷୟାୟ କଗତୋଽହିତାଃ ॥୯॥

ଏହି ମିଥ୍ୟା ଦୃଷ୍ଟିକୋଶର ଅବଲୟନ ଦ୍ୱାରା ଯାହାର ସ୍ୱଭାବ ନଷ୍ଟ ହୋଇ ସାରିଛି, ସେହି ମନ୍ଦ ବୁଦ୍ଧି, ଅପକାରୀ, କୁର କର୍ମୀ ମନୁଷ୍ୟ କେବଳ ଜଗତର ବିନାଶ କରିବା ନିମନ୍ତେ ହିଁ ଜନ୍ମ ନେଇଥାନ୍ତି ।

## କାମମାଶ୍ରିତ୍ୟ ଦୁଷ୍ଠୂରଂ ଦୟମାନମଦାନ୍ୱିତାଃ । ମୋହାଦ୍ ଗୃହୀଦ୍ୱାସଦ୍ଗ୍ରାହାନ୍ ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ୍ତେ ଶୂଚିବ୍ରତାଃ ॥୧୦॥

ସେହି ମନୁଷ୍ୟ ଦୟ, ମାନ ଓ ମଦ ଦ୍ୱାରା ଯୁକ୍ତ ହୋଇ କୌଣସି ପ୍ରକରେ ପୂର୍ତ୍ତ ନ ହେଉଥିବା କାମନାର ଆଶ୍ରୟ ନେଇ ଅଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ମିଥ୍ୟା ସିଦ୍ଧାନ୍ତକୁ ଗ୍ରହଣ କରି ଅଶୁଭ ତଥା ଭ୍ରଷ୍ଟ ବ୍ରତମାନଙ୍କରେ ଯୁକ୍ତ ହୋଇ ସଂସାରରେ ଭ୍ରମଣ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ବ୍ରତ ମଧ୍ୟ କରନ୍ତି କିନ୍ତୁ ଭ୍ରଷ୍ଟାଚାରୀ ଅଟନ୍ତି –

### ଚିନ୍ତାମପରିମେୟାଂ ଚ ପ୍ରଲୟାନ୍ତାମୁପାଶ୍ରିତାଃ । କାମୋପଭୋଗପରମା ଏତାବଦିତି ନିଣ୍ଟିତାଃ ॥୧୧॥

ସେମାନେ ଅନ୍ତିମ ଶ୍ୱାସ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅନନ୍ତ ଚିନ୍ତାମାନଙ୍କୁ ନେଇ ରହିଥାନ୍ତି । ବିଷୟ ଭୋଗ ନିମନ୍ତେ ତତ୍ପର ରହିଥାନ୍ତି । ବାସ୍ ଏତିକି ହିଁ ଆନନ୍ଦ ବୋଲି ସେମାନେ ମାନୁଥାନ୍ତି, ତାହାଙ୍କ ମାନ୍ୟତା ଏହି କି ଯେ, ଯେତିକି ପାରିବ ଭୋଗ ସଂଗ୍ରହ କର । ଏହାର ଆଗକୁ ଆଉ ଅଧିକ କିଛି ନାହିଁ –

### ଆଶାପାଶତୈର୍ବଦ୍ଧାଃ କାମକ୍ରୋଧପରାୟଣାଃ । ଈହନ୍ତେ କାମଭୋଗାର୍ଥମନ୍ୟାୟେନାର୍ଥସଞ୍ଚୟାନ୍ତ ॥୧୨॥

ଆଶାରୂପୀ ଅନନ୍ତ ଫାଶ ଦ୍ୱାର। (ଗୋଟିଏ ଫାଶ ଦ୍ୱାର। ହିଁ ଲୋକେ ମରିଯାଆନ୍ତି, ଏଠାରେ ଅନନ୍ତ ଫାଶ ଦ୍ୱାରା) ବାହି ହୋଇଥିବା କାମକ୍ରୋଧ ପରାୟଣ ବିଷୟ ଭୋଗର ପୂର୍ତ୍ତି ନିମନ୍ତେ ସେମାନେ ଅନ୍ୟାୟ ପୂର୍ବକ ଧନାଦି ବହୁତ ପଦାର୍ଥକୁ ସଂଗ୍ରହ କରିବାରେ ଚେଷ୍ଟା କରିଥାନ୍ତି । ଅତଃ ଧନ ନିମନ୍ତେ ସେ ରାତ୍ରଦିନ ଅସାମାଜିକ ପଥରେ ପାଦ ଦେଇଥାନ୍ତି । ଆଗକୁ କହୁଛନ୍ତି –

#### ଇଦମଦ୍ୟମୟ। ଲକ୍ସମିମଂ ପ୍ରାପ୍ସେ ମନୋରଥମ୍ । ଇଦମୟୀଦମପି ମେ ଭବିଷ୍ୟତି ପ୍ରନର୍ଧନମ୍ ॥୧୩॥

ସେମାନେ ଭାବୁଥାନ୍ତି ଯେ, ମୁଁ ଆଜି ଏହା ପାଇଲି । କାଲିକି ଏହି ମନୋରଥକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବି । ମୋ ପାଖରେ ଏତିକି ଧନ ରହିଛି ପୁନଃ ଆସନ୍ତା କାଲି ଏତିକି ମିଳିଯିବ ।

## ଅସୌ ମୟା ହତଃ ଶତ୍ତୁର୍ହନିଷ୍ୟେ ଚାପରାନପି । ଈଶ୍ୱରୋଽହମହଂ ଭୋଗୀ ଶିଦ୍ଧୋଽହଂ ବଲବାନ୍ ସୁଖୀ॥୧୪॥

ସେହି ଶତ୍ରୁ ମୋର ଦ୍ୱାରା ମରିଯାଇଛି ଏବଂ ଅନ୍ୟ ଶତ୍ରୁଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ମାରିବି । ମୁଁ ହିଁ ଈଶ୍ୱର ଏବଂ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟକୁ ଭୋଗ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ । ମୁଁ ହିଁ ସିଦ୍ଧି ମାନଙ୍କରେ ଯୁକ୍ତ ବଳବାନ ଏବଂ ସୁଖୀ ଅଟେ ।

### ଆଢେ୍ୟା ଽଭିକନବାନସ୍ମି କୋ ଽନ୍ୟୋଞି ସଦୃ ଶୋ ମୟା । ୟକ୍ଷ୍ୟେ ଦାସ୍ୟାମି ମୋଦିଷ୍ୟ ଇତ୍ୟଜ୍ଞାନବିମୋହିତାଃ ॥ ୧୫॥

ମୁଁ ବହୁତ ବଡ଼ ଧନୀ ଏବଂ ବଡ଼ କୁଟୁୟି ଅଟେ । ମୋ ସମାନ ଭଲା ଅନ୍ୟ କିଏ ଅଛି ? ମୁଁ ଯଜ୍ଞ କରିବି, ମୁଁ ଦାନ ଦେବି, ମୋତେ ହର୍ଷ ହେବ । ଏହିପରି ଅଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ସେ ବିଶେଷ ମୋହିତ ରହିଥାନ୍ତି । କ'ଣ ଯଜ୍ଞ ଦାନ ମଧ୍ୟ ଅଜ୍ଞାନ ? ଏହାର ଉତ୍ତର ୧୭ ନୟର ଶ୍ଲୋକରେ ସଷ୍ଟ କରିଛନ୍ତି । ଏତିକିରେ ମଧ୍ୟ ସେମାନେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ନ ହୋଇ ଅନେକ ଭ୍ରାନ୍ତିର ଶିକାର ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି–

## ଅନେକଚିତ୍ତବିଭ୍ରାନ୍ତ। ମୋହକାଲସମାବୃତାଃ । ପ୍ରସକ୍ତାଃ କାମଭୋଗେଷ୍ଠ ପତନ୍ତି ନରକେଽଶ୍ରଚୌ ॥୧୬॥

ଅନେକ ପ୍ରକାର ଭ୍ରମିତ ହୋଇଥିବା ଚିଉ ଯୁକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି, ମୋହ ଜାଲରେ ଗ୍ରସିତ ହୋଇଥିବା ବିଷୟ ଭୋଗରେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆସକ୍ତ ସେହି ଆସୁରୀ ସ୍ୱଭାବ ଯୁକ୍ତ ମନୁଷ୍ୟ ଅପବିତ୍ର ନରକରେ ପଡ଼ିଥାନ୍ତି । ଆଗକୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ସ୍ୱୟଂ କହିବେ ଯେ, ନରକ କ'ଶ ?

# 

ନିକକୁ ହିଁ ଶ୍ରେଷ ମାନୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଧନ ଓ ମାନର ମଦରେ ଯୁକ୍ତ ହୋଇ ସେହି ଘମଣ୍ଡି ମନୁଷ୍ୟ ଶାସ୍ତ ବିଧିରୁ ରହିତ କେବଳ ନାମ ମାତ୍ରକ ଯଜ୍ଞ ଦ୍ୱାରା ପାଖଣ୍ଡ ରୂପରେ ଯଜନ କରିଥାନ୍ତି । କ'ଣ ସେହି ଯଜ୍ଞ କରିଥାନ୍ତି, ଯେପରି ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଛନ୍ତି ? ନାହିଁ, ସେହି ବିଧିକୁ ତ୍ୟାଗ କରି କରିଥାନ୍ତି । କାରଣ ବିଧି ଯୋଗେଶ୍ୱର ସ୍ୱୟଂ କହିଛନ୍ତି । (ଅଧ୍ୟାୟ ୪/୨୪-୩୩ ତଥା ଅଧ୍ୟାୟ ୩/୧୦-୧୭)

### ଅହଂକାରଂ ବଲଂ ଦର୍ପଂ କାମଂ କ୍ରୋଧଂ ଚ ସଂଶ୍ରିତାଃ । ମାମାମ୍ବପରଦେହେଷ୍ପ ପଦ୍ବିଷନ୍ତୋଽଭ୍ୟସୟକାଃ ॥୧୮॥

ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ନିନ୍ଦା କରୁଥିବା, ଅହଂକାର, ବଳ, ଘମଣ୍ଡ, କାମନା ଏବଂ କ୍ରୋଧ ପରାୟଣ ପୁରୁଷ ନିଜ ଏବଂ ଅନ୍ୟ ଶରୀରରେ ଛିତ ମୋତେ, ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ଦ୍ୱେଷ କରିଥାଏ । ଶାସ୍ତ ବିଧିରେ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସୁମିରଣ କରିବା ଏକ ଯଜ୍ଞ ଅଟେ । ଯିଏ ଏହି ବିଧିକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ନାମ ମାତ୍ରକୁ ଯଜ୍ଞ କରିଥାଏ, ଯଜ୍ଞ ନାମରେ କିଛି ନା କିଛି କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ନିଜ ଏବଂ ଅନ୍ୟ ଶରୀରରେ ଛିତ ମୋତେ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ଦ୍ୱେଷ କରିଥାନ୍ତି । ଲୋକେ ଦ୍ୱେଷ ମଧ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ରକ୍ଷା ମଧ୍ୟ ପାଇଯାଆନ୍ତି । ଏହିପରି କ'ଣ ଏହି ଲୋକମାନେ ମଧ୍ୟ ରକ୍ଷା ପାଇଯିବେ ? ଏହାକୁ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି-ନାହିଁ ।

## ତାନହଂ ଦ୍ୱିଷତଃ କ୍ରୁରାନ୍ ସଂସାରେଷୁ ନରାଧମାନ୍ । କ୍ଷିପାମ୍ୟକସ୍ରମଶୁଭାନାସ୍ୱରୀଷ୍ପେବ ୟୋନିଷୁ ॥୧୯॥

ମୋତେ ଦ୍ୱେଷ କରୁଥିବା ସେହି ପାପାଚାରୀ, କ୍ରୁରକର୍ମୀ ନରାଧମକୁ ମୁଁ ସଂସାରରେ ନିରନ୍ତର ଆସୁରୀ ଯୋନିରେ ହିଁ ପ୍ରବେଶ କରାଇଥାଏ, ଯିଏ ଶାସ୍ତବିଧିକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି, ସେ ପାପାୟୁ ଅଟନ୍ତି, ସେ ହିଁ ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅଧମ । ଏମାନଙ୍କୁ ହିଁ କ୍ରୁର କର୍ମୀ କୁହାଯାଇଛି । ଏହି ସଂସାରରେ ଅନ୍ୟ କେହି ଅଧମ

ନାହିଁ । ପୂର୍ବରୁ କହିଥିଲେ ଏପରି ଅଧମ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ମୁଁ ନରକରେ ପକାଇଥାଏ । ତାହାକୁ ଏଠାରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ସେହି ପାପାୟୁ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ଅଜସ୍ର ଆସୁରୀ ଯୋନିରେ ପକାଇଥାଏ । ଏହା ହିଁ ନରକ ଅଟେ । ସାଧାରଣ କେଲ୍ର ଯାତନା ଭୟଙ୍କର ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଏଠାରେ ଅନବରତ ଆସୁରୀ ଯୋନୀରେ ଜନ୍ମ ନେବା କ୍ରମେ କେତେ ଦୁଃଖ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେବ ? ଅତଃ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟତ୍ନଶୀଳ ହେବା ଉଚିତ ।

## ଆସୁରୀଂ ୟୋନିମାପନ୍ନା ମୂଢା କନ୍କନି କନ୍କନି । ମାମପ୍ରାପ୍ୟେବକୌନ୍ତେୟ ତତୋ ୟାନ୍ତ୍ୟଧମାଂ ଗତିମ୍ ॥୨୦॥

ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ମୁର୍ଖ ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ନ ଜନ୍ନାନ୍ତର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆସୁରୀ ଯୋନୀକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ, ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ ନ ହୋଇ ପୂର୍ବାପେକ୍ଷା ମଧ୍ୟ ଅତ୍ୟନ୍ତ ନୀଚ୍ଚ ଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି, ଯାହାର ନାମ ନରକ କୁହାଯାଇଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଦେଖିବା ନରକର ଉଦ୍ୱଗମ କ'ଶ ?

## ତ୍ରିବିଧଂ ନରକସ୍ୟେଦଂ ଦ୍ୱାରଂ ନାଶନମାତ୍ପନଃ । କାମଃ କ୍ରୋଧୟଥା ଲୋଭୟସ୍କାଦେତତ୍**ତ୍ର**ୟଂ ତ୍ୟକେତ୍ ॥**୨୧**॥

କାମ, କ୍ରୋଧ ଏବଂ ଲୋଭ ଏହା ତିନୋଟି ନରକର ମୂଳ ଦ୍ୱାର ଅଟେ । ଏମାନେ ଆତ୍ଯାକୁ ନାଶ କରି ତାହାଙ୍କୁ ଅଧୋଗତିରେ ନେଇଥାନ୍ତି । ଅତଃ ଏହି ତିନୋଟିକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବା ଉଚିତ । ଏହି ତିନୋଟିରେ ହିଁ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ ଆଧାରିତ ହୋଇ ରହିଛି । ଏହାକ ତ୍ୟାଗ କରିବା ଦ୍ୱାରା ଲାଭ କ'ଣ –

### ଏତୈର୍ବିମୁକ୍ତଃ କୌନ୍ତେୟ ତମୋଦ୍ୱାରୈସ୍ପିଭିର୍ନରଃ । ଆଚରତ୍ୟାତ୍ମନଃ ଶେୟଞ୍ଚତୋ ୟାତି ପରାଂ ଗତିମ୍ ॥୨୨॥

ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ନରକର ଏହି ତିନି ଦ୍ୱାରରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ, ନିଜର ପରମ କଲ୍ୟାଣ ନିମନ୍ତେ ଆଚରଣ କରିଥାଏ । ଯାହାଦ୍ୱାରା ସେ ପରମଗତି ଅର୍ଥାତ୍ ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ତିନି ବିକାରମାନଙ୍କୁ ତ୍ୟାଗ କରିବା ପରେ ହିଁ ମନୁଷ୍ୟ ନିୟତ କର୍ମକୁ କରିପାରିଥାଏ । ଯାହାର ପରିଣାମ ପରମ ଶ୍ରେୟ ଅଟେ ।

## ୟଃ ଶାସ୍ତ୍ରବିଧିମୃତ୍ସୃକ୍ୟ ବର୍ତ୍ତତେ କାମକାରତଃ । ନ ସ ସିଦ୍ଧିମବାପ୍ନୋତି ନ ସୁଖଂ ପରାଂ ଗତିମ୍ ॥୨୩॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଉପରୋକ୍ତ ଶାସ୍ତ୍ରବିଧିକୁ ତ୍ୟାଗ କରି (ସେହି ଶାସ୍ତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ନୁହଁ ବରଂ ଇତି ଗୁହ୍ୟତମଂ ଶାସ୍ତ୍ରମ୍-(୧୫/୨୦) ଗୀତା ସ୍ୱୟଂ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶାସ୍ତ୍ର ଅଟେ । ଯାହାକ୍ର ସ୍ୱୟଂ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଥିଲେ ଏହି ବିଧୁକ୍ର ତ୍ୟାଗକରି) ନିଜ ଇଛା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ସେ ନା ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ, ନା ପରମଗତିକୁ ଏବଂ ନା ସୁଖକୁ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ।

## ସସ୍ମାତ୍ତ୍ଥାସ୍ତଂ ପ୍ରମାଶଂ ତେ କାର୍ଯ୍ୟାକର୍ଯବ୍ୟବସ୍ଥିତୌ । ଜ୍ଞାତ୍ୱା ଶାସ୍ତ୍ରବିଧାନୋକ୍ତଂ କର୍ମ କର୍ତ୍ତୃମିହାର୍ହସି ॥୨୪॥

ତେଣୁ କରି ହେ ଅକୁର୍ନ ! ତୁମ ନିମନ୍ତେ କର୍ଭବ୍ୟ ଏବଂ ଅକର୍ଭ୍ୟବର ଏହି ବ୍ୟବସ୍ଥାରେ ଅର୍ଥାତ୍ ମୁଁ କ'ଣ କରିବି ଏବଂ କ'ଣ ନ କରିବି ? ଏହାର ବ୍ୟବସ୍ଥାରେ ଶାସ୍ତ ହିଁ ଗୋଟିଏ ପ୍ରମାଣ ଅଟେ । ଏପରି ଜାଣି କରି ଶାସ୍ତ ବିଧିଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରାଯାଇଥିବା କର୍ମକୁ ହିଁ ତୁମେ କରିବା ଉଚିତ ।

ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ମଧ୍ୟ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ "ନିୟତଂକୁ ରୁକର୍ମତ୍ୱମ୍" – ନିୟତ କର୍ମ ଉପରେ କହିଲେ ଏବଂ କହିଲେ ଯେ, ଯଜ୍ଞର ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିଁ ସେହି ନିୟତ କର୍ମ ଅଟେ ଏବଂ ସେହି ଯଜ୍ଞ ଆରାଧନାର ବିଧି ବିଶେଷର ଚିତ୍ରଣ ମାତ୍ର । ଯାହାକି ମନକୁ ସର୍ବଥା ନିରୋଧ କରି, ଶାଶ୍ୱତ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଇଥାଏ । ଏଠାରେ ସେ କହିଲେ ଯେ, କାମ, କ୍ରୋଧ ଓ ଲୋଭ ନରକର ତିନୋଟି ପ୍ରମୁଖ ଦ୍ୱାର ଅଟେ । ଏହି ତିନୋଟିକୁ ତ୍ୟାଗ କଲା ପରେ ହିଁ ସେହି ନିୟତ କର୍ମର ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ । ଯାହାକୁ ମୁଁ ବାରୟାର କହିଲି । ଯାହାକି ପରମ ଶ୍ରେୟ ଓ ପରମ କଲ୍ୟାଣ ଦେଉଥିବା ଆଚରଣ ଅଟେ । ସାଂସାରିକ କାର୍ଯ୍ୟ କଳାପରେ ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ଯେତିକି ବ୍ୟୟ ରହିଥାଏ, ସେତିକିହିଁ କାମ, କୋଧ ଓ ଲୋଭ ତାହାଙ୍କ ନିକଟରେ ଜୀବନ୍ତ ରୂପରେ ମିଳିଥାଏ । କର୍ମ କୌଣିସି ଏପରି ଏକ ବୟୁ ଯେ, କାମ, କ୍ରୋଧ ଓ ଲୋଭ ତ୍ୟାଗ କଲା ପରେ ହିଁ ସେଥିରେ ପ୍ରବେଶ ମଳିଥାଏ । କର୍ମ, ଆଚରଣରେ ଢଳି ଯାଇଥାଏ । ଯିଏ ସେହି ବିଧିକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ନିଜ ଇଛାରେ ଆଚରଣ କରିଥାଏ । ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ସୁଖସିବିଅଥବା ପରମଗତିକିଛି ମଧ୍ୟ ରହିନଥାଏ । ବର୍ଭମାନ କର୍ଭବ୍ୟ ଏବଂ ଅକର୍ଭବ୍ୟର ବ୍ୟବ୍ୟାରେ ଶାସ୍ତ ହିଁ ଏକ ମାତ୍ର ପ୍ରମାଣ ଅଟେ । ଅତଃ ଶାସ୍ତ ବିଧି ଅନୁସାରେ ହିଁ ଦୁମକୁ କର୍ମ କରିବା ଉଚିତ ଏବଂ ସେହି ଶାସ୍ତ ହେଉଛି ଗୀତା ।

#### –ନିଷ୍କର୍ଷ–

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ପ୍ରାରୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ସବିସ୍ତାର ବର୍ତ୍ତନା କଲେ । ଯେଉଁଥିରେ ଧ୍ୟାନରେ ସ୍ଥିତି, ସର୍ବସ୍ୱର ସମର୍ପଣ, ଅନ୍ତଃକରଣର ଶୁଦ୍ଧି, ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଦମନ, ମନର ଶମନ, ସ୍ୱରୂପକୁ ସ୍ମରଣ କରାଉଥିବା ଅଧ୍ୟୟନ, ଯଜ୍ଞ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟତ୍କ, ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଙ୍କୁ ତପାଇବା, ଅକ୍ରୋଧ, ଚିଉ ଶାନ୍ତ ପ୍ରବାହିତ ରହିବା ଇତ୍ୟାଦି ୨୬ ଲକ୍ଷଣକୁ ଯାହା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ସମୀପ ପହଞ୍ଚ୍ଥବା ଯୋଗ ସାଧନାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥିବା କୌଣସି ସାଧକଙ୍କ ନିକଟରେ ହିଁ ସୟବ ହୋଇଥାଏ । ଆଂଶିକ ରୂପରେ ସମୟଙ୍କଠାରେ ରହିଛି ।

ଏହାପରେ ସେ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦର ପ୍ରଧାନ ୪/୬ ବିକାରର ନାମ ନେଲେ । ଯେପରି ଅଭିମାନ, ଦୟ ଓ କଠୋରତା, ଅଜ୍ଞାନ ଇତ୍ୟାଦି ଏବଂ ଶେଷରେ ନିର୍ଶୟ ଦେଲେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ତ 'ବିମୋକ୍ଷାୟ' ଅର୍ଥାତ୍ ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିବୃତ୍ତ ନିମନ୍ତେ ହୋଇଥାଏ, ପରମ ପଦର ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ ବନ୍ଧନ ଓ ଅଧୋଗତି ନିମନ୍ତେ ହୋଇଥାଏ । ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁମେ ଶୋକ କର ନାହିଁ । କାରଣ ତୃମେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛ ।

ଏହି ସମ୍ପଦ କେଉଁଠାରେ ହୋଇଥାଏ ? ସେ କହିଲେ ଯେ, ଏହି ଲୋକରେ ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ସ୍ୱଭାବ ଦୁଇ ପ୍ରକାରର ହୋଇଥାଏ, ଦେବତା ପରି ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ଅସୁର ପରି । ଯେବେ ହୃଦୟରେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଥାଏ, ତେବେ ଏହି ମନୁଷ୍ୟ ହିଁ ଦେବତା ହୋଇଯାଏ ଏବଂ ଯେବେ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦର ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଥାଏ, ତେବେ ସେହି ମନୁଷ୍ୟ ହିଁ ଅସୁର ହୋଇଯାଏ । ସୃଷ୍ଟିରେ ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କର ଏହି ଦୁଇଟି ହିଁ ଜାତି ରହିଛି । କିଏ କେଉଁଠି ଜନ୍ମ ନେଇ ଥାଉ ନା କାହିଁକି ଏବଂ ନିଜକୁ ଯାହା କିଛି କହୁଥାଉନା କାହିଁକି ଏହି ଦୁଇଟିର ଅନ୍ତର୍ଗତ ହିଁ ହୋଇଥାଏ ।

ତତ୍ପଣ୍ଟାତ୍ ସେ ଆସୁରୀ ସ୍ୱଭାବଯୁକ୍ତ ମନୁଷ୍ୟଙ୍କ ଲକ୍ଷଣକୁ ସବିୟାର ଉଲ୍ଲେଖ କଲେ । ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା ଜାଣିନଥାଏ ଏବଂ ଅକର୍ତ୍ତ୍ୟବ କାର୍ଯ୍ୟରେ ନିବୃତ ହେବା ମଧ୍ୟ ଜାଣିନଥାଏ । ସେ ଯେତେବେଳେ କର୍ମରେ ହିଁ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇ ନାହିଁ ତେବେ ନା ତାହାଙ୍କଠାରେ ସତ୍ୟଥାଏ ନା ଶୁଦ୍ଧି ଏବଂ ନା ଆଚରଣ ହିଁ ରହିଥାଏ । ତାହାଙ୍କ ବିଚାରରେ ଏହି ଜଗତ ଆଶ୍ରୟ ରହିତ, ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ବିନା ସ୍ୱତଃ ସ୍ତୀ ପୁରୁଷଙ୍କ ସଂଯୋଗରୁ ହିଁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଛି, ଅତଃ ଏହି ସଂସାର କେବଳ ଭୋଗ ଭୋଗିବା ପାଇଁ ହିଁ ହୋଇଛି । ଏହାର ଆଗକୁ ଆଉ କ'ଣ ବା ରହିଛି ? ଏହି ବିଚାର କୃଷ୍ଣଙ୍କ କାଳରେ ମଧ୍ୟ ଥିଲା ଏବଂ ସଦୈବ

ରହିଥାଏ । କେବଳ ଚାରବାକ୍ କହିଥିଲା ଏପରି ନୁହଁ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କନମାନସରେ ଦୈବୀ-ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦର ହ୍ରାସ-ଚୃଦ୍ଧି ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହା ରହିଥିବ । ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ ସେହି ମନ୍ଦ ବୃଦ୍ଧି କୁର କର୍ମୀ ପୁରୁଷ ସମୟଙ୍କ ଅହିତ କରିବା ପାଇଁ ହିଁ କଗତରେ ଉତ୍ପନ୍ଧ ହୋଇଥାନ୍ତି । ସେହି କୁରକର୍ମୀ ପୁରୁଷ କହିଥାନ୍ତି – ମୋ ଦ୍ୱାର ଏହି ଶତ୍ରୁ ମରିଗଲା, ବର୍ତ୍ତମାନ ତାକୁ ମାରିବି । ହେ ଅର୍କୁନ ! ଏହିପରି କାମ କ୍ରୋଧ ଦ୍ୱାରା ଆଶ୍ରିତ ସେହି ପୁରୁଷ ଶତ୍ରୁମାନଙ୍କୁ ମାରିନଥାନ୍ତି ବରଂ ନିଜ ଏବଂ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ଶରୀରରେ ଛିତ ମୋତେ ଅନ୍ତଯ୍ୟାମୀ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ଦ୍ୱେଷ କରିଥାଏ । ତେବେ କ'ଣ ଅର୍କୁନ ପ୍ରତିଜ୍ଞାକରି ଜୟଦ୍ରଥ ଆଦିକୁ ମାରିଲେ ? ଯଦି ମାରିଥାନ୍ତେ, ତେବେ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ୍ଯକ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତେ, ସେହି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ଦ୍ୱେଷ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ହୋଇଥାନ୍ତେ । ଯେବେ କି ଅର୍କୁନଙ୍କୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ସଷ୍ଟ କହିଲେ ଯେ, ତୁମେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛ । ଶୋକ କର ନାହିଁ । ଏଠାରେ ମଧ୍ୟ ସଷ୍ଟ ହେଉଛି ଯେ, ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନିବାସ ସମୟଙ୍କ ହୃଦୟରେ ହୋଇଥାଏ । ସ୍ମରଣ ରଖିବା ଉଚିତ ଯେ, କିଏ କଣେ ତୁମକୁ ନିରନ୍ତର ଦେଖୁଛନ୍ତି । ଅତଃ ସଦୈବ ଶାସ୍ତ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ କ୍ରିୟାର ହିଁ ଆଚରଣ କରିବା ଉଚିତ । ଅନ୍ୟଥା ଦଣ୍ଡ ପ୍ରସ୍ତୁତ ରହିଛି ।

ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ପୁନଃ କହିଲେ ଯେ, ଆସୁରୀ ସ୍ୱଭାବଯୁକ୍ତ କୁର ମନୁଷ୍ୟକ୍ତ ବାରୟାର ନରକକୁ ପଠାଇଥାଏ । ନରକର ସ୍ୱରୂପ କ'ଶ ? ତେବେ କହିଲେ ବାରୟାର ନୀଚ୍ଚ, ଅଧମ ଯୋନି ମାନଙ୍କରେ ଜନ୍ମ ନେବା ହିଁ ନରକ ଅଟେ । କାମ, କ୍ରୋଧ ଓ ଲୋଭ ନରକର ତିନୋଟି ମୂଳ ଦ୍ୱାର ଅଟେ । ଏହି ତିନୋଟି ଉପରେ ହିଁ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ ଆଧାରିତ ହୋଇ ରହିଛି । ଏହି ତିନୋଟିକୁ ତ୍ୟାଗ କଲାପରେ ହିଁ ସେହି ନିୟତ କର୍ମର ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ । ଯାହାକୁ ମୁଁ ବାରୟାର କହିଲି । ସିଦ୍ଧ ହେଉଛି ଯେ, କର୍ମ କୌଶସି ଏପରି ଏକ ବସ୍ତୁ । ଯାହାର ପ୍ରାରୟ କାମ, କ୍ରୋଧ ଏବଂ ଲୋଭକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବାରେ ହିଁ ହୋଇଥାଏ ।

ସାଂସାରିକ କାର୍ଯରେ ମର୍ଯ୍ୟାଦିତ ଢଙ୍ଗରେ ସମାଜିକ ବ୍ୟବସ୍ଥା ମାନଙ୍କର ନିର୍ବାହ କରିବାରେ ଯିଏ ଯେତିକି ବ୍ୟଷ୍ଥ ହୋଇଥାନ୍ତି । କାମ,କ୍ରୋଧ ଓ ଲୋଭ ତାହାଙ୍କ ନିକଟରେ ସେତିକି ଅଧିକ ମାତ୍ରାରେ ରହିଥାଏ । ବସ୍ତୁତଃ ଏହି ଡିନୋଟି ତ୍ୟାଗ କରିବା ପରେ ହିଁ ପରମାତ୍ଯାରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଉଥିବା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ମିଳିଥାଏ । ତେଣୁ ମୁଁ କ'ଶ କରିବି ଏବଂ କ'ଶ ନ କରିବି । ଏହି ବ୍ୟବସ୍ଥାରେ କେବଳ ଶାସ୍ତ ହିଁ ପ୍ରମାଣ ଅଟେ । କେଉଁ ଶାସ୍ତ ? ଏହି କି ଗୀତା- 'କିମନୈଃ ଶାସ୍ତ ବିୟରୈଃ'। ତେଣୁ କରି ଏହି ଶାସ୍ତ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ ବିଶେଷକୁ ହିଁ ତୁମେ କର ।

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଦୈବୀ-ସମ୍ପଦ ଏବଂ ଆସୁରୀ-ସମ୍ପଦ ଉଭୟଙ୍କ ବିୟାର ପୂର୍ବକ ବର୍ଣ୍ଣନା କଲେ । ସେହି ଦୁହିଁଙ୍କ ନିବାସ ସ୍ଥାନ ମାନବଙ୍କ ହୁଦୟରେ ବୋଲି କହିଲେ । ତାହାର ଫଳ ମଧ୍ୟ କହିଲେ । ଅତଃ-

ॐ ତହଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ଗୀତାସୂପନିଷସୁ ବ୍ରହ୍କ ବିଦ୍ୟାୟାଂ ଯୋଗଶାସେ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍କୁନ ସୟାଦେ 'ଦୈବାସୁର ସମ୍ପଦ୍ ବିଭାଗ ୟୋଗୋ' ନାମ ଷୋଡଶୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୧୬॥

ଏହି ପ୍ରକାରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା ରୂପୀ ଉପନିଷେଦ, ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗାଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସମ୍ଭାଦରେ 'ଦୈବାସୁର ସମ୍ପଦ୍ ବିଭାଗ ଯୋଗୋ' ନାମକ ଷୋଡ଼ଶ ଅଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପର୍ଷ ହେଲା ।

ଇତିଶ୍ରୀମଦ୍ ପରମହଂସ ପରମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା ଭାଷ୍ୟେ 'ଦୈବାସୁର ସମ୍ପଦ୍ ବିଭାଗ ଯୋଗୋ' ନାମ ଷୋଡ଼ଶୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୧୬॥

॥ ହରି 🕉 ତତ୍ସତ ॥

#### ଶ୍ରୀ ପରମାମ୍ପନେ ନମଃ ଅଥ ସପ୍ତଦଶୋ ଶ୍ରାୟଃ

ଷଡ଼ୋଶ ଅଧ୍ୟାୟ ଶେଷରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ସଷ୍ଟ କହିଲେ ଯେ କାମ, କ୍ରୋଧ ଏବଂ ଲୋଭକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବା ପରେ ହିଁ କର୍ମ ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ, ଯାହାକୁ ମୁଁ ବାରୟାର କହଛି । ନିୟତ କର୍ମକୁ ନ କରି ନା ସୁଖ, ନା ସିଦ୍ଧି ଏବଂ ନା ପରମ ଗତି ମିଳିଥାଏ । ତେଣୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ତୁୟମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଓ ଅକର୍ତ୍ତ୍ୟବର ବ୍ୟବସ୍ଥା ଅର୍ଥାତ୍ କ'ଣ କରିବା ଉଚିତ ଏବଂ କ'ଣ ନ କରିବା ଉଚିତ, ଏହି ସୟନ୍ଧରେ ଶାସ୍ତ ହିଁ ପ୍ରମାଣ ଅଟେ । କୌଣସି ଅନ୍ୟ ଶାସ୍ତ ନୁହଁ ବରଂ ଇତି ଗୁହ୍ୟତମଂ ଶାସ୍ତ ମିଦଂ ଗୀତା ସ୍ୱୟଂ ଗୋଟିଏ ଶାସ୍ତ ଅଟେ । ଅନ୍ୟ ଶାସ୍ତ ମଧ୍ୟ ରହିଛି, କିନ୍ତୁ ଏଠାରେ ଏହି ଗୀତା ଶାସ୍ତ ଉପରେ ଦୃଷ୍ଟି ରଖନ୍ତୁ, ଅନ୍ୟକୁ ଖୋକନ୍ତୁ ନାହିଁ । ଅନ୍ୟ ସ୍ଥାନରେ ଖୋଜିଲେ ଏପରି କ୍ମବଦ୍ଧତା ମିଳିବ ନାହିଁ । ଅତଃ ଭ୍ମିତ ହୋଇଯିବ ।

ଏହା ଉପରେ ଅର୍କୁନ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ, ଭଗବାନ ! ଯେଉଁ ଲୋକେ ଶାସ୍ତ୍ରବିଧୂକୁ ତ୍ୟାଗକରି ପୂର୍ଷ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଯୁକ୍ତ ହୋଇ **ୟକନ୍ତେ** – ୟକନ ଅର୍ଥାତ୍ ପୂକନ କରିଥାନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କ ଗତି କିପରି ହୋଇଥାଏ ? ସାତ୍ତ୍ୱିକ, ରାଜସିକ ଏବଂ ତାମସିକ ହୋଇଥାଏ । କାରଣ ପୂର୍ବରୁ ଅର୍ଜୁନ ଶୁଣିଥିଲେ ଯେ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ,ରାଜସିକ ଓ ତାମସିକ ଏହିଗୁଣସବୁ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଥିବେ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କୌଣସି ନା କୌଣସି ଯୋନିରେ ଜନ୍ନ ନେବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ତେଣୁକରି ପ୍ରସୁତ ଅଧ୍ୟୟର ପ୍ରାରୟରେ ସେ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ –

#### ଅର୍ଜୁନ ଉବାଚ

## ୟେ ଶାସ୍ତବିଧିମୁତ୍ସୃକ୍ୟ ୟକତେଶ୍ରଦ୍ଧୟାନ୍ୱିତାଃ । ତେଷାଂ ନିଷା ତୁ କା କୃଷ ସତ୍ତ୍ୱମାହୋ ରକ୍ଷମଃ ॥୧॥

ହେ କୃଷ ! ଯେଉଁ ମନୁଷ୍ୟ ଶାସ୍ତିବିଧିକୁ ତ୍ୟାଗକରି ଶ୍ରଦ୍ଧା ସହିତ ୟକନ କରିଥାନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କର କିପରି ଗତି ହୋଇଥାଏ ? ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଗତି ହୋଇଥାଏ, ରାଜସିକ ଗତି ଅଥବା ତାମସିକ ଗତି ହୋଇଥାଏ ? ୟଜନରେ ଦେବତା, ଯକ୍ଷ, ଭୂତ ଆଦି ସମୟେ ଆସିଯାଆନ୍ତି ।

#### ଶ୍ରୀ ଭଗବାନୁବାଚ

ତ୍ରିବିଧା ଭବତି ଶ୍ରଦ୍ଧା ଦେହିନାଂ ସା ସ୍ୱଭାବଳା । ସାତ୍ତ୍ୱିକୀ ରାଜସୀ ଚୈବ ତାମସୀ ଚେତି ତାଂ ଶୃଣୁ ॥୨॥ ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହିଥିଲେ, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଏହି ଯୋଗରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କ୍ରିୟା ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ଅବିବେକି ମାନଙ୍କ ବୁଦ୍ଧି ଅନନ୍ତ ଶାଖାଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁକରି ସେମାନେ ଅନନ୍ତ କ୍ରିୟା ବିୟାର କରିଦେଇଥାନ୍ତି । ଦେଖାଶିଆ, ଶୋଭାଯୁକ୍ତ ବାଶୀରେ ତାହାକୁ ବ୍ୟକ୍ତ ମଧ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ବାଶୀର ଛାପ ଯେଉଁ ମାନଙ୍କ ଉପରେ ପଡ଼ିଥାଏ । ସେମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ବୁଦ୍ଧି ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ସେମାନେ କିଛି ପାଇନଥାନ୍ତି । ଠିକ୍ ଏହାର ପୁନରାବୃଦ୍ଧି ଏଠାରେ ମଧ୍ୟ ସୂଚିତ କରାଯାଇଛି ଯେ ଯିଏ ଶାସ୍ତ୍ରବିଧ୍ମମୁସସ୍ପୃତ୍ତ୍ୟ – ଶାସ୍ତ୍ରବିଧ୍ୱକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ଭଚ୍ଚନ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ଶ୍ରଦ୍ଧା ମଧ୍ୟ ଡିନି ପ୍ରକାରର ହୋଇଥାଏ । ଏହା ଉପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଲେ, ମନୁଷ୍ୟଙ୍କ ସ୍ୱଭାବରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥିବା ସେହି ଶ୍ରଦ୍ଧା ସାତ୍ସ୍ୱିକ, ରାଜସିକ ଓ ତାମସିକ ଏପରି ତିନି ପ୍ରକାରର ହୋଇଥାଏ, ତାହାକୁ ତୁମେ ମୋ ଠାରୁ ଶୁଣ । ମନୁଷ୍ୟଙ୍କ ହୁଦୟରେ ଏହି ଶ୍ରଦ୍ଧା ଅବିରଳ ରହିଛି । –

## ସତ୍ତ୍ୱାନୁରୂପ। ସର୍ବସ୍ୟ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଭବତି ଭାରତ । ଶ୍ରଦ୍ଧାମୟୋଃୟଂ ପୁରୁଷୋ ୟୋ ୟଚ୍ଛଦ୍ଧଃ ସ ଏବ ସଃ ॥୩॥

ହେ ଭାରତ ! ସମ୍ପର୍ଷ ମନୁଷ୍ୟଙ୍କ ଶ୍ରଦ୍ଧା ସେମାନଙ୍କ ଚିଉ ବୃତ୍ତିର ଅନୁରୂପ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ପୁରୁଷ ଶ୍ରଦ୍ଧାମୟ ଅଟେ । ତେଶୁକରି ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଯେପରି ଶ୍ୱଦ୍ଧାଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ସେ ସ୍ୱୟଂ ସେହିପରି ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରାୟଃ ଲୋକେ ପଚାରତ୍ତି-ମୁଁ କିଏ ? କିଏ କହିଥାଏ, ମୁଁ ତ ଆତ୍ମା ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ଏପରି ନୁହଁ, ଏଠାରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ୱୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଯାହାର ଯେପରି ଶ୍ରଦ୍ଧା ରହିଛି, ଯାହାର ଯେପରି ବୃତ୍ତି ରହିଛି, ସେ ସେପରି ହିଁ ପୁରୁଷ ହୋଇଥାଏ । ଗୀତା ଯୋଗ ଦର୍ଶନ ଅଟେ । ମହର୍ଷି ପତଞ୍ଜଳୀ ମଧ୍ୟ ଯୋଗୀଥିଲେ । ସେ ଯୋଗ ଦର୍ଶନର ପ୍ରଶେତା ଥିଲେ । ଯୋଗ କ'ଶ ସେ କହିଲେ– **ୟୋଗର୍ଷିତବୃତ୍ତି ନିରୋଧଃ**– ଚିଉଚ୍ଚତ୍ତି ସର୍ବଥା ଶାନ୍ତ ରହିବା ହଁ ଯୋଗ ଅଟେ । କିଏ ପରିଶ୍ରମ କରି ଯଦି ଚିଉଚ୍ଚିତ୍ତିକୁ ଶାନ୍ତ କରିଦିଏ, ତେବେ ଲାଭ ବା କ'ଶ ? **ତଦାଦ୍ରଷ୍ଟଃ ସ୍ୱର୍ପେଽବସ୍ଥାନମ୍**− ସେହି ସମୟରେ ଏହି ଦୃଷ୍ଟା ଜୀବାତ୍ମା ନିଜର ହିଁ ଶାଶ୍ୱତ ସ୍ୱରୂପରେ ସ୍ଥିତ ହୋଇଯାଏ । କ'ଶ ସ୍ଥିତ ହେବା ପୂର୍ବରୁ ମଳିନ ଥିଲା ? ପତଞ୍ଜଳୀ କହନ୍ତି, **ବୃତ୍ତିସାରୁପ୍ୟ ମିତରତ୍ର** ଅନ୍ୟ ସମୟରେ ଯେପରି ବୃତ୍ତିର ରୂପ ହୋଇଥାଏ, ସେହିପରି ହଁ ସେହି ଦୃଷ୍ଟା ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏଠାରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର କହୁଛନ୍ତି – ଏହି ପୁରୁଷ ଶ୍ରଦ୍ଧାମୟ ଅଟେ । ଏହି ପୁରୁଷ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଦ୍ୱାରା ଓତପ୍ରୋତ ଅଟେ । କୌଣସି ନା କୌଣସି ସ୍ଥାନରେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଅବଶ୍ୟ ଥିବ ଏବଂ ଯେପରି ଶ୍ରଦ୍ଧାଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ସେ ସ୍ୱୟଂ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ଯେପରି ବୃତ୍ତି ରହିଥାଏ, ସେହିପରି ହିଁ ପୁରୁଷ ହୋଇଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ତିନୋଟି ଶ୍ରଦ୍ଧାର ବିଭାଜନ କରୁଛନ୍ତି – ୟକତେ ସାତ୍ତ୍ୱିକା ଦେବାନ୍ ୟକ୍ଷରକ୍ଷାଂସି ରାକସାଃ । ପ୍ରେତାନ୍ ଭୂତଗଣାଂଷ୍ଟାନ୍ୟେ ୟକତେ ତାମସା କନାଃ ॥୪॥

ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ପୁରୁଷ ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ପୂଜନ କରିଥାନ୍ତି, ରାଜସିକ ପୁରୁଷ ଯକ୍ଷ ଏବଂ ରାକ୍ଷସଙ୍କୁ ପୂଜନ କରିଥାନ୍ତି ତଥା ତାମସିକ ପୁରୁଷ ଭୂତ ଏବଂ ପ୍ରେତମାନଙ୍କୁ ପୂଜନ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ପୂଜନରେ ଅକ୍ଲାନ୍ତ ପରିଶ୍ରମ କରିଥାନ୍ତି ।

### ଅଶାସ୍ତ୍ରବିହିତଂ ଘୋରଂ ତପ୍ୟନ୍ତେ ୟେ ତପୋ କନାଃ । ଦୟାହଙ୍କାର ସଂୟୁକ୍ତାଃ କାମରାଗବଳାନ୍ସିତାଃ ॥୫॥

ସେହି ମନୁଷ୍ୟ ଶାସ୍ତ୍ରବିଧି ରହିତ ଘୋର କଳ୍ପିତ ତପ ଆଚରନ୍ତି (କଳ୍ପିତ ଅନନ୍ତ କ୍ରିୟା ରଚନା କରିଥାନ୍ତି) । ଦୟ ଏବଂ ଅହଂକାରଯୁକ୍ତ, କାମନା ଓ ଆସକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ବାହି ହୋଇଥାନ୍ତି ।

# କର୍ଶୟତଃ ଶରୀରସ୍ଥଂ ଭୂତଗ୍ରାମମଚେତସଃ । ମାଂ ଚୈବାନ୍ତଃଶରୀରସ୍ଥଂ ତାତ୍ନ ବିଦ୍ଧ୍ୟାସୁରନିଶ୍ଚୟାତ୍ନ ॥୬॥

ସେମାନେ ଶରୀରରୂପରେ ସ୍ଥିତ ଭୂତ ସମୁଦାୟଙ୍କୁ ଏବଂ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ସ୍ଥିତ ମୋତେ ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ଆତ୍ମାଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ କୃଶ କରିଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ଦୁର୍ବଳ କରିଥାନ୍ତି । ଆତ୍ମା ପ୍ରକୃତିର ଜାଲରେ ପଡି ବିକାରମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଦୁର୍ବଳ ଏବଂ ଯଜ୍ଞ ସାଧନରେ ସବଳ ହୋଇଥାଏ । ସେହି ଅଜ୍ଞାନୀମାନଙ୍କୁ ନିଷ୍ଟୟ ହିଁ ତୁମେ ଅସୁର କାଶ । ଅର୍ଥାତ୍ ସେମାନେ ସମୟେ ଅସୁର ଅଟନ୍ତି । ପ୍ରଶ୍ମ ପୁରା ହେଲା ।

ଶାସ୍ତ୍ରବିଧୂକୁ ତ୍ୟାଗକରି ଭକନ କରୁଥିବା ସାତ୍ତ୍ୱିକ ପୁରୁଷ ଦେବତାମାନକ୍କୁ, ରାଜସ ପୁରୁଷ ଯକ୍ଷ-ରାକ୍ଷସଙ୍କୁ, ଏବଂ ତାମସ ପୁରୁଷ ଭୂତ-ପ୍ରେତଙ୍କୁ ପୂଜନ କରିଥାନ୍ତି । କେବଳ ପୂଜନ କରିନଥାନ୍ତି ଘୋର ତପ ମଧ୍ୟ କରନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ହେ ଅର୍କୁନ ! ଶରୀର ରୂପରେ ଭୂତମାନଙ୍କୁ ଏବଂ ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ରୂପରେ ମୋତେ ପରମାମାଙ୍କୁ ଦୁର୍ବଳ କରିଥାନ୍ତି, ମୋଠାରୁ ଦୂରତା ସୃଷ୍ଟି କରିଥାନ୍ତି । ଭଜନ କରୁନଥାନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କୁ ତୁମେ ଅସୁର ଜାଶ । ଅର୍ଥାତ୍ ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ଭକିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମଧ୍ୟ ଅସୁର ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ଏହାଠାରୁ ଅଧିକ କିଏ କ'ଣ କହିବ ? ଅତଃ ଏହିସବୁ ଯାହାର ଅଂଶ ମାତ୍ର, ସେହି ମୂଳ ପରମାମ୍ବାଙ୍କ ଭଜନ କରିବା ଉଚିତ । ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ବାରୟାର କହିଛନ୍ତି –

### ଆହାରରସ୍କୃପି ସର୍ବସ୍ୟ ତ୍ରିବିଧୋ ଭବତି ପ୍ରିୟଃ । ୟଜ୍ଞୟପୟଥା ଦାନଂ ତେଷାଂ ଭେଦମିମଂ ଶୂଣୁ ॥୭॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଯେପରି ଶ୍ରଦ୍ଧା ତିନି ପ୍ରକାରର ହୋଇଥାଏ, ସେପରି ସମୟଙ୍କୁ ନିଜ ନିଜର ପ୍ରବୃତି ଅନୁସାରେ ଭୋଜନ ମଧ୍ୟ ତିନି ପ୍ରକାରର ପ୍ରିୟ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ସେହିପରି ଯଜ୍ଞ, ତପ ଓ ଦାନ ମଧ୍ୟ ତିନି ପ୍ରକାରର । ତାହାର ଭେଦକୁ ମୋଠାରୁ ଶୁଣ । ପ୍ରଥମେ ପ୍ରସୁତ ହୋଇଛି ଆହାର–

#### ଆୟୁଃସତ୍ତ୍ୱବଳାରୋଗ୍ୟ ସୁଖପ୍ରୀତିବିବର୍ଦ୍ଧନାଃ । ରସ୍ୟାଃ ସ୍ନିଗ୍ଧାଃ ସ୍ଥିରା ହୃଦ୍ୟା ଆାହାରାଃ ସାତ୍ତ୍ୱିକପ୍ରିୟାଃ ॥୮॥

ଆୟୁ, ବୁଦ୍ଧି, ବଳ, ଆରୋଗ୍ୟ, ସୁଖ ଏବଂ ପ୍ରିତିବର୍ଦ୍ଧକ, ରସଯୁକ୍ତ, କୋମଳ ଏବଂ ସ୍ଥିର ରହୁଥିବା ତଥା ସ୍ୱଭାବରେ ହିଁ ହୃଦୟକୁ ପ୍ରିୟ ଲାଗୁଥିବା ଭୋଜ୍ୟ ପଦାର୍ଥ ସାଜ୍ୱିକ ପ୍ରରଷଙ୍କ ପିୟ ହୋଇଥାଏ ।

ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ସ୍ୱଭାବରେ ହୃଦୟକୁ ପ୍ରିୟ ଲାଗୁଥିବା, ବଳ, ଆରୋଗ୍ୟ, ବୁଦ୍ଧି ଏବଂ ଆୟୁବର୍ଦ୍ଧକ ଭୋଜ୍ୟ ପଦାର୍ଥ ହିଁ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଅଟେ । ଯେଉଁ ଭୋଜ୍ୟ ପଦାର୍ଥ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ହୋଇଥାଏ, ତାହା ହିଁ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ପ୍ରିୟ ଲାଗୁଥାଏ । ଏଥିରୁ ସ୍ପଷ୍ଟ ହେଉଛି, ଯେକୌଣସି ଖାଦ୍ୟବସ୍ତୁ ମଧ୍ୟ ସାତ୍ତ୍ୱିକ, ରାଜସ ଓ ତାମସ ହୋଇନଥାଏ । ତାହାର ପ୍ରୟୋଗ ହିଁ ସାତ୍ତ୍ୱିକ, ରାଜସ ଓ ତାମସ ହୋଇଥାଏ । ନା ତ ଦୃଶ୍ମ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଅଟେ, ନା ପିଆଜ ରାଜସିକ ଅଟେ ଏବଂ ନା ରସୁଣ ତାମସ ଅଟେ ।

ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବଳ, ବୁଦ୍ଧି, ଆରୋଗ୍ୟ ଏବଂ ହୃଦୟକୁ ପ୍ରିୟ ଲାଗିବା ପ୍ରଶ୍ନ ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିଶ୍ୱରେ ମନୁଷ୍ୟଙ୍କୁ ନିଜ ନିଜର ପକୃତି, ବାତାବରଣ ଏବଂ ପରିସ୍ଥିତିର ଅନୁକୂଳରେ ବିଭିନ୍ନ ଖାଦ୍ୟ ସମାଗ୍ରି ପ୍ରିୟ ହୋଇଥାଏ । ଯେପରି ବଙ୍ଗାଲୀ ଏବଂ ମାଦ୍ରାସିଙ୍କୁ ଭାତ ପ୍ରିୟ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ପଞ୍ଜାବୀଙ୍କୁ ରୋଟି ପ୍ରିୟ ହୋଇଥାଏ । ଅନ୍ୟ ପଟେ ଆରବୀମାନଙ୍କୁ ତ ଦୁୟା, ଚୀନବାସୀମାନଙ୍କୁ ବେଙ୍ଗ, ତ ଅନ୍ୟ କେଉଁଠି ଧୁବ ରେଖା ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ଥଣ୍ଡା ଅଞ୍ଚଳରେ ମାଂସ ନ ଖାଇ ଜୀବନ ଯାପନ ହୋଇପାରିନଥାଏ । ରୁଷ ଏବଂ ମଙ୍ଗୋଲିୟାର ଆଦିବାସୀମାନେ ଘୋଡ଼ାମାଂସ ଖାଆନ୍ତି । ୟୁରୋପୀୟମାନେ ଗାଈ ତଥା ଘୁସୁରି ଖାଇଥାନ୍ତି । ହେଲେ ମଧ୍ୟ ବିଦ୍ୟା ବୁଦ୍ଧି ବିକାଶରେ ତଥା ଉନ୍ନତିରେ ଆମେରିକା ତଥା ୟୁରୋପବାସୀ ପ୍ରଥମ ସ୍ଥାନ ବୋଲି ଗଣନା କରାଯାଉଛି ।

ଗୀତା ଅନୁସାରେ ରସଯୁକ୍ତ, କୋମଳ ଏବଂ ସ୍ଥିର ରହୁଥିବା ଭୋଜ୍ୟ ପଦାର୍ଥ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଅଟେ । ଲୟା ଆୟୁ, ଅନୁକୂଳ, ବଳ, ବୁଦ୍ଧି ବଢାଉଥିବା ଆରୋଗ୍ୟ ବର୍ଦ୍ଧକ ପଦାର୍ଥ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ହୋଇଥାଏ । ସ୍ୱଭାବରେ ହୃଦୟକୁ ପ୍ରିୟ ଲାଗୁଥିବା ଭୋଜ୍ୟ ପ୍ରଦାର୍ଥ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଅଟେ । ଅତଃ କୌଣସି ଖାଦ୍ୟ ପଦାର୍ଥକୁ ହ୍ରାସ ବୃଦ୍ଧି କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ନାହିଁ । ପରିସ୍ଥିତି, ପରିବେଶ ତଥା ଦେଶକାଳ ଅନୁସାରେ ଯେଉଁ ଭୋଜ୍ୟବସ୍ତୁ ପ୍ରିୟ ଲାଗେ ଏବଂ ଜୀବନୀ ଶକ୍ତି ପ୍ରଦାନ କରେ ତାହା ହିଁ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଅଟେ । ବସ୍ତୁ ସାତ୍ତ୍ୱିକ, ରାଜସିକ ଓ ତାମସିକ ହୋଇନଥାଏ । ତାହାର ପ୍ରୟୋଗ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ରାଜସିକ ଓ ତାମସିକ ହୋଇଥାଏ ।

ଏହି ଅନୁକୂଳତା ନିମନ୍ତେ ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ଘର ପରିବାର ତ୍ୟାଗ କରି କେବଳ ଈଶ୍ୱର ଆରାଧନାରେ ଲିପ୍ତ ରହିଥାଏ, ସନ୍ୟାସ ଆଶ୍ରମରେ ରହିଥାଏ, ସେମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ମାଂସ ମଦିରା ତ୍ୟାଙ୍କ୍ୟ ଅଟେ । କାରଣ ଅନୁଭବରୁ ଦେଖାଗଲା ଯେ ଏହି ପଦାର୍ଥ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ମାର୍ଗର ବିପରିତ ମନୋଭାବ ଉତ୍ପନ୍ନ କରିଥାନ୍ତି । ଅତଃ ଏହାର ସେବନ ଦ୍ୱାରା ସାଧନ ପଥରୁ ଭ୍ରଷ୍ଟ ହେବାର ଅଧିକ ସନ୍ଧାବନା ରହିଛି । ଯିଏ ଏକାନ୍ତ ଦେଶ ସେବନ କରୁଥିବା କିରକ୍ତ ସାଧକଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଷଷ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଆହାର ସମନ୍ଧରେ ଗୋଟିଏ ନିୟମ ଦେଲେ – ଯୁକ୍ତାହାର ବିହାରସ୍ୟ – ଅର୍ଥତ୍ ମିତାହାର ଓ ମିତ ବିହାର, ଏହାକୁ ଧ୍ୟାନରେ ରଖି ଆଚରଣ କରିବା ବିଧେୟ । ଯାହା ଭଳନରେ ସହାୟକ ସେତିକି ଆହାର ହିଁ ଗୃହଣ କରିବା ଉଚିତ ।

# କଟ୍ୱମ୍ଲଲବଣାତ୍ୟୁଷ୍ଠତୀକ୍ଷ୍ଠଶରୂକ୍ଷବିଦାହିନଃ । ଆହାରା ରାଜସସ୍ୟେଷ୍ଟା ଦୃଃଖଶୋକାମୟପଦାଃ ॥୯॥

ପିତ୍ତା, ଖଟ୍ଟା, ଅଧିକ ଲୁଣ, ଅତ୍ୟନ୍ତ ଗରମ, ଅତ୍ୟନ୍ତ ରାଗ୍ଗ, ଶୁଖିଲା, ଦାହକାରକ, ଭଜା ଏବଂ ଦୁଃଖ, ଚିନ୍ତା ତଥା ରୋଗ ଉତ୍ପନ୍ନ କରୁଥିବା ଆହାର ରାଜସ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ପ୍ରିୟ ହୋଇଥାଏ ।

### ୟାତୟାମଂ ଗତରସଂ ପୂତି ପର୍ଯ୍ୟୁଷିତଂ ଚ ୟତ୍ । ଉଚ୍ଛିଷ୍ଟମପି ଚାମେଧ୍ୟ୍ୟଂ ଭୋଜନଂ ତାମସପ୍ରିୟମ୍ ॥୧୦॥

ଯେଉଁ ଭୋଜନ ଗୋଟିଏ ପ୍ରହର ଅର୍ଥାତ୍ ତିନିଘଣ୍ଟା ପୂର୍ବରୁ ତିଆରି ହୋଇ ସାରିଛି ଗତରସମ୍– ରସ ରହିତ, ଦୁର୍ଗନ୍ଧଯୁକ୍ତ, ବାସୀ, ଉଚ୍ଛିଷ୍ଟ ଏବଂ ଅପବିତ୍ର ମଧ୍ୟ ଅଟେ । ତାହା ତାମସୀକ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ପ୍ରିୟ ହୋଇଥାଏ । ଏଠାରେ ପ୍ରଶ୍ନ ପୁରା ହେଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରୟୁତ ହେଉଛି ଯଜ୍ଞ ।

ଅଫଲାକାଙ୍କ୍ଷିଭିର୍ୟଞ୍ଜୋ ବିଧିତୃଷ୍ଟୋ ୟ ଇଜ୍ୟତେ । ୟଷ୍ଟବ୍ୟମେବେତି ମନଃ ସମାଧାୟ ସ ସାଷ୍କିକଃ ॥୧୧॥ ଯେଉଁ ଯଜ୍ଜ ବିଧିତୃଷ୍ଟ - ଶାସ୍ତ୍ରବିଧି ଦ୍ୱାରା ନିର୍ବାରିତ ହୋଇଛି, (ଯେପରି ପୂର୍ବରୁ ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯଜ୍ଜର ନାମ ନେଇଥିଲେ, ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯଜ୍ଜର ସ୍ୱରୂପକୁ କହିଲେ ଯେ, ଅନେକ ଯୋଗୀ ପ୍ରାଣକୁ ଅପାନରେ, ଅପାନକୁ ପ୍ରାଣରେ ହବନ କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରାଣ ଅପାନର ଗତି ନିରୋଧ କରି, ପ୍ରାଣର ଗତିକୁ ଛିର କରି ଦେଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ସଂଯମାଗ୍ନିରେ ହବନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହିପରି ଯଜ୍ଜର ୧୪ପ୍ରକାର ସୋପାନକୁ କହିଲେ । ଯାହାକି ପ୍ରତ୍ୟେକ ସୋପାନ ବ୍ରହ୍ମ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦୂର ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରୁଥିବା ଗୋଟିଏ ହିଁ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଉଚ୍ଚନୀଚ୍ଚ ଅବସ୍ଥା ଅଟେ । ସଂକ୍ଷେପରେ ଯଜ୍ଜ, ଚିନ୍ତନ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଚିତ୍ରଣ ମାତ୍ରା । ଯାହାର ପରିଣାମ ସନାତନ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ହୋଇଥାଏ । ଯାହାର ବିଧାନ ଏହି ଶାସ୍ତ୍ରରେ କରାଯାଇଛି) ।

ସେହି ଶାସ୍ତ ବିଧାନ ଉପରେ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ଶାସ୍ତ ବିଧି ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରାଯାଇଥିବା, ଯାହାକୁ କରିବା ହିଁ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ତଥା ଯାହା ମନକୁ ନିରୋଧ କରିଥାଏ ।ଯାହା ଫଳ ଇଛା ନରଖିଥିବା ପୁରୁଷ ଦ୍ୱାରା କରାଯାଇଥାଏ, ସେହି ଯଜ୍ଜ ସାର୍ତ୍ତିକ ଅଟେ ।

### ଅଭିସନ୍ଧାୟ ତୁ ଫଳଂ ଦୟାର୍ଥମପି ଚୈବ ୟତ୍ । ଇକ୍ୟତେ ଭରତଶ୍ରେଷ ତଂ ୟଙ୍କଂ ବିଦ୍ଧି ରାଜସମ୍ ॥୧୨॥

ହେ ଅର୍କୁନ, ଯେଉଁ ଯଜ୍ଞ କେବଳ ଦୟାଚରଣ ନିମନ୍ତେ ହୋଇଥାଏ ଅଥବା ଫଳ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ରଖି କରାଯାଇଥାଏ, ତାହାକୁ ରାଜସ ଯଜ୍ଞ କୁହାଯାଏ । ଏହି କର୍ତ୍ତା ଯଜ୍ଞର ବିଧିକୁ ଜାଣିଥାଏ କିନ୍ତୁ ଦୟାଚରଣ ଏବଂ ଫଳରେ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ରଖି କରିଥାଏ ଯେ, ଅମୁକ ବସ୍ତୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ ତଥା ଅନ୍ୟମାନେ ଦେଖକ୍ତ ଯେ ମୁଁ ଯଜ୍ଞ କରୁଛି । ମୋତେ ପ୍ରଶଂସା କରିବେ । ଏପରି ଯଜ୍ଞକର୍ତ୍ତା ବସ୍ତୁତଃ ରାଜସୀକ ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ତାମସ ଯଜ୍ଞର ସ୍ୱରୂପକୁ କହୁଛନ୍ତି –

#### ବିଧିହୀନମସୃଷ୍ଟାନ୍ନଂ ମନ୍ତ୍ରହୀନମଦକ୍ଷିଣମ୍ । ଶଦ୍ଧାବିରହିତଂ ଯଜ୍ଜଂ ତାମସଂ ପରିଚକ୍ଷତେ ॥୧୩॥

ଯେଉଁ ଯଜ୍ଞ ଶାସ୍ତ ବିଧିରୁ ରହିତ, ଯେଉଁ ଅନ୍ନ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ସୃଷ୍ଟି କରିବାରେ ଅସମର୍ଥ, ମନର ଅନ୍ତରାଳରେ ନିରୋଧ କରିବାର କ୍ଷମତାରୁ ରହିତ, ଦକ୍ଷିଣା ଅର୍ଥାତ୍ ସର୍ବସ୍ୱ ସମର୍ପଣ ଠାରୁ ରହିତ, ତଥା ଯିଏ ଶ୍ରଦ୍ଧା ରହିତ ଏପରି ଯଜ୍ଞ ତାମସିକ କୁହାଯାଇଥାଏ, ଏପରି ପୁରୁଷ ବାୟବିକ ଯଜ୍ଜକୁ ଜାଣିନଥାନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହେଉଛି 'ତପ'–

### ଦେବଦ୍ୱିକଗରୁପ୍ରାଜ୍ଞପୂକନଂ ଶୌଚମାର୍କବମ୍ । ବ୍ରହ୍ମଚଯର୍ଯ୍ୟମହିଂସା ଚ ଶାରୀରଂ ତପ ଉଚ୍ୟତେ ॥୧୪॥

ପରମ ଦେବ ପରମାତ୍ଯା, ଦ୍ୱେତକୁ ଜୟ କରିଥିବା ଦ୍ୱିକ, ସଦ୍ଗୁରୁ ଏବଂ ଜ୍ଞାନୀମାନଙ୍କ ପୂଳନ, ପବିତ୍ରତା, ସରଳତା, ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ତଥା ଅହିଂସାକୁ ଶରୀର ସୟଦ୍ଧିତ ତପ କୁହାଯାଏ । ଶରୀର ସଦୈବ ବାସନା ଆଡ଼କୁ ଚାଲିଯାଇଥାଏ । ଏହାକୁ ଅନ୍ତଃକରଣର ଉପରୋକ୍ତ ବୃଦ୍ଧି ଅନୁରୂପ ତପାଇବା ହିଁ ଶାରୀରିକ ତପ ଅଟେ ।

### ଅନୁଦ୍ବେଗକରଂ ବାକ୍ୟଂ ସତ୍ୟଂ ପ୍ରିୟହିତଂ ଚ ୟତ୍ ।। ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟାଭ୍ୟସନଂ ଚୈବ ବାଙ୍ଜମୟଂ ତପ ଉଚ୍ୟତେ ।।୧୫॥

ଉଦ୍ବେଗ ଉତ୍ପନ୍ନ ନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି, ପ୍ରିୟ, ହିତକାରକ ଏବଂ ସତ୍ୟଭାଷଣ ତଥା ପରମାତ୍ପାରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଉଥିବା ଶାସ୍ତ ଚିନ୍ତନର ଅଭ୍ୟାସ, ନାମ ଜପ ଇତ୍ୟାଦିକୁ ବାଣୀ ସୟନ୍ଧି ତପ କୁହାଯାଏ । ବାଣୀ ବିଷୟୋନ୍କୁଖ ବିଚାରକୁ ମଧ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତ କରୁଥାଏ । ଏହାକୁ ସେହି ଦିଗରୁ ଆଣି ପରମସତ୍ୟ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ଦିଗରେ ଲଗାଇବା ହିଁ ବାଣୀ ସୟନ୍ଧିତ ତପ ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ମନ ସୟନ୍ଧି ତପକୁ ଦେଖିବା–

### ମନଃପ୍ରସାଦଃ ସୌମ୍ୟତ୍ୱଂ ମୌନମାତ୍ପବିନିଗ୍ରହଃ । ଭାବସଂଶ୍ରଦ୍ଧିରିତ୍ୟେତତ୍ତପୋ ମାନସମୁଚ୍ୟତେ ॥୧୬॥

ମନର ପ୍ରସନ୍ଧତା, ସୌମ୍ୟଭାବ, ମୌନ ଅର୍ଥାତ୍ ଇଷ୍ଟ ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ ବିଷୟ ସ୍ମରଣ ନ ହେବା, ମନର ନିରୋଧ, ଅନ୍ତଃକରଣର ସର୍ବଥା ପବିତ୍ରତା ଇତ୍ୟାଦି । ଏହାକୁ ମନ ସୟନ୍ଧି ତପ କୁହାଯାଏ । ଉପରୋକ୍ତ ତିନୋଟି– ଶରୀର, ବାଣୀ ଓ ମନକୁ ମିଶାଇ ଗୋଟିଏ ସାଭ୍ୱିକ ତପ ଅଟେ ।

### ଶ୍ରଦ୍ଧାୟା ପରୟା ତପ୍ତଂ ତପଞ୍ଚତ୍ ତ୍ରିବିଧଂ ନରିଃ ଅଫଲାକାଙ୍ୱକ୍ଷିଭିର୍ଯୁକ୍ତିଃ ସାତ୍ତ୍ୱିକଂ ପରଚକ୍ଷତେ ॥୧୭॥

ଫଳକୁ ନ ଚାହିଁ ଅର୍ଥାତ୍ ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ଦ୍ୱାରା ପରମ ଶ୍ରଦ୍ଧାରେ କରିଥିବା, ଉପରୋକ୍ତ ତିନୋଟି ତପକୁ ମିଶାଇ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ତପ କୁହାଯାଏ, ବର୍ତ୍ତମାନ ରାଜସୀକ ତପର ବିବରଣ ଦେଖବା–

# ସତ୍କାରମାନପୂକାର୍ଥଂ ତପୋ ଦନ୍ୟେନ ଚୈବ ୟତ୍ । କ୍ରିୟତେ ତଦିହ ପ୍ରୋକ୍ତଂ ରାଜସଂ ଚଲମଧୁବମ୍ ॥୧୮॥

ଯେଉଁ ତପ ସକ୍ଲାର, ମାନ ଓ ପୂଜା ନିମନ୍ତେ ଅଥବା କେବଳ ପାଖଣ୍ଡ ଦ୍ୱାରା ହିଁ କରାଯାଇଥାଏ, ସେହି ଅନିର୍ଣ୍ଣିତ ଏବଂ ଚଞ୍ଚଳ ଫଳଯୁକ୍ତ ତପ ରାଜସ କୁହାଯାଏ।

ମୂଢଗ୍ରାହେଶାମ୍ଭନୋ ୟତ୍ପୀଡ଼ୟା କ୍ରିୟତେ ତପଃ । ପରସ୍ୟୋତ୍ସାଦନାର୍ଥଂ ବା ତତ୍ତାମସମ୍ରଦାୟହୃତମ୍ ॥୧୯॥ ଯେଉଁ ତପ ମୂର୍ଖତା, ହଠ ପୂର୍ବକ, ମନ, ବାଶୀ ଓ ଶରୀର ପୀଡ଼ା ସହିତ ଅଥବା ଅନ୍ୟର ଅନିଷ୍ଟ କାମନା କରି ଅନିଷ୍ଟ ଭାବନାରେ କରାଯାଇଥାଏ, ସେହି ତପକୁ ତାମସିକ କୁହାଯାଇଛି । ଏହିପରି ଶରୀର, ମନ ଓ ବାଣୀକୁ ମାତ୍ର ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଅନୁରୂପ ଢାଳିବା କରାଇବା ହିଁ ସାଭ୍ୱିକ ତପ କୁହାଯାଏ । ରାଜସ ତପରେ ପ୍ରକ୍ରିୟା ସେପରି ହିଁ ହୋଇଥାଏ, କିନ୍ତୁ ଦମ୍ମମାନ ଦମ୍ପ ଦ୍ୱାରା ସନ୍ନାନ, ଇଛାରଖି ତପ କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରାୟଃ ମହାତ୍ମାମାନେ ଘରଦ୍ୱାର ତ୍ୟାଗ କରିବା ପରେ ମଧ୍ୟ ଏହି ବିକାରର ଶିକାର ହୋଇଯାଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ତୃତୀୟଟି ତାମସୀକ ତପ ଅବିଧି ପୂର୍ବକ ହୋଇଥାଏ । ଅନ୍ୟକୁ ପୀଢା ଦେବା ଲାଗି ହୋଇଥାଏ, ବର୍ତ୍ତମାନ ପସ୍ତୁତ ହେଉଛି ଦାନ –

### ଦାତବ୍ୟମିତି ୟଦ୍ଦାନଂ ଦୀୟତେଃନୁପକାରିଶେ । ଦେଶେ କାଲେ ଚ ପାତ୍ୱେ ଚ ତଦ୍ଦାନଂ ସାଣ୍ଡିକଂ ସୁ,ତମ୍ ॥୨୦॥

ଦାନ ଦେବା ହିଁ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଅଟେ, ଏହି ଭାବନାରେ ଯିଏ ଦାନ, ଦେଶ, କାଳ ଓ ସତ୍ପାତ୍ରଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ପରେ ବଦଳରେ ଉପକାର ଭାବନାରୁ ରହିତ ହୋଇ ଦିଆଯାଇଥାଏ । ସେହି ଦାନକୁ ସାର୍ଣ୍ଣିକ କୁହାଯାଇଥାଏ ।

# ୟରୁ ପ୍ରତ୍ୟୁପକାରାର୍ଥଂ ଫଲମୁଦ୍ଦିଶ୍ୟ ବା ପୁନଃ । ଦୀୟତେ ଚ ପରିକ୍ଲିଷ୍ଟଂ ଡଦ୍ଦାନଂ ରାଜସଂ ସ୍କୃତମ୍ ॥୨୧॥

ଯେଉଁ ଦାନ କ୍ଲେଶ ପୂର୍ବକ ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହା ଦେବାକୁ ଇଛା ନଥାଇ ମଧ୍ୟ ଦେବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ, ତଥା ପ୍ରତ୍ୟୁପକାର ଭାବନାରେ ଅର୍ଥାତ୍ ଏପରି କଲେ ଏହା ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ ଅଥବା ଫଳକୁ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ରଖି ଦିଆଯାଇଥାଏ । ସେହି ଦାନକୁ ରାଜସ ଦାନ କୁହାଯାଇଛି ।

#### ଅଦେଶକାଲେ ୟଦ୍ଦାନମପାତ୍ରେଭ୍ୟଷ୍ଟ ଦୀୟତେ । ଅସତ୍କୃତମବଜ୍ଜାତଂ ତତ୍ତାମସମୁଦାହୃତମ୍ ॥୨୨॥

ଯେଉଁ ଦାନ ବିନା ସତ୍କାରରେ ଅଥବା ତିରୟାର ପୂର୍ବକ ଦେବାରେ ଇଛା ନଥାଇ ଦିଆଯାଏ ଅର୍ଥାତ୍ ଅଯୋଗ୍ୟ ଦେଶ କାଳରେ ଅନଧିକାରଙ୍କୁ ଦିଆଯାଇଥାଏ । ସେହି ଦାନକୁ ତାମସ କୁହାଯାଇଛି । ପୂଜ୍ୟ ଗୁରୁ ମହାରାଜଜୀ କହୁଥିଲେ – ହୋ, କୁ ପାତ୍ରକୁ ଦାନ ଦେବା ଦ୍ୱାରା ଦାତା ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଇଥାଏ, ଠିକ୍ ଏହିପରି ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଦାନ ଦେବା ହିଁ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଅଟେ । ଦେଶ, କାଳ ଓ ପାତ୍ର ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ପରେ, ବଦଳରେ ଉପକାର ଭାବନା ନ ରଖି, ଉଦାରତା ସହିତ ଦେଉଥିବା ଦାନ ହିଁ ସାର୍ଭ୍ୱିକ ଅଟେ । କଠିନତାରେ ବାହାରୁଥିବା, ବଦଳରେ ଫଳ ଆକାଂକ୍ଷା ରଖି ଦେଉଥିବା ଦାନ ରାଜସ ଅଟେ ଏବଂ ବିନା ସତ୍କାରରେ, ଅନାଦର ସହିତ ପ୍ରତିକୂଳ

ଦେଶ, କାଳରେ, କୁପାତ୍ରକୁ ଦେଉଥିବା ଦାନ ତାମସ ଅଟେ । ଏହି ସବୁ ଦାନ ହିଁ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ଦେହାଦିରେ ମମତ୍ୱକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ଗୋଟିଏ ମାତ୍ର ଇଷ୍ଟ ଉପରେ ହିଁ ନିର୍ଭରଶୀଳ ହୋଇଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଏହାଠାରୁ ଅଧିକ ସର୍ବଶ୍ରେଷ୍ଟ ଦାନ ହେଉଛି ସର୍ବସ୍ୱ ସମର୍ପଣ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବାସନାରୁ ଦୁରରେ ରହି, ମନର ସମର୍ପଣ, ଯେପରିକିଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ କହିଲେ – 'ମୟେବମନ ଆଧ୍ୟସ୍କ'– ଅର୍ଥାତ୍ ମୋଠାରେ ମନକୁ ସମର୍ପଣ କର । ଅତଃ ଦାନ ନିତାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହେଉଛି ଓଁ ତତ୍ ସତ୍ର ସ୍ୱରୂପ ।

### ॐ ତହ୍ସଦିତି ନିର୍ଦ୍ଦେଶୋ ବ୍ରହ୍ମଶସ୍ତିବିଧଃ ସ୍ମୃତଃ । ବ୍ରାହୁଶାୟେନ ବେଦାଣ୍ଟ ୟଜ୍ଜାଣ୍ଟ ବିହିତାଃ ପ୍ରରା ॥୨୩॥

ହେ ଅଳୁର୍ନ ! ଓଁ, ତତ୍ ଏବଂ ସତ୍ ଏପରି ତିନି ପ୍ରକାରର ନାମ 'ବ୍ରହ୍ମଣଃ ନିର୍ଦ୍ଦେଶଃ ସ୍ଥୃତିଃ' – ବ୍ରହ୍ମଙ୍କୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କରିଥାଏ, ସ୍ଥୃତି ଦେଇଥାଏ, ସଙ୍କେତ କରିଥାଏ ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ପରିଚାୟକ ଅଟେ । ସେଥିରୁ 'ପୂରା' ପୂର୍ବରୁ(ଆରୟରେ) ବ୍ରାହ୍ମଣ, ବେଦ ଏବଂ ଯଜ୍ଜାଦି ରଚନା କରାଯାଇଛି । ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ରାହ୍ମଣ, ଯଜ୍ଜ ଏବଂ ବେଦ 'ଓମ୍'ରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଛି । ଏହା ଯୋଗଜନ୍ୟ ଅଟେ । ଓମ୍ର ଶତତ ଚିତ୍ତନରୁ ହିଁ ଏହାର ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ, ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଉପାୟରେ ନାହିଁ ।

# ତସ୍ମାଦୋମିତ୍ୟୁଦାହୃତ୍ୟ ୟଜ୍କଦାନତପଃ କ୍ରିୟାଃ । ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ୍ତେ ବିଧାନୋକ୍ତାଃ ସତତଂ ବ୍ରହ୍ମବାଦିନାମ୍ ॥୨୪॥

ତେଣୁ କରି ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ କଥନ କରୁଥିବା ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଶାସ୍ତ ବିଧିରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରାଯାଇଥିବା ଯଜ୍ଞ, ଦାନ ଓ ତପରୁପୀ କ୍ରିୟାମାନ ନିରନ୍ତର ଓମ୍ ଏହି ନାମକୁ ଉଚ୍ଚାରଣ କରି ହିଁ କରାଯାଇଥାଏ । ଯେଉଁଥିରେ ସେହି ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ସ୍ମରଣ ହେଉଥିବ । ବର୍ତ୍ତମାନ ତତ୍ ଶବ୍ଦର ପ୍ରୟୋଗକୁ କହୁଛନ୍ତି ।

# ତଦିତ୍ୟନଭିସନ୍ଧାୟ ଫଲଂ ୟଜ୍ଜତପଃକ୍ରିୟାଃ । ଦାନକ୍ରିୟାଣ୍ଟ ବିବିଧାଃ କ୍ରିୟନ୍ତେ ମୋକ୍ଷକାଙ୍**କ୍ଷି**ଭିଃ ॥୨୫॥

ତତ୍ ଅର୍ଥାତ୍ ସେହି ପରମାତ୍ଯା ହିଁ ସର୍ବତ୍ର ରହିଛନ୍ତି । ଏହି ଭାବରେ ଫଳକୁ ନ ଚାହିଁ ଶାସ୍ତ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଟ ନାନା ପ୍ରକାରର ଯଜ୍ଞ, ତପ ଏବଂ ଦାନର କ୍ରିୟମାନ, ପରମ କଲ୍ୟାଣକୁ ଚାହୁଁଥିବା ପୁରୁଷ ଦ୍ୱାରା କରାଯାଏ । ତତ୍ ଶବ୍ଦ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ପ୍ରତି ସମର୍ପଣ ସୂଚକ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ଓମ୍ କପ କରନ୍ତୁ । ଯଜ୍ଞ, ଦାନ ଓ ତପର କ୍ରିୟାମାନ ସେଥିରେ ନିର୍ଭର ହୋଇ କରନ୍ତ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସତ୍ ଶବ୍ଦର ପ୍ରୟୋଗର ସ୍ଥଳ କହିଛନ୍ତି ।

#### ସଦ୍ଭାବେ ସାଧୁଭାବେ ଚ ସଦିତ୍ୟେତତ୍ ପୟକ୍ୟତେ ।

#### ପ୍ରାଶଞ୍ଜେ କର୍ମଣି ତଥା ସଚ୍ଛବ୍ଦଃ ପାର୍ଥ ଯୁକ୍ୟତେ ॥ ୨ ୬॥

ଏବଂ ସତ୍- ଯୋଗେଶ୍ୱର କହିଲେ ଯେ, ସତ୍ କ'ଶ ? ଗୀତାର ପ୍ରାରୟରେ ହିଁ ଅର୍କୁନ ପ୍ରଶ୍ନ କରିଥିଲେ ଯେ, କୁଳଧର୍ମ ହିଁ ଶାଶ୍ୱତ, ସତ୍ୟ ଅଟେ, ତେବେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁମକୁ ଏହି ଅଜ୍ଞାନ କେଉଁଠୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଲା ? ସତ୍ ବୟୁର ତିନିକାଳରେ କେବେ ଅଭାବ ହୋଇନଥାଏ । ତାହାକୁ ନଷ୍ଟ କରିହେବ ନାହିଁ ଏବଂ ଅସତ୍ ବୟୁର ତିନିକାଳରେ ଅଣ୍ଡିତ୍ୱ ନଥାଏ । ତାହାକୁ ବନ୍ଦ କରିହେବ ନାହିଁ । ବୟୁତଃ ତାହା ଏପରି କୌଣସି ବୟୁ, ଯାହାର ତିନିକାଳରେ ଅଭାବ ହୋଇନଥାଏ ଏବଂ ସେହି ଅସତ୍ ବୟୁ କ'ଶ ଯାହାର ଅଣ୍ଡିତ୍ୱ ନ ଥାଏ । ତେବେ କହିଲେ, ଏହି ଆତ୍ମା ହିଁ ସତ୍ୟ ଏବଂ ଭୂତ ପ୍ରାଣୀଙ୍କ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶରୀର ନାଶବାନ ଅଟେ । ଆତ୍ମା ସନାତନ, ଅବ୍ୟକ୍ତ, ଶାଶ୍ୱତ ଏବଂ ଅମୃତ ସ୍ୱରପ ଅଟେ ।

ଏହାହିଁ ପରମ ସତ୍ୟ ଅଟେ । ଏଠାରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, 'ସତ୍' ଏପରି ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ନାମ, 'ସଦ୍ ଭାବେ' – ସତ୍ୟ ପ୍ରତି ଭାବରେ ଏବଂ ସାଧୁ ଭାବରେ ପ୍ରୟୋଗ କରିଥାନ୍ତି, ହେ ପାର୍ଥ ! ଯେବେ ନିୟତ କର୍ମ ସାଙ୍ଗୋପାଙ୍ଗ ଭଲଭାବେ ହେବାରେ ଲାଗିବ, ତେବେ ସତ୍ ଶବ୍ଦର ପ୍ରୟୋଗ କରାଯାଇଥାଏ । ସତ୍ର ଅର୍ଥ ଏହା ନୁହଁ ଯେ, ଏହି ବସ୍ତୁ ମୋର ଅଟେ । ଯେବେ ଶରୀର ହିଁ ଆୟର ନାହିଁ, ତେବେ ଏହାର ଉପଭୋଗରେ ଆସୁଥିବା ବସ୍ତୁ ଆୟର କେବେଠୁଁ ହୋଇ ଗଲା ? ସତ୍ର ପ୍ରୟୋଗ କେବଳ ଗୋଟିଏ ଦିଶାରେ ହିଁ କରାଯାଇଥାଏ । ସଦ୍ ଭାବେ ଆତ୍ମା ହିଁ ପରମ ସତ୍ୟ ଅଟେ । ଏହି ସତ୍ୟପ୍ରତି ଭାବ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଉ । ତାହାକୁ ସାଧିବା ନିମନ୍ତେ ସାଧୁ ଭାବହେଉ ଏବଂ ତାହାକୁ ପ୍ରାପ୍ତି କରାଇ ପାରୁଥିବା କର୍ମ ପ୍ରଶସ୍ତ ଭାବରେ ହେବାରେ ଲାଗିବ । ତେବେ ସେଠାରେ ସତ୍ ଶବ୍ଦର ପ୍ରୟୋଗ କରାଯାଇଥାଏ । ଏହାକୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ଆଗକୁ କହୁଛନ୍ତି –

ୟଞ୍ଜେ ତପସି ଦାନେ ଚ ସ୍ଥିତିଃ ସଦିତି ଚୋଚ୍ୟତେ । କର୍ମ ଚୈବ ତବର୍ଥୀୟଂ ସଦିତ୍ୟେବାଭିଧୀୟତେ ॥୨୭॥

ଯଜ୍ଞ, ତପ ଏବଂ ଦାନ କରିବାରେ ଯେଉଁ ସ୍ଥିତି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ , ତାହା ମଧ୍ୟ ସତ୍ ହିଁ ଅଟେ । ଏପରି କୁହାଯାଇଛି । 'ତବର୍ଥୀୟତ'-ସେହି ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ କରାଯାଉଥିବା କର୍ମ ହିଁ ସତ୍ ଅଟେ । ଏପରି କୁହାଯାଇଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ସେହି ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି କରାଇପାରୁଥିବା କର୍ମ ହିଁ ସତ୍ ଅଟେ । ଯଜ୍ଞ, ଦାନ ଓ ତପ ଏହି କର୍ମର ପୁରକ ଅଟେ । ଶେଷରେ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଦେଇ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଏହି ସମୟ ନିମନ୍ତେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଆବଶ୍ୟକ ।

### ଅଶ୍ରଦ୍ଧୟା ହୁତଂ ଦଉଂ ତପୟସ୍ତଂ କୃତଂ ଚ ୟତ୍ । ଅସଦିତ୍ୟୁଚ୍ୟତେ ପାର୍ଥ ନ ଚ ତତ୍ ପ୍ରେତ୍ୟ ନୋ ଇହ ॥୨୮॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ବିନା ଶ୍ରଦ୍ଧାରେ କରୁଥିବା ହବନ, ଦେଇଥିବା ଦାନ, ତପାଇଥିବା ତପ ଏବଂ ଯାହା କିଛି କରାଯାଇଥିବା କର୍ମ, ସେହିସବୁ ଅସତ୍ ଅଟେ । ଏପରି କୁହାଯାଉଛି ତାହା ନା ତ ଏହି ଲୋକରେ ଏବଂ ନା ପରଲୋକରେ ଲାଭ ଦାୟକ ହୋଇଥାଏ । ଅତଃ ସମର୍ପଣ ସହିତ ଶ୍ରଦ୍ଧା ନିତାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ ।

#### –ନିଷର୍ଷ–

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ପାରୟରେ ହିଁ ଅର୍ଜୁନ ପଶ୍ମ କଲେ ଯେ, ଭଗବାନ୍ ! ଯିଏ ଶାସ୍ତ ବିଧି ତ୍ୟାଗକରି ଏବଂ ଶ୍ରଦ୍ଧାଯୁକ୍ତ ହୋଇ ଯକନ କରିଥାନ୍ତି, (ଭୂତ ପ୍ରେତ, ଦେବୀ ଦେବତା ଇତ୍ୟାଦି ପୂଜା ହିଁ କରୁଥାନ୍ତି ।) ତେବେ ସେମାନଙ୍କର ଶ୍ରଦ୍ଧା କିପରି ? ସାଭ୍ୱିକ , ରାଜସିକ ଅଥବା ତାମସିକ ଅଟେ । ଏହାକୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶୀକୃଷ କହିଲେ, ହେ ଅର୍କ୍ତନ । ଏହି ପୁରୁଷ ଶ୍ରଦ୍ଧାମୟ ଅଟେ । କୌଣସି ନା କୌଣସି ସ୍ଥାନରେ ତା'ର ଶଦ୍ଧା ତ ନିଶ୍ଚୟ ଥିବ । ଯେପରି ଶ୍ରଦ୍ଧା ସେପରି ପୁରୁଷ ଅଟେ ଅର୍ଥାତ୍ ଯେପରି ବୃତ୍ତି ସେପରି ପୁରୁଷ ଅଟେ । ତାଙ୍କର ଶୃଦ୍ଧା ସାଭ୍ୱିକ, ରାଜସିକ ଓ ତାମସିକ ଏପରି ତିନିପ୍ରକାରର ହୋଇଥାଏ । ସାଭ୍ସିକ ଶ୍ରଦ୍ଧା ବ୍ୟକ୍ତି ଦେବତାମାନଙ୍କୁ , ରାଜସୀକ ଶ୍ରଦ୍ଧାକୁ ଯକ୍ଷମାନଙ୍କ ଅର୍ଥାତ ଯିଏ ଯଶ, ଶୌଯ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିଥାନ୍ତି, ରାକ୍ଷସ ଅର୍ଥାତ୍ ସୁରକ୍ଷା ଦେଇଥାଏ, ସେମାନଙ୍କୁ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ତାମସିକ ଶ୍ରଦ୍ଧାକୁ ଭୃତ ପେତଙ୍କୁ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି । ଶାସ୍ତବିଧିରୁ ରହିତ ଏହି ପୂଜା ଦ୍ୱାରା ଏହି ତିନି ପ୍ରକାରର ଶ୍ରଦ୍ଧାକୁ ଶରୀରରେ ସ୍ଥିତ ଭୂତ ସମୁଦାୟ ଅର୍ଥାତ୍, ନିଜର ସଙ୍କଳ୍ପ ଏବଂ ହୂଦୟ ଦେଶରେ ସ୍ଥିତ ମୋତେ ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ପରମାତ୍ପାଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ କୃଶ କରିଥାନ୍ତି, ନା କି ପ୍ରଜା କରିଥାନ୍ତି । ସେ ସମୟଙ୍କ ତୁମେ ଅସର ବୋଲି ଜାଶ । ଅର୍ଥାତ୍ ଭୃତ-ପ୍ରେତ, ଯକ୍ଷ-ରାକ୍ଷସ ପଥା ଦେବୀ–ଦେବତାଙ୍କୁ ପୃଜନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଅସୁର ହୋଇଥାନ୍ତି । ଦେବତା ପ୍ରସଙ୍ଗକୁ ଏଠାରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ତୃତୀୟଥର ଉଠାଇଛନ୍ତି, ପ୍ରଥମେ ସପ୍ତମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କହିଥିଲେ ଯେ, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! କାମନା ଦ୍ୱାରା ଯାହାର ଜ୍ଞାନ ହରଣ କରି ନିଆଯାଇଛି । ସେହି ମୃଢ ବୃଦ୍ଧି ପୁରୁଷ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଦେବତା ମାନଙ୍କୁ ପୃଜନ କରିଥାନ୍ତି । ଦ୍ୱିତୀୟଥର ନବମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେହି ପ୍ରଶ୍ରକ ପୁନରାବୃତ୍ତି କରି କହିଲେ ଯେ, ଯେଉଁମାନେ ଭିନ୍ନ ଭିନ ଦେବତାମାନଙ୍କ ପ୍ରଜା କରିଥାନ୍ତି, ସେମାନେ ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରଜା କରିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତ ସେମାନଙ୍କ ସେହି ପ୍ରଜନ ଅବିଧି ପୂର୍ବକ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ଶାସ୍ତ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ବିଧିରୁ ଭିନ୍ନ ଅଟେ । ଅତଃ ସେମାନେ ନଷ୍ଟ ହୋଇ ଯାଆନ୍ତି । ଏଠାରେ ସପ୍ତଦଶ ଅଧ୍ୟାୟରେ

ସେ ଆସୁରୀ ସ୍ୱଭାବ ଯୁକ୍ତ କହି ସୟୋଧିତ କଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଶବ୍ଦରେ ଏକ ପରମାତ୍ମାଙ୍କର ହିଁ ପ୍ରକାର ବିଧାନ ରହିଛି ।

ତଦନ୍ତର ଶ୍ରୀକୃଷ ଚାରୋଟି ପ୍ରଶ୍ନକୁ ନେଲେ – ଆହାର, ଯଜ୍ଞ, ତପ ଓ ଦାନ । ଆହାର ତିନି ପ୍ରକାରର ହୋଇଥାଏ । ସାତ୍ସିକ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ଆରୋଗ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରୁଥିବା, ସ୍ୱଭାବିକ ପ୍ରିୟ ଲାଗୁଥିବା, ସ୍ମିଗ୍ଧ ଆହାର ପ୍ରିୟ ହୋଇଥାଏ । ରାଜସିକ ପୁରୁଷଙ୍କୁ କଟୁ, ରାଗ, ଉଷ, ମସଲା ଯୁକ୍ତ ଇତ୍ୟାଦି ରୋଗ ବର୍ଦ୍ଧକ ଆହାର ପ୍ରିୟ ହୋଇଥାଏ । ରାଜସିକ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ଅଇଁଠା, ବାସୀ ଏବଂ ଅପବିତ୍ର ଆହାର ପ୍ରିୟ ହୋଇଥାଏ । ଶାସ୍ତ ବିଧିରୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଯଜ୍ଞ ଅର୍ଥାତ୍ ଆରାଧନାର ଅନ୍ତଃକ୍ରୀୟା ଗୁଡ଼ିକ, ଯାହା ମନର ନିରୋଧ କରିଥାଏ, ଫଳାକାଂକ୍ଷାରୁ ରହିତ ସେହି ଯଜ୍ଞ ସାତ୍ସିକ ଅଟେ । ଦୟ ପ୍ରଦର୍ଶନ ଏବଂ ଫଳ ନିମନ୍ତେ କରୁଥିବା ସେହି ଯଜ୍ଞ ରାଜସିକ ଅଟେ ଏବଂ ଶାସ୍ତ୍ରବିଧିରୁ ରହିତ ମନ୍ତ, ଦାନ ତଥା ଅଶ୍ରଦ୍ଧାରେ କରୁଥିବା ଯଜ୍ଞ ତାମସିକ ଅଟେ ।

ପରମଦେବ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଠାରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଯୋଗ୍ୟତା ଯାହାଙ୍କ ନିକଟରେ ରହିଛି, ସେହି ପ୍ରାଞ୍ଜ, ସଦ୍ୱଗୁରୁଙ୍କ ଅର୍ଚ୍ଚନା, ସେବା ଏବଂ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଅହିଂସା ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ପବିତ୍ରତା ଅନୁରୂପ ଶରୀରକୁ ତପାଇବା ହିଁ ଶରୀରିକ ତପ ଅଟେ । ସତ୍ୟ, ପ୍ରିୟ ଏବଂ ହିତକାରକ ବାକ୍ୟ କହିବା, ବାଣୀର ତପ ଅଟେ ଏବଂ ମନକୁ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ରଖିବା, ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଅତିରିକ୍ତ ବିଷୟ ଚିତ୍ତନରେ ମନକୁ ମୌନ ରଖିବା, ମନ ସୟନ୍ଧିତ ତପ ଅଟେ । ମନ ବାଣୀ ଏବଂ ଶରୀର ତିନୋଟିକୁ ମିଶାଇ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ତପାଇବା ହିଁ ସାତ୍ସିକ ତପ ଅଟେ । ରାଜସ ତପରେ କାମନାମାନଙ୍କ ସହିତ ସେହି ତପକୁ କରାଯାଇଥାଏ । ଯେବେ କି ତାମସିକ ତପ, ଶାସ୍ତବିଧିରୁ ରହିତ ସ୍ୱେଚ୍ଛାଚାର ଅଟେ । କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ମାନି ଦେଶ, କାଳ ଏବଂ ପାତ୍ର ବିଚାର କରି ଶ୍ରଦ୍ଧା ପୂର୍ବକ ଦେଉଥିବା ଦାନ ହିଁ ସାତ୍ସି ତପ ଅଟେ । କୌଣସି ଲାଭ ନିମନ୍ତେ ଲୋଭରେ କଠିନତାରେ ଦେଉଥିବା ଦାନ ହିଁ ରାଜସିକ ଅଟେ ଏବଂ ନିରାଦର ପୂର୍ବକ କୁପାତ୍ରକୁ ଦେଉଥିବା ଦାନ ତାମସିକ ଅଟେ ।

ଓଁ ତତ୍ ସତ୍ ର ସ୍ୱରୂପକୁ ନେଇ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ଯେ, ଏହି ନାମ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସ୍ତୁତି ଦେଉଥାଏ । ଶାସ୍ତବିଧି ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ତପ, ଦାନ ଓ ଯଜ୍ଞ ପ୍ରାରୟ କରିବାରେ ଓଁ ର ପ୍ରୟୋଗ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ପୂର୍ତ୍ତି ସମୟରେ ହିଁ ଓଁ ପିଣ୍ଡ ଛାଡ଼ିଥାଏ । ତତ୍ ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ସେହି ପରମାତ୍ସା, ତାହାଙ୍କ ପ୍ରତି ସମର୍ପିତ ହେଲେ ହିଁ ସେହି କର୍ମ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଯେବେ କର୍ମ ଧାରାବାହୀ ହେବାରେ ଲାଗିବ, ତେବେ ସତ୍ ଶବ୍ଦର ପ୍ରୟୋଗ ହୋଇଥାଏ । ଭଜନ ହିଁ ସତ୍ ଅଟେ । ସତ୍ ପ୍ରତି ଭାବ ଏବଂ ସାଧୁଭାବରେ ହିଁ ସତ୍ ଶବ୍ଦର ପ୍ରୟୋଗ କରାଯାଇଥାଏ । ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି କରାଇ ଦେଉଥିବା କର୍ମ, ଯଜ୍ଞ, ଦାନ ଓ ତପର ପରିଶାମରେ ମଧ୍ୟ ସତ୍ ଶବ୍ଦ ପ୍ରୟୋଗ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ପରମାତ୍ଯାରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଉଥିବା କର୍ମ ନିଷ୍ଟୟ ପୂର୍ବକ ସତ୍ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ସେହି ସମୟଙ୍କ ପ୍ରତି ଶ୍ରଦ୍ଧା ଆବଶ୍ୟକ ଅଟେ । ଅଶ୍ରଦ୍ଧାରେ କରୁଥିବା କର୍ମ, ଦେଉଥିବା ଦାନ, ତପା ଯାଉଥିବା ତପ, ନା ଏହି ଜନ୍ମରେ ଲାଭ ଦାୟକ ହୋଇଥାଏ, ନା ଆସନ୍ତା ଜନ୍ମରେ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ଅତଃ ଅନନ୍ୟ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ ଅଟେ ।

ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଉପରେ ପ୍ରକାଶ କରାଯାଇଛି ଏବଂ ଶେଷରେ ଓଁ ତତ୍ ସତ୍ ର ବିଷଦ ବାଖ୍ୟା ପ୍ରସ୍ତୁତ କରାଯାଇଛି । ଯାହାକି ଗୀତାର ଶ୍ଲୋକରେ ପ୍ରଥମ ଥର ଆସିଛି । –ଅତଃ

ॐ ତହଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ଗୀତାସୂପନିଷସୁ ବ୍ରହ୍କ ବିଦ୍ୟାୟାଂ ଯୋଗଶାସ୍ତେ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍କୁନ ସୟାଦେ 'ॐ ତତ୍ସତ୍ ଶ୍ରଦ୍ଧାତ୍ରୟ ବିଭାଗ ୟୋଗୋ' ନାମ ସପ୍ତଦଶୋଃଧ୍ୟାୟଃ ॥୧୭॥

ଏହି ପ୍ରକାରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା ରୂପୀ ଉପନିଷେଦ, ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗାଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସୟାଦରେ 'ଓଁ ତତ୍ସତ୍ ଶ୍ରଦ୍ଧାତ୍ରୟ ବିଭାଗ ଯୋଗ' ନାମକ ସପ୍ତଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପର୍ଶ ହେଲା ।

ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ପର ମହଂସ ପର ମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତା ଭାଷ୍ୟେ 'ॐ ତତ୍ସତ୍ ଶ୍ରଦ୍ଧାତ୍ରୟ ବିଭାଗ ୟୋଗୋ' ନାମ ସସ୍ତଦଶୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୧୭॥

॥ ହରି 🥉 ତତ୍ସତ୍ ॥

# ଶ୍ରୀ ପରମାମ୍ତନେ ନମଃ ଅଥ ଅଷ୍ଟାଦଶୋଽଧାୟଃ

ଏହା ଗୀତାର ଅନ୍ତିମ ଅଧ୍ୟାୟ ଅଟେ । ଯାହାର ପୂର୍ବାର୍ଦ୍ଧ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅନେକ ପ୍ରଶ୍ନର ସମାଧାନ ହୋଇ ସାରିଛି ତଥା ଉତ୍ତରାର୍ଦ୍ଧରେ ଗୀତାର ଉପସଂହାର ରହିଛି ଯେ, ଗୀତାରୁ ଲାଭ କ'ଣ ? ସପ୍ତଦଶ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଆହାର, ତପ, ଯଜ୍ଞ, ଦାନ ତଥା ଶ୍ରଦ୍ଧାର ବିଭାଗ ସହିତ ସ୍ୱରୂପକୁ କହିଲେ । ସେହି ସନ୍ଦର୍ଭରେ ତ୍ୟାଗର ପ୍ରକାର ଶେଷ ରହିଛି । ମନୁଷ୍ୟ ଯାହାକିଛି କରିଥାଏ, ସେଥିରେ କାରଣ କିଏ ? କିଏ କରିଥାଏ ? ଭଗବାନ କରାଉଥାନ୍ତି ଅଥବା ପ୍ରକୃତି । ଏହିପ୍ରଶ୍ନ ପ୍ରଥମରୁ ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥିଲା । ଯାହା ଉପରେ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ପୁନଃ ପ୍ରକାଶିତ କରାଗଲା । ଏହିପରି ବର୍ଣ୍ଣ ବ୍ୟବସ୍ଥାର ଚର୍ଚ୍ଚା ହୋଇଥିଲା । ସୃଷ୍ଟିରେ ତାହାର ସ୍ୱରୂପର ବିଶ୍ୱେଷଣ ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ହୋଇଛି । ଶେଷରେ ଗୀତାରୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ବିଭୂତିମାଙ୍କରେ ପ୍ରକାଶ କରାଯାଇଛି, ଗତ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଅନେକ ପ୍ରକାରର ବିଭାଜନକୁ ଶୁଣି ଅର୍ଜୁନ ସ୍ୱୟଂ ଗୋଟିଏ ପ୍ରଶ୍ନ ରଖିଥିଲେ ଯେ, ତ୍ୟାଗ ଏବଂ ସନ୍ୟାସକୁ ମଧ୍ୟ ବିଭାଗ ସହିତ କୃହତ୍ତ—

#### ଅର୍ଜୁନ ଉବାଚ

#### ସଂନ୍ୟାସସ୍ୟ ମହାବାହୋ ତତ୍ତ୍ୱମିଚ୍ଛାମି ବେଦିତୁମ୍ । ତ୍ୟାଗସ୍ୟ ଚ ହୁଷୀକେଶ ପୃଥକ୍କେଶିନିଷ୍ଠଦନ ॥୧॥

ଅର୍କୁନ କହିଲେ, ହେ ମହାବାହୋ ! ହେ ହୃଦୟରସର୍ବସ୍ୱ ! ହେ କେଶିନିସୂଦନ ! ମୁଁ ସନ୍ୟାସ ଏବଂ ତ୍ୟାଗର ଯଥାର୍ଥ ସ୍ୱରୂପକୁ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ଜାଣିବାକୁ ଚାହୁଁଛି । ପୂର୍ଣ୍ଣତ୍ୟାଗ ହିଁ ସନ୍ଧ୍ୟାସ ଅଟେ । ଯେଉଁଠାରେ ସଙ୍କଳ୍ପ ଏବଂ ସଂୟାରର ମଧ୍ୟ ସମାପନ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଏହାପୂର୍ବରୁ ସାଧାନାର ପୂର୍ତ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଉତ୍ତରୋତ୍ତର ଆସକ୍ତିର ଅଭାବ ହିଁ ତ୍ୟାଗ ଅଟେ । ଏଠାରେ ଦୁଇଟି ପ୍ରଶ୍ନ ରହିଛି । ପ୍ରଥମତଃ ସନ୍ଧ୍ୟାସୀର ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଜାଣିବାକୁ ଚାହୁଁଛି । ଦ୍ୱିତୀୟତଃ ତ୍ୟାଗର ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଜାଣିବାକୁ ଚାହୁଁଛି । ଏହା ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ପୁନଃ କହିଲେ ।

#### ଶ୍ରୀଭଗବାନୁବାଚ

କାମ୍ୟାନାଂ କର୍ମଣାଂ ନ୍ୟାସଂ ସଂନ୍ୟାସଂ କବୟେ। ବିଦୁଃ । ସର୍ବକର୍ମଫଲତ୍ୟାଗଂ ପ୍ରାହୁଞ୍ଜ୍ୟାଗଂ ବିଚକ୍ଷଣାଃ ॥୨॥ ହେ ଅର୍କୁନ ! କେତେକ ପଣ୍ଡିତ କାମ୍ୟକର୍ମର ତ୍ୟାଗକୁ ସନ୍ୟାସ କହିଥାନ୍ତି । ଏବଂ କେତେକ ବିଚାର କୁଶଳ ପୁରୁଷ ସମୟ ପ୍ରକାର କର୍ମ ଫଳର ତ୍ୟାଗକୁ 'ତ୍ୟାଗ' କହିଥାନ୍ତି ।

#### ତ୍ୟାଜ୍ୟଂ ଦୋଷବଦିତ୍ୟେକେ କର୍ମ ପ୍ରାହୁର୍ମନୀଷିଶଃ । ୟଜ୍ଜଦାନତପଃକର୍ମ ନ ତ୍ୟାକ୍ୟମିତି ଚାପରେ ॥୩॥

କେହି ବିଦ୍ୱାନ ଏପରି କହିଥାନ୍ତି ଯେ, ସମ୍ପୂର୍ଷ କର୍ମ ଦୋଷଯୁକ୍ତ ଅଟେ । ଅତଃ ତ୍ୟାଗ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ଏବଂ ଅନ୍ୟ ବିଦ୍ୱାନ ଏପରି କହନ୍ତି ଯେ, ଯଜ୍ଞ, ଦାନ ଓ ତପ ତ୍ୟାଗ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ନୁହଁ । ଏହା ଉପରେ ଅନେକ ମତ ପ୍ରକାଶ କରି ଯୋଗେଶ୍ୱର ନିଜର ମଧ୍ୟ ମତ ଦେଉଛନ୍ତି ।

### ନିଷ୍ଟୟଂ ଶୃଣୁ ମେ ତତ୍ର ତ୍ୟାଗେ ଭରତସତ୍ତମ । ତ୍ୟାଗୋ ହି ପୁରୁଷବ୍ୟାଘ୍ର ତ୍ରିବିଧଃ ସଂପ୍ରକୀର୍ତ୍ତିତଃ ॥୪॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସେହି ତ୍ୟାଗ ବିଷୟରେ ତୁମେ ମୋର ନିଷ୍ଟିତ ମତ ଶୁଣ । ହେ ପୁରୁଷଶ୍ରେଷ୍ଠ ! ସେହି ତ୍ୟାଗ ତିନି ପ୍ରକାରର କୁହାଯାଇଛି ।

### ୟଜ୍ଞଦାନତପଃକର୍ମ ନ ତ୍ୟାକ୍ୟଂ କାର୍ଯ୍ୟମେବ ତତ୍ । ୟଜ୍ଞୋ ଦାନଂ ତପର୍ଷ୍ଟେବ ପାବନାନି ମନୀଷିଣାମ୍ ॥୫॥

ଯଜ୍ଞ, ଦାନ ଓ ତପ ଏହି ତିନିପ୍ରକାରର କର୍ମ ତ୍ୟାଗ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ନୁହଁ, ଏହାକୁ କରିବା ହିଁ ଉଚିତ । କାରଣ ଯଜ୍ଞ, ଦାନ ଓ ତପ ଏହି ତିନୋଟିଯାକ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ପାବନ କରିଥାଏ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଚାରୋଟି ପ୍ରଚଳିତ ମତକୁ ଉଲ୍ଲେଖ କଲେ । ପ୍ରଥମେ କାମ୍ୟକର୍ମର ତ୍ୟାଗ, ଦ୍ୱିତୀୟରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମଫଳ ତ୍ୟାଗ, ତୃତୀୟରେ ଦୋଷଯୁକ୍ତ ହେବା ଯୋଗୁଁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମର ତ୍ୟାଗ ଏବଂ ପରିଶେଷରେ ଯଜ୍ଞ, ଦାନ ଓ ତପ ତ୍ୟାଗ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ନୁହେଁ । ଏଥିରୁ ଗୋଟିଏ ମତକୁ ନିଜର ସହମତି ପ୍ରକାଶ କରି କହିଲେ - ହେ ଅର୍କୁନ ! ମୋର ମଧ୍ୟ ଏହା ନିଷ୍ଟିତମ ଯେ, ଯଜ୍ଞ ଦାନ ଓ ତପରୂପୀ କ୍ରିୟା ତ୍ୟାଗ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ନୁହେଁ । ଏଥିରୁ ସିଦ୍ଧ ହେଉଛି ଯେ, କୃଷଙ୍କ କାଳରେ ମଧ୍ୟ ବିଭିନ୍ନ ମତ ମଉାନ୍ତର ପ୍ରଚଳିତ ଥିଲା । ଯେଉଁଥିରୁ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଯଥାର୍ଥ ଥିଲା । ସେହିକାଳରେ ମଧ୍ୟ ବହୁତ ମତ ରହିଛି । ମହାପୁରୁଷ ଯେତେବେଳେ ଦୁନିଆକୁ ଆସିଥାନ୍ତି, ସେତେବେଳେ ଅନେକ ମତ ମତାନ୍ତର ମଧ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ କଲ୍ୟାଣକାରୀ ମତକୁ ବାହାର କରି ସାମନାରେ ରଖିଥାନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ମହାପୁରୁଷ ମଧ୍ୟ ଏହା ହିଁ କରନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ମଧ୍ୟ ଏହା ହିଁ କରିଥିଲେ । ସେ କୌଣସି ନୂଆମାର୍ଗ କହିନଥିଲେ ବରଂ ପ୍ରଚଳିତ ଅନେକ ପ୍ରକାର ମତ ମଧ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ

ଯଥାର୍ଥ ସତ୍ୟକ୍ର ସମର୍ଥନ ଦେଇ ତାହାକ୍ର ସଷ୍ଟ କଲେ ।

# ଏତାନ୍ୟପି ତୁ କର୍ମାଣି ସଙ୍ଗଂ ତ୍ୟକ୍ତ୍ୱା ଫଲାନି ଚ । କର୍ତ୍ତବ୍ୟାନୀତି ମେ ପାର୍ଥ ନିର୍ଣ୍ଟିତଂ ମତମୁଉମମ୍ ॥୬॥

ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି, ହେ ପାର୍ଥ ! ଯଜ୍ଞ, ଦାନ ଓ ତପ ରୂପୀ କର୍ମ ଆସକ୍ତି ଏବଂ ଫଳକୁ ଅବଶ୍ୟ ତ୍ୟାଗ କରିବା ଉଚିତ । ଏହା ମୋର ନିର୍ଣ୍ଣିତ କରିଥିବା ଉତ୍ତମ ମତ ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ପ୍ରଶ୍ନାନୁସାରେ ସେ ତ୍ୟାଗର ବିଶ୍ଲେଷଣ କରୁଛନ୍ତି ।

#### ନିୟତସ୍ୟ ତୁ ସଂନ୍ୟାସଃ କର୍ମଶୋ ନୋପପଦ୍ୟତେ । ମୋହାଉସ୍ୟ ପରିତ୍ୟାଗଞ୍ଜାମସଃ ପରିକୀର୍ତ୍ତିତଃ ॥୭॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ନିୟତକର୍ମ (ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଶବ୍ଦରେ ନିୟତ କର୍ମ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ, ଯଜ୍ଞର ପ୍ରକ୍ରିୟା । ଏହି ନିୟତ ଶବ୍ଦକୁ ୮/୧୦ ଥର ଯୋଗେଶ୍ୱର କହିଲେ । ଏହାକୁ ବାରୟାର ନେଲେ ଯେ, କେଉଁଠାରେ ସାଧକ ଭ୍ରମରେ ପଡ଼ି ଅନ୍ୟ କିଛି କରିବାରେ ନ ଲାଗନ୍ତୁ) ଏହି ଶାସ୍ତ୍ର–ବିଧି ଅନୁସାରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ ତ୍ୟାଗ କରିବା ଅନୁଚିତ । ମୋହ ଦ୍ୱାରା ତାହାକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବା ତାମସ ତ୍ୟାଗ କୁହାଗଲା । ସାଂସାରିକ ବିଷୟ ବସ୍ତୁର ଆସକ୍ତିରେ ବାହ୍ଦିହୋଇ କାର୍ଯ୍ୟଂକର୍ମ (କାର୍ଯ୍ୟମ୍ କର୍ମ, ନିୟତ କର୍ମ ପରସ୍ପର ପରିପୂରକ ଅଟେ ।) ତ୍ୟାଗ କରିବା ତାମସିକ ଅଟେ । ଏପରି ପୁରୁଷ ଅଧଃ ଗଚ୍ଛତି– କୀଟ ପତଙ୍ଗ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅଧମ ଯୋନିରେ ଯାଇଥାଏ । କାରଣ ସେ ଭଜନ ପ୍ରବୃତିକୁ ତ୍ୟାଗ କରିଦେଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ରାଜସିକ ତ୍ୟଗ ବିଷୟରେ କହୁଛନ୍ତି–

# ଦୁଃଖମିତ୍ୟେବ ୟତ୍କର୍ମ କାୟକ୍ଲେଶଭୟାତ୍ତ୍ୟକେତ୍ । ସ କୃତ୍ସା ରାଜସଂ ତ୍ୟାଗଂ ନୈବ ତ୍ୟାଗଫଳଂ ଲଭେତ୍ ॥୮॥

କର୍ମକୁ ଦୁଃଖମୟ ବିଚାରକରି ଶାରୀରିକ କ୍ଲେଶର ଭୟରେ ତାହାକୁ ତ୍ୟାଗ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି, ରାଜସିକ ତ୍ୟାଗ କରି ମଧ୍ୟ ତ୍ୟାଗର ଫଳକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ । ଯେଉଁଥିରେ ଭଜନ ପାର ନ ଲାଗିବ 'କାୟକ୍ଲେଶଭୟାତ୍' – ଶାରୀରିକ କଷ୍ଟକୁ ଭୟକରି କର୍ମକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବା ରାଜସିକ ତ୍ୟାଗ ଅଟେ । ତାହାକୁ ତ୍ୟାଗର ଫଳ ସ୍ୱରପ ପରମଶାନ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ ତଥା –

### କାର୍ୟମିତ୍ୟେବ ୟତ୍କର୍ମ ନିୟତଂ କ୍ରିୟତେଃର୍ଜୁନ । ସଙ୍ଗଂ ତ୍ୟଲ୍ତା ଫଳଂ ଚୈବ ସ ତ୍ୟାଗଃ ସାତ୍ତିକୋ ମତଃ ॥୯॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! କରିବା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଅଟେ, ଏପରି ବିଚାର କରି ଯେଉଁମାନେ ନିୟତଂ– ଶାସ୍ତ୍ରବିଧିରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରାଯାଇଥିବା କର୍ମ ସଙ୍ଗଦୋଷ ଏବଂ ଫଳକୁ ତ୍ୟାଗ କରି କର୍ମ କରିଥାନ୍ତି, ତାହା ହିଁ ସାନ୍ସିକ ତ୍ୟାଗ ଅଟେ । ଅତଃ ନିୟତ କର୍ମ କର ଏବଂ ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଯାହାକିଛି ରହିଛି ତାହାର ତ୍ୟାଗ କରିଦିଅ । ଏହି ନିୟତ କର୍ମ ମଧ୍ୟ କ'ଣ ଏପରି କରି ଚାଲିଥିବା ଅଥବା ଏହାର ମଧ୍ୟ କେବେ ତ୍ୟାଗ ହେବ ? ବର୍ତ୍ତମାନ ଅନ୍ତିମ ତ୍ୟାଗ ବିଷୟରେ କହୁଛନ୍ତି –

#### ନ ପ୍ୱେଷ୍ଟ୍ୟକୁଶଳଂ କର୍ମ କୁଶଳେ ନାନୁଷଜ୍ଜତେ । ତ୍ୟାଗୀ ସଉସମାବିଷ୍ଟୋ ମେଧାବୀ ଛିନ୍ନସଂଶୟଃ ॥୧୦॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଅକୁଶଲଂ କର୍ମ – ଅର୍ଥାତ୍ ଅକଲ୍ୟାଣକାରୀ କର୍ମ ରେ(ଶାସ୍ତ୍ରବିଧି କର୍ମ ହିଁ କଲ୍ୟାଣକାରୀ ଅଟେ । ଏହାର ବିରୋଧରେ ଯାହାକିଛି ରହିଛି, ତାହା ଏହି ଲୋକର ବନ୍ଧନ ମାତ୍ର । ତେଣୁକରି ଅକଲ୍ୟାଣକାରୀ ଅଟେ । ଏପରିକର୍ମ ଦ୍ୱାରା) କୁ କରିନଥାଏ ଏବଂ କଲ୍ୟାଣକାରୀ କର୍ମରେ ଆସକ୍ତ ହୋଇନଥାଏ । ଯାହା କରିବା ବାକିଥିଲା, ତାହା ମଧ୍ୟ ଶେଷ ନାହିଁ । ଏପରି ତତ୍ତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା ସଂଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ସଂଶୟ ରହିତ, ଜ୍ଞାନବାନ ଓ ତ୍ୟାଗୀ ଅଟେ । ସେ ସବୁକିଛି ତ୍ୟାଗ କରିଛି କିନ୍ତୁ ପ୍ରାପ୍ତି ସହିତ ସେହି ପୂର୍ଣ୍ଣ ତ୍ୟାଗ ହିଁ ସନ୍ୟାସ ଅଟେ । ଏହାଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ୟ କେଉଁ ସରଳ ରାଣ୍ଡା ଥାଇପାରେ ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛତ୍ତି ଯେ, ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଉପାୟ ନାହିଁ ।

# ନ ହି ଦେହଭୃତା ଶକ୍ୟଂ ତ୍ୟକ୍ତୁଂ କର୍ମାଣ୍ୟଶେଷତଃ । ୟସ୍ତୁ କର୍ମଫଳତ୍ୟାଗୀ ସ ତ୍ୟାଗୀତ୍ୟଭିଧୀୟତେ ॥୧୧॥

ଦେହଧାରୀ ପୁରୁଷମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା (କେବଳ ଶରୀର ହିଁ ନୂହେଁ, ଯାହାକୁ ଆପଣ ଦେଖୁଛନ୍ତି, ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ପ୍ରକୃତିରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ସତ୍ତ୍ୱ, ରଚ୍ଚ ଓ ତମ ଏହି ତିନିଗୁଣ ହିଁ ଏହି ଜୀବାତ୍ଯାକୁ ଶରୀରରେ ବାଦ୍ଧିଥାନ୍ତି । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଗୁଣ ଜୀବିତ ଅଛନ୍ତି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ଶରୀରଧାରୀ ହିଁ ଅଟେ । ଯେକୌଣସି ରୂପରେ ଶରୀର ତ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇଚାଲିଥିବ । ଦେହର କାରଣ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜୀବିତ ରହିଥାଏ) ଏହି ପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣତଃ କର୍ମର ତ୍ୟାଗ ସୟବ ନୁହେଁ । ତେଣୁକରି ଯେଉଁ ପୁରୁଷ କର୍ମଫଳ ତ୍ୟାଗ କରିଥାଏ, ସେ ହିଁ ଯଥାର୍ଥ ତ୍ୟାଗୀ, ଏପରି କୁହାଯାଇଛି । ଅତଃ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶରୀରର କାରଣ ଜୀବିତ ରହିଛି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନିୟତ କର୍ମ କରିବା ବିଧେୟ ଏବଂ ତାହାର ଫଳ ତ୍ୟାଗ କରିବା ଉଚିତ । ଏହା ବଦଳରେ କୌଣସି ଫଳ କାମନା ନ ରଖନ୍ତ । ସେହିପରି ସକାମୀ ପୁରୁଷଙ୍କ କର୍ମର ଫଳ ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ ।

ଅନିଷ୍ଟମିଷ୍ଟ ମିଶ୍ରଂ ଚ ତ୍ରିବିଧଂ କର୍ମଣଃ ଫଲମ୍ । ଭବତ୍ୟତ୍ୟାଗିନାଂ ପ୍ରେତ୍ୟ ନ ତୁ ସଂନ୍ୟାସିନାଂ କ୍ୱଚିତ୍ ॥୧୨॥ ସକାମୀ ପ୍ରଷଙ୍କ ଭଲ, ମନ୍ଦ ଏବଂ ମିଶିତ ଏପରି ତିନି ପ୍ରକାରର କର୍ମଫଳ ମତ୍ୟୁ ପରେ ମଧ୍ୟ ରହିଥାଏ । ଜନ୍ମ ଜନ୍ନାନ୍ତର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମିଳିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ସଂନ୍ୟାସିନାମ୍ ସର୍ବସ୍ୱ ନ୍ୟାସ କରିଥିବା ପୂର୍ଣ୍ଣ ତ୍ୟାଗୀ ପୁରୁଷଙ୍କ କର୍ମଫଳ କୌଣସି କାଳରେ ମଧ୍ୟ ହୋଇନଥାଏ । ଏହାହିଁ ଶୁଦ୍ଧ ସନ୍ୟାସ ଅଟେ । ସନ୍ୟାସ ଗୋଟିଏ ଚରମ ଉତ୍କୃଷ୍ଣ ଅବସ୍ଥା । ଭଲ ଓ ମନ୍ଦ କର୍ମରଫଳ ତଥା ପୂର୍ଣ୍ଣ ନ୍ୟାସକାଳରେ ତାହାଙ୍କ ଅନ୍ତ'ର ପ୍ରଶ୍ନ ପୁରା ହେଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଶୁଭ ଅଥବା ଅଶୁଭ କର୍ମ ହେବାରେ କାରଣ କ'ଣ ? ଏହା ଉପରେ ଦେଖବା–

# ପଞ୍ଚୈତାନି ମହାବାହେ। କାରଣାନି ନିବୋଧ ମେ । ସାଂଖ୍ୟେ କୃତାନ୍ତେ ପ୍ରୋକ୍ତାନି ସିଦ୍ଧୟେ ସର୍ବକର୍ମଣାମ୍ ॥୧୩॥

ହେ ମହାବାହୋ ! ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମର ସିଦ୍ଧି ନିମନ୍ତେ ପାଞ୍ଚୋଟି କାରଣ ସାଂଖ୍ୟ ସିଦ୍ଧାନ୍ତରେ କୁହାଯାଇଛି । ତାହାକୁ ତୂମେ ମୋଠାରୁ ଭଲରୂପେ ଶୁଣ ।

### ଅଧିଷାନଂ ତଥା କର୍ତ୍ତା କରଣଂ ଚ ପୃଥଗ୍ବିଧମ୍ । ବିବିଧାଣ୍ଟ ପୃଥକ୍ ଚେଷ୍ଟା ଦୈବଂ ଚୈବାତ୍ର ପଞ୍ଚମମ୍ ॥୧୪॥

ଏହି ବିଷୟରେ କର୍ତ୍ତ। (ମନ) ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ କରଣ (ଯାହା ଦ୍ୱାରା କରାଯାଇଥାଏ, ଯଦି ଶୁଭକର୍ମ ହୋଇଥାଏ, ତେବେ ବିବେକ, ବୈରାଗ୍ୟ, ଶମ, ଦମ, ତ୍ୟାଗ, ଅନବରତ ଚିନ୍ତନ ଆଦିର ପ୍ରବୃତ୍ତିସବୁ କରଣ ହେବେ । ଯଦି ଅଶୁଭ କର୍ମ ହୋଇଥାଏ ତେବେ କାମ, କ୍ରୋଧ, ରାଗ, ଦ୍ୱେଷ, ଲିପ୍ସା ଆଦି କରଣ ହେବେ । ଏମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରେରିତ ହେବେ ।) ନାନା ପ୍ରକାରର ଚେଷ୍ଟା ଅର୍ଥାତ୍ ଅନନ୍ତ ଇଛା, ଆଧାର ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧନ ଯେଉଁ ଇଛା ସହିତ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ତାହାର ପୂର୍ଣ୍ଣତା ମିଳିଥାଏ ଏବଂ ପଞ୍ଚମ କରଣ ହେଉଛି ଦୈବ ଅଥବା ସଂସ୍କାର ଏହାର ପୃଷ୍ଟି କରିଥାନ୍ତି ।

### ଶରୀରବାଙ୍**ମନୋଭିର୍ୟତ୍ କର୍ମ ପ୍ରାରଭତେ ନରଃ ।** ନ୍ୟାୟ୍ୟଂ ବା ବିପରୀତଂ ବା ପଞ୍ଚୈତେ ତସ୍ୟ ହେତବଃ ॥୧୫॥

ମନୁଷ୍ୟ ମନ, ବାଣୀ ଓ ଶରୀର ଦ୍ୱାରା ଶାସ୍ତାନୁସାରେ ଅଥବା ବିପରିତ ଯାହା କିଛି କର୍ମ ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ, ତାହାର ଏହି ପାଞ୍ଚୋଟି ହିଁ କାରଣ ରହିଛି । ପରନ୍ତ ଏପରି ହେବା ପରେ ମଧ୍ୟ–

# ତତ୍ରୈବଂ ସତି କର୍ତ୍ତାରମାତ୍ପାନଂ କେବଳଂ ତୁ ୟଃ । ପଶ୍ୟତ୍ୟକୃତବୁଦ୍ଧିତ୍ୱାନ୍ନ ସ ପଶ୍ୟତି ଦୁର୍ମତିଃ ॥୧୬॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଅଶୁଭ ବୃଦ୍ଧି ଯୋଗୁଁ ସେହି ବିଷୟରେ କୈବଲ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ ଆତ୍ମାକୁ କର୍ଭା ଦେଖୁଥାଏ । ସେହି ଦୁର୍ବୁଦ୍ଧି ପୁରୁଷ ଯଥାର୍ଥକୁ ଦେଖୁନଥାଏ, ଅର୍ଥାତ୍ ଭଗବାନ କରିନଥାନ୍ତି । ଏହି ପଶୁ ଉପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶୀକୃଷ୍ଠ ଦୃିତୀୟଥର କହିଲେ, ପଞ୍ଚମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କହିଥିଲେ ଯେ, ସେହି ପ୍ରଭୁ ନା ଥକରିଥାନ୍ତି ନା କରାଇଥାନ୍ତି, ନା କ୍ରିୟାର ସଂଯୋଗ ହିଁ ଯୋଡ଼ିଥାନ୍ତି, ତେବେ ଲୋକେ କାହିଁକି କହନ୍ତି ? ମୋହ ଦ୍ୱାରା ଲୋକଙ୍କ ବୁଦ୍ଧି ଆବୃତ୍ତ ରହିଥାଏ, ତେଶୁକରି ସେମାନେ କିଛି ନା କିଛି କହିଥାନ୍ତି । ଏଠାରେ ମଧ୍ୟ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, କର୍ମ ହେବାରେ ପାଞ୍ଚୋଟି କାରଣ ରହିଛି । ଏହା ସତ୍ତ୍ୱେ ଯିଏ କୈବଲ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ ଆତ୍ମାକୁ କର୍ତ୍ତା ଦେଖୁଥାଏ । ସେହି ମୂଢ ବୁଦ୍ଧି, ଦୁର୍ବୁଦ୍ଧି ପୁରୁଷ ଯଥାର୍ଥକୁ ଦେଖି ପାରିନଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ଭଗବାନ କରିନଥାନ୍ତି ବରଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଶ୍ରୀକୃଷ କର୍ତ୍ତା ରୂପରେ ଠିଆ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ନିର୍ମିତ୍ତ ମାତ୍ର ଭବ – ଅର୍ଥାତ୍ କର୍ତ୍ତା –ଧର୍ତ୍ତା ମୁଁ ଅଟେ । ତୁମେ ନିର୍ମିତ୍ତ ହୋଇ କେବଳ ଉପଛିତ ରୁହ । ଅନ୍ତତଃ ସେହି ମହାପୁରୁଷ କ'ଣ କହିବାକୁ ଚାହାଁତି ?

ବସ୍ତୁତଃ ଭଗବାନ ଓ ପ୍ରକୃତି ମଧ୍ୟରେ ଗୋଟିଏ ଆକର୍ଷଣ ରେଖା ରହିଛି, ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାଧକ ପ୍ରକୃତିର ସୀମା ମଧ୍ୟରେ ରହିଥାଏ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଭଗବାନ କରିନଥାନ୍ତି, ସେ ବହୁତ ସମୀପରେ ରହି ମଧ୍ୟ ଦ୍ରଷ୍ଟା ରୂପରେ ହିଁ ରହିଥାନ୍ତି । ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ଇଷ୍ଟଙ୍କୁ ଧରିବା ପରେ ସେ ହୃଦୟ ଦେଶର ସଞ୍ଚାଳକ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ସାଧକ ପ୍ରକୃତିର ସୀମାରୁ ବାହାରି ଭଗବାନଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ରକୁ ଆସିଯାଇଥାଏ । ଏପରି ଅନୁରାଗୀଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଭଗବାନ କର୍ତ୍ତା ଭାବରେ ସଦୈବ ଉପସ୍ଥିତ ରହିଥାନ୍ତି । କେବଳ ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ଭଗବାନ କରିଥାନ୍ତି । ଅତଃ ଚିତ୍ତନ କରନ୍ତୁ, ପ୍ରଶ୍ନ ପୁରା ହେଲା– ଆଗକ ଦେଖିବା–

### ୟସ୍ୟ ନାହଂକୃତେ। ଭାବେ। ବୁଦ୍ଧିର୍ଯସ୍ୟ ନ ଲିପ୍ୟତେ । ହତ୍ତାପି ସ ଇମାଁଲ୍ଲୋକାନ୍ ନ ହନ୍ତି ନ ନିବଧ୍ୟତେ ॥୧୭॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷଙ୍କ ଅନ୍ତଃକରଣରେ 'ମୁଁ କର୍ତ୍ତା' ଏପରି ଭାବ ନଥାଏ, ଅର୍ଥାତ୍ ଅକର୍ତ୍ତା ଭାବ ରହିଥାଏ ତଥା ଯାହାର ବୁଦ୍ଧି ଲିପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ, ସେହି ଲୋକ ଏହି ସମୟଙ୍କୁ ମାରି ମଧ୍ୟ ବାୟବରେ ନା ମାରିଥାଏ, ନା ବାନ୍ଧି ହୋଇଥାଏ । ଲୋକସୟନ୍ଧି ସଂସ୍କାରର ବିଲୟ ହିଁ ଲୋକସଂହାର ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସେହି ନିୟତ କର୍ମର ପ୍ରେରଣା କିପରି ହୋଇଥାଏ, ଦେଖିବା–

# ଜ୍ଞାନଂ ଜ୍ଞେୟଂ ପରିଜ୍ଞାତା ତ୍ରିବିଧା କର୍ମଚୋଦନା । କରଶଂ କର୍ମ କର୍ତ୍ତେତି ତ୍ରିବିଧଃ କର୍ମସଂଗ୍ରହଃ ॥୧୮॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ପରିଜ୍ଞାତା ଅର୍ଥାତ୍ ପୂର୍ଣ୍ଣଜ୍ଞାତା ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାରା **ଜ୍ଞାନମ୍**-ତାହାକୁ ଜାଣିବାର ବିଧି ଦ୍ୱାରା ଏବଂ **ଜ୍ଞେୟମ୍**-ଜାଣିବା ଯୋଗ୍ୟ ବୟୁ (ଶ୍ରୀକୃଷ ପୂର୍ବରୁ କହିଥିଲେ– ମୁଁ ହିଁ ଜ୍ଞେୟ ଅର୍ଥାତ୍ ଜାଣିବା ଯୋଗ୍ୟ ପଦାର୍ଥ ଅଟେ) ଦ୍ୱାରା କର୍ମକରିବାକୁ ପ୍ରେରଣା ମିଳିଥାଏ । ପ୍ରଥମେ ତ ପୂର୍ଣ୍ଣଜ୍ଞାତା କୌଣସି ମହାପୁରୁଷ ହୋଇଥିବେ । ତାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସେହି ଜ୍ଞାନକୁ ଜାଣିବା ବିଧି ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ଲକ୍ଷ ଅର୍ଥାତ୍ ଜ୍ଞେୟରେ ଦୃଷ୍ଟିଥିଲେ, କର୍ମର ପ୍ରେରଣା ମିଳିଥାଏ ଏବଂ କର୍ଭା (ମନର ଲଗନ),କରଣ (ବିବେକ, ବୈରାଗ୍ୟ ,ଶମ, ଦମ ଇତ୍ୟାଦି) ତଥା କର୍ମର ଜାନକାରୀ ଦ୍ୱାରାହିଁ କର୍ମର ସଂଗ୍ରହ ହୋଇଥାଏ । କର୍ମ ସଂଚୟ ହେବାରେ ଲାଗିଥାଏ । ପୂର୍ବରୁ କୁହାଯାଇଥିଲା ଯେ, ପ୍ରାପ୍ତି ପରେ ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ କର୍ମ କରିବାରେ ନା କୌଣସି ପ୍ରୟୋଜନ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ନା ତ୍ୟାଗ କରିବା ଦ୍ୱାରା ହାନି ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଲୋକ ସଂଗ୍ରହଃ – ଅର୍ଥାତ୍ ପଛରେ ଆସୁଥିବା ସାଧକଙ୍କ ହୃଦ୍ୟରେ କଲ୍ୟାଣକାରୀ ସାଧନ ସଂଗ୍ରହ ନିମନ୍ତେ ସେ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । କର୍ତ୍ତା, କରଣ, ଏବଂ କର୍ମ ଦ୍ୱାରା ଏହାର ସଂଗ୍ରହ ହୋଇଥାଏ । ଜ୍ଞାନ, କର୍ମ ଏବଂ କର୍ତ୍ତାର ମଧ୍ୟ ତିନି ତିନି ପ୍ରକାର ଭେଦ ରହିଛି ।

# ଜ୍ଞାନଂ କର୍ମ ଚ କର୍ତ୍ତା ଚ ତ୍ରିଧିବ ଗୁଣଭେଦତଃ । ପ୍ରୋଚ୍ୟତେ ଗୁଣସଂଖ୍ୟାନେ ୟଥାବଚ୍ଛୁଣୁ ତାନ୍ୟପି ॥୧୯॥

ଜ୍ଞାନ, କର୍ମ ତଥା କର୍ତ୍ତା ମଧ୍ୟ ଗୁଣ ଭେଦ ଦ୍ୱାରା ସାଂଖ୍ୟା ଶାସ୍ତରେ ତିନି ତିନି ପ୍ରକାରର କୁହାଯାଇଛି । ତାହାକୁ ମଧ୍ୟ ତୁମେ ଯଥାବତ୍ ଶୁଣ । ପ୍ରସ୍ତୁତ ହେଉଛି, ସର୍ବ ପ୍ରଥମେ ଜ୍ଞାନର ଭେଦ–

# ସର୍ବଭୂତେଷୁ ୟେନୈକଂ ଭାବମବ୍ୟୟମୀକ୍ଷତେ । ଅବିଭକ୍ତଂ ବିଭକ୍ତେଷୁ ତକ୍ଷ୍କାନଂ ବିଦ୍ଧି ସାତ୍ତ୍ୱିକମ୍ ॥୨୦॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଯେଉଁ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତରେ ଏକ ଅବିନାଶୀ ପରମାତ୍ମାଭାବକୁ ବିଭାଗ ରହିତ ଏକ ପ୍ରକାର ଦେଖୁଥାଏ । ସେହି ଜ୍ଞାନକୁ ତୁମେ ସାତ୍ସ୍ୱିକ ଜାଣ । ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଅନୁଭୂତିର ନାମ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଯାହାର ପ୍ରାପ୍ତି ପରେ ହିଁ ଗୁଣର ଅନ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ଜ୍ଞାନର ପରିପକ୍ ଅବସ୍ଥା ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ରାଜସ ଜ୍ଞାନକୁ ଦେଖିବା–

# ପୃଥକ୍ତ୍ୱେନ ତୁ ୟକ୍ଞାନଂ ନାନାଭାବାବ୍ ପୃଥଗ୍ବିଧାବ୍ । ବେଭି ସର୍ବେଷୁ ଭୂତେଷୁ ତକ୍ଞାନଂ ବିଦ୍ଧି ରାଜସମ୍ ॥ ୨ ୧॥

ଯେଉଁ ଜ୍ଞାନ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତରେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାରରେ ଅନେକ ଭାବକୁ ଅଲଗା–ଅଲଗା କରି ଜଣାଯଏ ଯେ, ଏହା ଭଲ ଅଟେ, ଏହା ମନ୍ଦ ଅଟେ । ଏହି ଜ୍ଞାନକୁ ତୁମେ ରାଜସ ଜ୍ଞାନ ଜାଣ । ଏପରି ସ୍ଥିତି ଯଦି ରହିଛି, ତେବେ ରାଜସିକ ୟରରେ ତୁମର ଜ୍ଞାନ ରହିଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଦେଖିବା ତାମସିକ ଜ୍ଞାନ –

### ୟତ୍ତ୍ର କୃତ୍ପ୍ନବଦେକସ୍ମିନ୍ କାର୍ୟ୍ୟେ ସକ୍ତମହୈତୁକମ୍ । ଅତତ୍ତ୍ୱାର୍ଥବଦଳ୍ପଂ ଚ ତତ୍ତାମସମୁଦାହୃତମ୍ ॥୨୨॥

ଯେଉଁ ଜ୍ଞାନ ଏକାମାତ୍ର ଶରୀରର ହିଁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣତା ସଦୃଶ ଆସକ୍ତ । ଯୁକ୍ତି ରହିତ ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହାର ପଛରେ କୌଣସି କ୍ରିୟା ନଥାଏ, ତତ୍ତ୍ୱର ଅର୍ଥ ସ୍ୱରୂପ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଜାନକାରୀ ଦ୍ୱାରା ପୃଥକ୍ କରୁଥିବା ଏବଂ ତୁଚ୍ଛ ଅଟେ, ସେହି ଜ୍ଞାନକୁ ତାମସିକ ଜ୍ଞାନ କୁହାଯାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହେଉଛି କର୍ମର ତିନୋଟି ଭେଦ–

### ନିୟତଂ ସଙ୍ଗରହିତମରାଗଦ୍ୱେଷତଃ କୃତମ୍ । ଅଫଳପ୍ରେପ୍ସୁନା କର୍ମ ୟଉତ୍ସାତ୍ତ୍ୱିକମୁଚ୍ୟତେ ॥୨୩॥

ଯେଉଁ କର୍ମ ନିୟତମ୍ ଶାସ୍ତ୍ରବିଧି ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଛି, ସଙ୍ଗ ଦୋଷ ଏବଂ ଫଳକୁ ନ ଚାହୁଁଥିବା ପୁରୁଷଦ୍ୱାରା ରାଗ, ଦ୍ୱେଷକୁ ତ୍ୟାଗ କରି କରାଯାଇଥାଏ, ସେହି କର୍ମକୁ ସାତ୍ତ୍ୱିକ କୁହାଯାଏ ।(ନିୟତ କର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ଆରାଧନା, ଚିନ୍ତନ ଅଟେ, ଯାହା ପରମାତ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଇଥାଏ ।)

# ୟତ୍ତୁ କାମେପ୍**ସୁନା କର୍ମ ସାହଂ କାରେଣ ବା ପୁନଃ ।** କ୍ରିୟତେ ବହୁଳାୟାସଂ ତଦ୍ରାଜସମୁଦାହ୍**ତମ୍ ॥**୨୪॥

ଯେଉଁ କର୍ମ ଅତ୍ୟଧିକ ପରିଶ୍ରମ ଯୁକ୍ତ, ଫଳ ଇଚ୍ଛା ରଖି ଅହଂକାରଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଦ୍ୱାରା କରାଯାଇଥାଏ, ସେହି କର୍ମକୁ ରାଜସ କର୍ମ କୁହାଯାଏ । ଏହି ପୁରୁଷ ମଧ୍ୟ ସେହି ନିୟତ କର୍ମକୁ କରିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଅନ୍ତର କେବଳ ଏତିକି ହିଁ ହୋଇଥାଏ ଯେ, ଫଳର ଇଛା ଏବଂ ଅହଂକାର ଯୁକ୍ତ ଅଟେ । ତେଶୁ ଏହାଙ୍କ ଦ୍ୱାର ସମ୍ପାଦନ ହୋଇଥିବା କର୍ମକୁ ରାଜସ କର୍ମ କୁହାଯାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ତାମସ କର୍ମକୁ ଦେଖିବା –

# ଅନୁବନ୍ଧଂ କ୍ଷୟଂ ହିଂସାମନବେକ୍ଷ୍ୟ ଚ ପୌରୁଷମ୍ । ମୋହାଦାରଭ୍ୟତେ କର୍ମ ୟଉତ୍ତାମସମୁଚ୍ୟତେ ॥୨୫॥

ଯେଉଁ କର୍ମ ଅନ୍ତତଃ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ, ହିଂସା ସାମର୍ଥ୍ୟକୁ ବିଚାର ନ କରି କେବଳ ମୋହ ବଶ ପ୍ରାରୟ କରାଯାଇଥାଏ । ସେହି କର୍ମକୁ ତାମସ କୁହାଯାଇଥାଏ । ସଷ୍ଟ ହେଉଛି ଯେ, ଏହି କର୍ମ ଶାସ୍ତ ନିର୍ଦ୍ଧାରତ ନିୟତ କର୍ମ ନୁହେଁ । ତାହାର ସ୍ଥାନରେ କେବଳ ଭ୍ରାନ୍ତି ହିଁ ରହିଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଦେଖିବା କର୍ତ୍ତାଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ –

#### ମୁକ୍ତସଙ୍ଗୋ ହେଂବାଦୀ ଧୃତ୍ୟୁତ୍ସାହସମନ୍ୱିତଃ । ସିଦ୍ଧ୍ୟସିଦ୍ଧ୍ୟୋର୍ନିର୍ବିକାରଃ କର୍ତ୍ତା ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଉଚ୍ୟତେ ॥ ୨ ୬ ॥

ଯେଉଁ କର୍ମ ସଙ୍ଗ ଦୋଷରୁ ରହିତ ହୋଇ ଅହଂକାର ଯୁକ୍ତ ବଚନକୁ ନକହିବା ବ୍ୟକ୍ତି, ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ଉସାହ ଯୁକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି, କାର୍ଯ୍ୟର ସିଦ୍ଧି ଓ ଅସିଦ୍ଧି ହେବାରେ ହର୍ଷ ଶୋକାଦି ବିକାରମାନଙ୍କରୁ ସର୍ବଥା ରହିତ ହୋଇ କର୍ମରେ ଅହର୍ନିଶ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ସେହି କର୍ତ୍ତାଙ୍କୁ ସାତ୍ତ୍ୱିକ କୁହାଯାଏ । ଏହା ହିଁ ଉତ୍ତମ ସାଧକର ଲକ୍ଷଣ । କର୍ମ ତାହା ଅଟେ, ଯାହାକି ନିୟତ କର୍ମ ।

# ରାଗୀ କର୍ମଫଳପ୍ରେପ୍(ସୂର୍ଲୁବ୍ଧୋ ହିଂସାମ୍ପକୋ ଶୁଚିଃ । ହର୍ଷଶୋକାନ୍ସିତଃ କର୍ତ୍ତା ରାଜସଃ ପରିକୀର୍ତ୍ତିତଃ ॥ ୨୭॥

ଆସକ୍ତିଯୁକ୍ତ, କର୍ମ ଫଳକୁ ଚାହୁଁଥିବା, ଲୋଲୁପ, ଆତ୍ପାକୁ କଷ୍ଟ ଦେଉଥିବା, ଅପବିତ୍ର ଏବଂ ହର୍ଷ ଶୋକରେ ଯିଏ ଲିପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ସେହି କର୍ତ୍ତାଙ୍କୁ ରାଜସ କର୍ତ୍ତା କୁହାଯାଏ ।

### ଅୟୁକ୍ତଃ ପ୍ରାକୃତଃ ସତ୍ତଃ ଶଠୋଽନୈଷ୍ଟଡିକୋଽଲସଃ ॥ ବିଷାଦୀ ଦୀର୍ଘସୂତ୍ରୀ ଚ କର୍ତ୍ତା ତାମସ ଉତ୍ୟତେ ॥୨୮॥

ଯିଏକି ଚଞ୍ଚଳ ଚିଉଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ, ଅସଭ୍ୟ, ଘମଣ୍ଡି, ଧୁର୍ତ୍ତ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟରେ ବାଧା ଦେଉଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି, ଶୋକ କରିବା ସ୍ୱଭାବଯୁକ୍ତ, ଆଳସୀ ଏବଂ ଦୀର୍ଘସୂତ୍ରୀ ଅର୍ଥାତ୍ ପରେ କରିବା କହି କଥାକୁ ଏଡ଼େଇ ଦେବା ପୁରୁଷ, ସେହି କର୍ତ୍ତାଙ୍କୁ ତାମସ କର୍ତ୍ତା କୁହାଯାଏ । ଦୀର୍ଘ ସୂତ୍ରୀ କର୍ମକୁ କାଲି କରିବା ବୋଲି କହିଥାଏ, ଯଦ୍ୟପି କର୍ମ କରିବା ଇଛା ତାହାଙ୍କ ଠାରେ ମଧ୍ୟ ରହିଥାଏ । ଏହିପରି କର୍ତ୍ତାଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ ପୁରା ହେଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଗୋଟିଏ ନବୀନପ୍ରଶ୍ନ କରୁଛନ୍ତି – ବୁଦ୍ଧି, ଧାରଣା ଓ ସୁଖର ଲକ୍ଷଣକୁ କହୁଛନ୍ତି ।

# ବୁଦ୍ଧେର୍ଭେଦଂ ଧୃତେଶ୍ଟେବ ଗୁଣତସ୍ତିବିଧଂ ଶୃଣୁ । ପ୍ରୋଚ୍ୟମାନମଶେଷେଣ ପୃଥକ୍ତ୍ୱେନ ଧନଞ୍ଜୟ ॥୨୯॥

ହେ ଧନଞ୍ଜୟ ! ବୁଦ୍ଧି ଏବଂ ଧାରଣା ଶକ୍ତି ମଧ୍ୟ ଗୁଣର ପ୍ରଭେଦରୁ ତିନି ପ୍ରକାର ଭେଦକୁ ସମ୍ପୂର୍ଶଭାବେ ବିଭାଗପୂର୍ବକ ମୋଠାରୁ ଶୁଣ ।

# ପ୍ରବୃତ୍ତିଂ ଚ ନିବୃତ୍ତିଂ ଚ କାର୍ଯ୍ୟାକାର୍ୟ୍ୟେ ଭୟାଭୟେ । ବନ୍ଧଂମୋକ୍ଷଂ ଚ ୟା ବେଭି ବୁଦ୍ଧିଃ ସା ପାର୍ଥ ସାତ୍ତ୍ୱିକୀ ॥୩୦॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ପ୍ରବୃତ୍ତି ଓ ନିବୃତ୍ତକୁ, କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଏବଂ ଅକର୍ତ୍ତ୍ୟବ୍ୟକୁ, ଭୟ ଏବଂ ନିର୍ଭୟକୁ ତଥା ବନ୍ଧନ ଓ ମୋକ୍ଷକୁ ଯେଉଁ ବୃଦ୍ଧି ଯଥାର୍ଥ ଜାଣିଥାଏ, ସେହି ବୁଦ୍ଧି ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ମା ପଥ, ଆବାଗମନ ପଥ, ଏହି ଉଭୟଙ୍କୁ ସମ୍ୟକ୍ ରୂପରେ ଜାଣିଥିବା ବୁଦ୍ଧି ସାତ୍ତ୍ୱିକ ହୋଇଥାଏ ।

#### ୟୟା ଧର୍ମମଧର୍ମଂ ଚ କାର୍ୟ୍ୟଂ ଚାକାର୍ୟ୍ୟମେବ ଚ ।

# ଅୟଥାବତ୍ ପ୍ରଜାନାତି ବୁଦ୍ଧିଃ ସା ପାର୍ଥ ରାଜସୀ ।।୩୧।।

ହେ ପାର୍ଥ ! ଯେଉଁ ବୁଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ଧର୍ମ ଏବଂ ଅଧର୍ମକୁ ତଥା କର୍ତ୍ତ୍ୟବ ଏବଂ ଅକର୍ତ୍ତ୍ୟବକୁ ଜାଣିନଥାଏ, ଅଧୁରା ଜାଣିଥାଏ, ସେହିବୁଦ୍ଧି ରାଜସ ହୋଇଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ତାମସ ବୁଦ୍ଧିର ସ୍ୱରୂପକୁ ଦେଖିବା–

# ଅଧର୍ମଂ ଧର୍ମମିତି ୟା ମନ୍ୟତେ ତମସାବୃତା । ସର୍ବାର୍ଥାନ୍ ବିପରୀତାଂଷ୍ଟ ବୃଦ୍ଧିଃ ସା ପାର୍ଥ ତାମସୀ ॥୩୨॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ତମୋଗୁଣରେ ଢାଙ୍କି ରହିଥିବା ଯେଉଁ ବୃଦ୍ଧି ଅଧର୍ମକୁ ଧର୍ମ ମାନୁଥାଏ ତଥା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହିତକୁ ବିପରୀତ ହିଁ ଦେଖୁଥାଏ । ସେହି ବୃଦ୍ଧି ତାମସିକ ଅଟେ । ଏଠାରେ ଶ୍ଲୋକ ୩୦ରୁ ୩୨ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବୃଦ୍ଧିର ତିନୋଟି ଭେଦ ବର୍ଣ୍ଣନା କଲେ । ପ୍ରଥମେ ବୃଦ୍ଧିକୁ କେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟରୁ ନିବୃତ୍ତ କରାଯିବ ଏବଂ କେଉଁଥିରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ କରାଯିବ, କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କ'ଣ ଏବଂ ଅକର୍ତ୍ତବ୍ୟ କ'ଶ ? ଏହାକୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପର ଜାଣିଥାଏ । ସେହି ବୃଦ୍ଧି ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଅଟେ । ଯିଏ, କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଓ ଅକର୍ତ୍ତବ୍ୟକୁ ଆଂଶିକ ରୂପେ ଜାଣିଥାଏ, ଯଥାର୍ଥ ଜାଣିନଥାଏ, ତାହା ରାଜସୀ ବୃଦ୍ଧି ଅଟେ ଏବଂ ଅଧର୍ମକୁ ଧର୍ମ, ନଶ୍ୱରକୁ ଶାଶ୍ୱତ ତଥା ହିତକୁ ଅହିତ, ଏହିପରି ବିପରୀତ ରୂପରେ ଜାଣୁଥିବା ବୃଦ୍ଧି ତାମସି ବୃଦ୍ଧି ଅଟେ । ଏହିପରି ଭାବରେ ବୃଦ୍ଧିର ଭେଦ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହେଉଛି ଦ୍ୱିତୀୟ ପ୍ରଶ୍ନ, ଧୂତି – ଧାରଣାର ତିନୋଟି ଭେଦ ରହିଛି ।

# ଧୃତ୍ୟା ୟୟା ଧାରୟତେ ମନଃପ୍ରାଶେନ୍ଦ୍ରିୟକ୍ରିୟାଃ । ୟୋଗେନାବ୍ୟଭିଚାରିଶ୍ୟା ଧୃତିଃ ସା ପାର୍ଥ ସାତ୍ତ୍ୱିକୀ ॥୩୩॥

ୟୋଗେନ ଯୌଗିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା, ଅବ୍ୟଦ୍ଧୀଚାରୀଣି – ଯୋଗ ଚିତ୍ତନ ଅତିରିକ୍ତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ସ୍ମରଣ ମନରେ ଆସିବା ହିଁ ବ୍ୟଦ୍ଧିଚାର ଅଟେ । ଚିତ୍ତ ବିଚଳିତ ହୋଇ ଯିବା ହିଁ ବ୍ୟଦ୍ଧିଚାର ଅଟେ । ଅତଃ ଏପରି ଅବ୍ୟଦ୍ଧିଚାରିଣୀ ଧାରଣା ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ମନ, ପ୍ରାଣ ଏବଂ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ କ୍ରିୟାକୁ ଯିଏ ଧାରଣ କରିଥାଏ, ସେହି ଧାରଣା ସାହ୍ସିକ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ମନ ପ୍ରାଣ ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଆଡକୁ ମୋଡ଼ିବା ହିଁ ସାହ୍ସିକ ଧାରଣ ଅଟେ ।

# ୟୟା ତୁ ଧର୍ମକାମାର୍ଥାନ୍ ଧୃତ୍ୟା ଧାରୟତେଃର୍କୁନ । ପ୍ରସଙ୍ଗେନ ଫଳାକାଙ୍**କ୍ଷୀ ଧୃତିଃ ସା ପାର୍ଥ ରାଜସୀ ॥୩**୪॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ଫଳ ଇଛା ରଖୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି, ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆସକ୍ତିରେ ଯେଉଁ ଧାରଣା ଦ୍ୱାରା ଧର୍ମ, ଅର୍ଥ ଓ କାମକୁ ଧାରଣ କରିଥାଏ ଏବଂ ମୋକ୍ଷକୁ ଧାରଣ କରିନଥାଏ, ସେହି ଧାରଣା ରାଜସିକ ଅଟେ । ଏହି ଧାରଣାରେ ମଧ୍ୟ ଲକ୍ଷ ତାହାହିଁ ଅଟେ । କେବଳ କାମନା କରିଥାଏ । ଯାହା କିଛି କରିଥାଏ, ତାହାର ବଦଳରେ କିଛି ନା କିଛି ଚାହିଁଥାଏ, ବର୍ତ୍ତମାନ ତାମସି ଧାରଣାର ଲକ୍ଷଣ ଦେଖିବା–

# ୟୟା ସ୍ୱପ୍ନଂ ଭୟଂ ଶୋକଂ ବିଷାଦଂ ମଦମେବ ଚ । ନ ବିମୁଞ୍ଚତି ଦୁର୍ମେଧା ଧୂତିଃ ସା ପାର୍ଥ ତାମସୀ ॥୩୫॥

ହେ ପାର୍ଥ ! ଦୃଷ୍ଟ ବୃଦ୍ଧି ଯୁକ୍ତ ମନୁଷ୍ୟ ଯେଉଁ ଧାରଣା ଦ୍ୱାରା ନିଦ୍ରା, ଭୟ, ଚିନ୍ତା, ଦୁଃଖ ଏବଂ ଅଭିମାନକୁ ମଧ୍ୟ ଧାରଣ କରି ରହିଥାଏ, ସେହି ଧାରଣା ତାମସିକ ଅଟେ । ଏହି ପ୍ରଶ୍ନ ପୁରା ହେଲା । ତୃତୀୟ ପ୍ରଶ୍ନ ହେଉଛି ସୁଖ ।

### ସୁଖଂ ତ୍ୱିଦାନୀଂ ତ୍ରିବିଧଂ ଶୃଣୁ ମେ ଭରତର୍ଷିଭ । ଅଭ୍ୟାସାଦ୍ରମତେ ୟତ୍ର ଦୁଃଖାନ୍ତଂ ଚ ନିଗଚ୍ଛତି ॥୩୬॥

ହେ ଅକୁର୍ନ ! ବର୍ତ୍ତମାନ ସୁଖ ମଧ୍ୟ ତିନି ପ୍ରକାରର ମୋ ଠାରୁଶୁଣ । ସେଥିରୁ ଯେଉଁ ସୁଖରେ ସାଧକ ଅଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା ରମଣ କରିଥାଏ, ଅର୍ଥାତ୍ ଚିଉକୁ ସାଉଁଟି ଇଷ୍ଟରେ ରମଣ କରିଥାଏ ଏବଂ ଯିଏ ଦୁଃଖର ଅନ୍ତ କରିଥାଏ ତଥା–

### ୟଉଦଗ୍ରେ ବିଷମିବ ପରିଣାମେଽମୃତୋପମମ୍ । ତତ୍ସୁଖଂ ସାତ୍ତ୍ୱିକଂ ପ୍ରୋକ୍ତମାମ୍ବୁଦ୍ଧିପ୍ରସାଦକମ୍ ॥୩୭॥

ଉପରୋକ୍ତ ସୁଖ ସାଧନାର ପ୍ରାରୟ କାଳରେ ଯଦ୍ୟପି ବିଷତୁଲ୍ୟ ଲାଗିଥାଏ ଅର୍ଥାତ୍ କଠିନତା ବୋଧ ହୋଇଥାଏ, (ପ୍ରହ୍ଲାଦକୁ ଶୂଳୀ ଉପରେ ଚଢାଇ ଦିଆଗଲା, ମୀରାକୁ ବିଷ ପିଇବାକୁ ମିଳିଲା, କବୀର ଦାସ କହୁଛନ୍ତି – **ସୁଖ୍ୟା ସବ** ସଂସାର ହେଁ ଖାଏ ଔର୍ ସୋବେ । ଦୁଃଖ୍ୟା ଦାସ କବୀର ହେଁ କାଗେ ଔର୍ ରୋବେ ॥ ଅତଃ ପ୍ରାରୟରେ ବିଷପରି ଲାଗିଥାଏ ।) ପରନ୍ତୁ ଏହାର ପରିଣାମ ଅମୃତତୁଲ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ଅମୃତ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଦେଇଥାଏ । ଅତଃ ଆତ୍ପ ବିଷୟକ ବୁଦ୍ଧିର ପ୍ରସାଦରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥିବା ସୁଖକୁ ସାତ୍ତ୍ୱିକ କୁହାଯାଏ ।

#### ବିଷୟେନ୍ଦ୍ରିୟସଂୟୋଗାଦ୍ୟଉଦଗ୍ରେଽମୃତୋପମମ୍ । ପରିଶାମେ ବିଷମିବ ତତ୍ସୁଖଂ ରାଜସଂ ସ୍କୃତମ୍ ॥୩୮॥

ଯେଉଁ ସୁଖ ବିଷୟ ଏବଂ ଇନ୍ଦ୍ରିୟର ସଂଯୋଗରେ ହୋଇଥାଏ, ତାହା ଯଦ୍ୟପି ଭୋଗ ସମୟରେ ଅମୃତ ତୁଲ୍ୟ ଲାଗିଥାଏ, ତଥାପି ପରିଣାମରେ ବିଷ ତୁଲ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ କଷ୍ଟ ଦାୟକ ହୋଇଥାଏ । କାରଣ ଏହା ଜନ୍ମ ମୃତ୍ୟୁର କାରଣ ଅଟେ । ଏହି ସୁଖକୁ ରାଜସ କୁହାଯାଇଛି ।

ୟଦଗ୍ରେ ଚା ନୁବଦ୍ଧେ ଚ ସୁଖଂ ମୋହନମାତ୍ପନଃ ।

#### ନିଦ୍ରାଳସ୍ୟପ୍ରମାଦୋତ୍ଥଂ ତତ୍ତାମସମୁଦାହୃତମ୍ ॥୩୯॥

ଯେଉଁ ସୁଖ ଭୋଗ କାଳରେ ଏବଂ ପରିଶାମରେ ମଧ୍ୟ ଆତ୍ଯାକୁ ମୋହରେ ପକାଇଥାଏ । ନିଦ୍ରା, **ୟାନିଶା ସର୍ବଭୂତାନାମ୍** କଗତରୂପୀ ନିଶାରେ ଅଚେତ ରଖିଥାଏ । ଆଳସ୍ୟ ଏବଂ ବ୍ୟର୍ଥଚେଷ୍ଟାରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଉଥିବା ସୁଖକୁ ତାମସ କୁହାଯାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଗୁଣମାନଙ୍କର ପରିଶାମକୁ କହୁଛନ୍ତି, ଯାହାକି ସମୟଙ୍କ ପଛରେ ଲାଗି ରହିଥାଏ ।

# ନ ତଦଞି ପୃଥିବ୍ୟାଂ ବା ଦିବି ଦେବେଷୁ ବା ପୁନଃ । ସତ୍ତ୍ୱଂ ପ୍ରକୃତିଜୈର୍ମୁକ୍ତଂ ୟଦେଭିଃ ସ୍ୟାତ୍ତ୍ରିଭିର୍ଗୁଶୈଃ ॥୪୦॥

ହେ ଅକୁର୍ନ ! ପୃଥିବୀ, ସ୍ୱର୍ଗ ଅଥବା ଦେବାତାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏପରି କୌଣସି ପ୍ରାଣୀ ନାହାଁନ୍ତି, ଯିଏ କି ପ୍ରକୃତିରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥିବା ତିନିଗୁଣରୁ ରହିତ ହୋଇଛନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ରହ୍ମାଠାରୁ ପ୍ରାରୟ କରି କୀଟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜଗତ କ୍ଷଣଭଙ୍ଗୁର, ଜୀବନ ମରଣଧର୍ମା ଅଟନ୍ତି । ଏହି ସମୟେ ତିନିଗୁଣର ଅନ୍ତର୍ଗତ ଅଟନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ଦେବତା ମଧ୍ୟ ତିନିଗୁଣର ଶିକାର ଅଟନ୍ତି, ନଶ୍ପର ଅଟନ୍ତି ।

ଏଠାରେ ବାହ୍ୟ ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଚତୁର୍ଥଥର ନେଇଛନ୍ତି । ସପ୍ତମ, ନବମ, ସପ୍ତଦଶ, ଅଷ୍ଟାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଏହି ସମଞ୍ଚଙ୍କର ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅର୍ଥ ଯେ, ଦେବତା ତିନିଗୁଣର ଅନ୍ତର୍ଗତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯିଏ ଏହି ଦେବୀ ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ଭଚ୍ଚନ କରୁଥାନ୍ତି, ସେ ନଶ୍ୱରମାନଙ୍କର ହିଁ ପୂଜା କରିଥାନ୍ତି ।

ଭାବଗତର ଦ୍ୱିତୀୟ ୟକ୍ଷରେ ମହର୍ଷି ଶୂକ ତଥା ପରିକ୍ଷିତଙ୍କର ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଆଖ୍ୟାନ ରହିଛି । ଯେଉଁଥିରେ ଉପଦେଶ ଦେଇ ସେ କହିଛନ୍ତି ଯେ, ସ୍ତ୍ରୀ ପୁରୁଷ ପ୍ରେମ ନିମନ୍ତେ ଶଙ୍କର ପାର୍ବତିଙ୍କୁ, ଆରୋଗ୍ୟ ନିମନ୍ତେ ଅଶ୍ୱିନୀକୁମାରଙ୍କୁ , ବିଜୟ ନିମନ୍ତେ ଇନ୍ଦ୍ରଙ୍କୁ, ତଥା ଧନ ନିମନ୍ତେ କୁବେରଙ୍କୁ ପୂଜା କରିବା ବିଧେୟ । ଏହିପରି ବିବିଧ କାମନାକୁ କହି ପରିଶେଷରେ ନିର୍ବ୍ଧୟ ଦେଇଛନ୍ତି ଯେ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କାମନାର ପୂର୍ତ୍ତି ଏବଂ ମୋକ୍ଷ ନିମନ୍ତେ ଏକମାତ୍ର ନାରାୟଣଙ୍କୁ ହିଁ ପୂଜା କରିବା ଉଚିତ୍ । ତୁଳସୀ ମୂଳ ହିଁ ସିଞ୍ଚୟେ, ଫୁଲର ଫଲର ଅଘାର । ଅସ୍ତୁ ! ସର୍ବବ୍ୟାପକ ପ୍ରଭୁଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କରିବା ଉଚିତ । ଯାହାର ପୂର୍ତ୍ତି ନିମନ୍ତେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଶରଣ, ନିଷ୍କପଟ ଭାବରେ ପ୍ରଶ୍ନ ଏବଂ ସେବା ଏକମାତ୍ର ଉପାୟ ଅଟେ । ଆସୁରୀ ଓ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ଅନ୍ତଃକରଣର ଦୁଇଟି ପ୍ରବୃତି ରହିଛି । ଯେଉଁଥିରେ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ପରମଦେବ ପରମାତ୍ୟଙ୍କ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ କରାଇଥାଏ । ତେଣୁକରି ଦୈବୀ କୁହାଯାଇଥାଏ କିନ୍ତୁ ଏହା ମଧ୍ୟ ତିନିଗୁଣର ଅନ୍ତର୍ଗତ ଅଟେ । ଗୁଣ ଶାନ୍ତ ହେବା ପରେ ଏହାର ମଧ୍ୟ ଶାନ୍ତ

ହୋଇଯାଇଥାଏ । ତତ୍ପଣ୍ଟାତ୍ ସେହି ଆମ୍ପୃତ୍ତ ଯୋଗୀଙ୍କ ନିମନ୍ତେ କୌଣସି କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଶେଷ ରହିନଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହେଉଛି ପୂର୍ବରୁ ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥିବା ପ୍ରଶ୍ନ ବର୍ଷ୍ଣ ବ୍ୟବସ୍ଥା । ବର୍ଷ୍ଣ ଜନ୍ମ ପ୍ରଧାନ ଅଟେ ଅଥବା କର୍ମଦ୍ୱାରା ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ଅନ୍ତଃକରଣର ଯୋଗ୍ୟତାର ନାମ ଅଟେ ? ଏହା ଉପରେ ଦେଖିବା–

#### ବ୍ରାହ୍ମଶକ୍ଷତ୍ରିୟବିଶାଂ ଶୂଦ୍ରାଣାଂ ଚ ପରନ୍ତପ । କର୍ମାଣି ପ୍ରବିଭକ୍ତାନି ସୁଭାବପଭବୈର୍ଗୁଣୈଃ ॥୪୧॥

ହେ ପରନ୍ତପ ! ବ୍ରାହ୍ମଣ, କ୍ଷତ୍ରୀୟ, ବୈଶ୍ୟ ଓ ଶୂଦ୍ରଙ୍କ କର୍ମ ସ୍ୱଭାବରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ଗୁଣ ଦ୍ୱାରା ବିଭକ୍ତ କରାଯାଇଛି । ସ୍ୱଭାବରେ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଗୁଣ ଯଦି ହେବ ତେବେ ଆପଣଙ୍କ ଠାରେ ନିର୍ମଳତା ନିର୍ଣ୍ଣିତ ରୂପେ ରହିବ । ଧ୍ୟାନ ଓ ସମାଧିର କ୍ଷମତା ରହିବ । ଯଦି ତାମସିକ ଗୁଣ ରହିବ ତେବେ ନିଦ୍ରା, ପ୍ରମାଦ ରହିବ । ସେହି ସ୍ତର ଅନୁସାରେ ଆପଣଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସେହିପରି ହିଁ କର୍ମ ହେବ । ଯେଉଁ ଗୁଣ କାର୍ଯ୍ୟରତ ହେବ, ସେହି ଗୁଣାନୁସାରେ ହିଁ ଆପଣଙ୍କର ବର୍ଣ୍ଣ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହେବ । ତାହା ହିଁ ଆପଣଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ହେବ । ଏହିପରି ଅର୍ଦ୍ଧ ସାଭ୍ସିକ ଏବଂ ଅର୍ଦ୍ଧ ରାଜସିକ ଦ୍ୱାରା ଗୋଟିଏ ତୃତୀୟ ବର୍ଗ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଅର୍ବ ମାତ୍ରାରୁ କମ ରହିଲେ ତାମସିକ ତଥା ରାଜସିକ ଗୁଣ ବିଶେଷ ଭାବରେ ରହିବା ଦ୍ୱାରା ଦ୍ୱିତୀୟ ବର୍ଗ ବୈଶ୍ୟ ଶ୍ରେଣୀର ହୋଇଥାଏ ।

ଏହି ପ୍ରଶ୍ନକୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଏଠାରେ ଚତୁର୍ଥଥର ନେଇଛନ୍ତି । ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଏହି ଚାରିବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଗୋଟିଏ କ୍ଷତ୍ରୀୟର ନାମ ନେଲେ ଯେ, କ୍ଷତ୍ରୀୟ ନିମନ୍ତେ ଯୁଦ୍ଧଠାରୁ ଶ୍ରେୟୟର କୌଣସି ମାର୍ଗ ନଥାଏ । ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କହିଲେ ଯେ, ଦୁର୍ବଳ ଗୁଣଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ନିମନ୍ତେ ମଧ୍ୟ ତାହାଙ୍କ ସ୍ୱଭାବରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ଗୁଣ ଅନୁସାରେ ଧର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା, ସେଥିରେ ମୃତ୍ୟୁ ବରଣ କରିବା ମଧ୍ୟ କଲ୍ୟାଣ କାରକ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ଅନ୍ୟର ନକଲ କରିବା ଭୟାବହ ଅଟେ । ତତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟରେ କହିଲେ ଯେ, ଚାରିବର୍ଷ୍ଣର ସୃଷ୍ଟି ମୁଁ କରିଛି । ତେବେ କ'ଣ ମନୁଷ୍ୟଙ୍କୁ ଚାରୋଟି ଜାତିରେ ବାଣ୍ଟିଲେ ? ତେବେ କହୁଛନ୍ତି, ନାହିଁ ! ଗୁଣ କର୍ମ ବିଭାଗଶଃ – ଗୁଣର ଯୋଗ୍ୟତାନୁସାରେ କର୍ମକୁ ଚାରୋଟି ସୋପାନରେ ବଣ୍ଟନ କରାଗଲା । ଏଠାରେ ଗୁଣ ଏକ ମାପଦଣ୍ଡ ଅଟେ । ଏହାଦ୍ୱାରା ମାପି କର୍ମ କରିବା କ୍ଷମତାକୁ ଚାରୋଟି ଭାଗରେ ବଣ୍ଟନ କଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଶବ୍ଦରେ କର୍ମ ଗୋଟିଏ ଅବ୍ୟକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତିର କ୍ରିୟାମାତ୍ର । ଈଶ୍ୱର ପ୍ରାପ୍ତିର ଆଚରଣ ହିଁ ଆରାଧନା ଅଟେ । ଯାହାର ପ୍ରାରୟି ଏକମାତ୍ର ଇଞ୍କଙ୍କ ପ୍ରତି ଶ୍ରହ୍ଧାରୁ ଉପ୍ତନ୍ନ ହୋଇଥାଏ ।

ଆରାଧନା ଚିନ୍ତନର ବିଧି ବିଶେଷ ଅଟେ, ଯାହାକୁ ପୂର୍ବରୁ କହି ଆସିଛନ୍ତି । ଏହି ଯଜ୍ଞାର୍ଥ କର୍ମକୁ ଚାରୋଟି ଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ କଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନ କିପରି ବୃଝିବା ଯେ, ଆୟପାଖରେ କେଉଁ ଗୁଣ ରହିଛି ଏବଂ ଆୟେ କେଉଁ ଶ୍ରେଣୀର ଅଟନ୍ତି ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି–

### ଶମେ। ଦମୟପଃ ଶୌଚଂ କ୍ଷାନ୍ତିରାର୍ଜବମେବ ଚ । ଜ୍ଞାନଂ ବିଜ୍ଞାନମାସ୍ତିକ୍ୟଂ ବହୁକର୍ମ ସ୍ୱଭାବଜମ୍ ॥୪୨॥

ମନର ଶମନ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଦମନ, ପୂର୍ଣ୍ଣ ପବିତ୍ରତା, ମନ, ବାଣୀ ଓ କର୍ମକୁ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଅନୁରୂପ ତପାଇବା, କ୍ଷମାଭାବ, ମନ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଓ ଶରୀର ଦ୍ୱାରା ସର୍ବଥା ସରଳତା, ଆଞ୍ଜିକ ବୁଦ୍ଧି ଅର୍ଥାତ୍ ଗୋଟିଏ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଉପରେ ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ସ୍ଥିରତା, ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଜାନକାରୀର ସଞ୍ଚାର, ବିଜ୍ଞାନ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଠାରୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉଥିବା ନିର୍ଦ୍ଦେଶର ଜାଗୃତି ଏବଂ ସେହି ଅନୁସାରେ ଚାଲିବାର କ୍ଷମତା, ଏହି ସମୟ ସ୍ୱଭାବରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଉଥିବା ବ୍ରାହ୍ମଣର କର୍ମ ଅଟେ । ଅର୍ଥାତ୍ ଯେତେବେଳେ ସ୍ୱଭାବରେ ଏହି ଯୋଗ୍ୟତାମାନ ଦେଖାଦେବ, କର୍ମ ଧାରାବାହୀ ଭାବରେ ସ୍ୱଭାବରେ ପରିଶତ ହୋଇଯିବ, ତେବେ ସେ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଶ୍ରେଣୀର କର୍ଭା ହୋଇଥାନ୍ତି ।

# ଶୌର୍ଯ୍ୟଂ ତେଜେ। ଧୃତିର୍ଦକ୍ଷ୍ୟଂ ୟୁଦ୍ଧେ ଚାପ୍ୟପଳାୟନମ୍ । ଦାନମୀଶ୍ୱରଭାବଶ୍ଟ କ୍ଷାତ୍ରଂ କର୍ମ ସ୍ୱଭାବକମ୍ ॥୪୩॥

ଶୂର ବୀରତା, ଈଶ୍ୱରୀୟ ତେକ ପ୍ରାପ୍ତି, ଧୈର୍ଯ୍ୟ, ଚିନ୍ତନ ପଥରେ ଦକ୍ଷତ। ଅର୍ଥାତ୍ କର୍ମସୁକୌଶଳମ୍ – କର୍ମ କରିବାରେ ଦକ୍ଷତା, ପ୍ରକୃତିର ସଂଘର୍ଷରୁ ପଛେଇ ନଯିବା, ଦାନ ଅର୍ଥାତ୍ ସର୍ବସ୍ୱ ସମର୍ପଣ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣଭାବନା ଉପରେ ସ୍ୱାମୀଭାବ ଅର୍ଥାତ୍ ଇଶ୍ୱରଭାବ, ଏହି ସମୟ କ୍ଷତ୍ରୀୟମାନଙ୍କ ସଭାବକମ୍ – ସ୍ୱଭାବରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥିବା କର୍ମ ଅଟେ । ସ୍ୱଭାବରେ ଏହି ଯୋଗ୍ୟତାମାନ ଯଦି ଦେଖାଦେଉଥିବ, ତେବେ ସେହି କର୍ଭା କ୍ଷତ୍ରୀୟ ଶ୍ରେଣୀର ଅଟନ୍ତି ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରସ୍ତୁତ ବୈଶ୍ୟ ତଥା ଶୁଦ୍ରର ସ୍ୱରୂପ –

# କୃଷିଗୌରକ୍ଷ୍ୟବାଣିଳ୍ୟଂ ବୈଶ୍ୟକର୍ମ ସ୍ୱଭାବକମ୍ । ପରିଚର୍ଯ୍ୟାତ୍ସକଂ କର୍ମ ଶୃଦ୍ରସ୍ୟାପି ସ୍ୱଭାବକମ୍ ॥୪୪॥

କୃଷି, ଗୋରକ୍ଷା ଏବଂ ବ୍ୟବସାୟ ବୈଶ୍ୟମାନଙ୍କ ସ୍ୱଭାବକନ୍ୟ କର୍ମ ଅଟେ । ଗୋପାଳନ ହିଁ କାହିଁକି ? କ'ଶ ମଇଁଷିଙ୍କୁ ମାରିଦେବା ? କ'ଶ ଛେଳି ରଖିବା ନାହିଁ ? ଏପରି କିଛି ନୁହେଁ । ପୂର୍ବକାଳୀନ ବୈଦିକ ବାଙମୟରେ 'ଗୋ' ଶବ୍ଦ ଅତଃକରଣ ଏବଂ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରଚଳିତ ଥିଲା । ଗୋ–ରକ୍ଷାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ରକ୍ଷା । ବିବେକ, ବୈରାଗ୍ୟ, ଶମ ଓ ଦମ ଦ୍ୱାରା ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନେ ସୁରକ୍ଷିତ ହୋଇଥାନ୍ତି ଏବଂ କାମ, କ୍ରୋଧ, ଲୋଭ, ମୋହ ଦ୍ୱାରା ଏହି ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନେ ବିଭକ୍ତ ହୋଇ କ୍ଷୀଣ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଆତ୍ମିକ ସମ୍ପତ୍ତି ହିଁ ସ୍ଥିର ସମ୍ପତି ଅଟେ । ଏହାହିଁ ବୟୁତଃ ନିଜର ଧନ ଅଟେ । ଯାହାକି ଥରେ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲା ପରେ ସଦୈବ ସାଥିରେ ହିଁ ରହିଥାଏ । ପକୃତିର ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ୱମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ସେମାନଙ୍କୁ ଧିରେ ଧିରେ ସଂଗ୍ରହ କରିବା ହିଁ ବ୍ୟବସାୟ ଅଟେ । ବିଦ୍ୟାଧନଂ ସର୍ବଧନ ପ୍ରଧାନଂ ଏହା ଅର୍ଜନ କରିବା ହିଁ ବାଣିଜ୍ୟ ଅଟେ । ଚାଷ ଅର୍ଥାତ୍ ଶରୀର ହିଁ ଏକ କ୍ଷେତ୍ର । ଏହାର ଅନ୍ତରାଳରେ ବୁଣିଥିବା ବୀଜ ସଂୟାର ରୂପରେ ଭଲ-ମନ୍ଦକୁ ଜନ୍ନ ଦେଇଥାଏ । ହେ ଅର୍କୁନ ! ଏହି ନିଷ୍ପାମ କର୍ମରେ ବୀଜ ଅର୍ଥାତ୍ ଆରୟର ବିନାଶ ହୋଇନଥାଏ । ପରମତତ୍ତ୍ୱ ଚିତ୍ତନର ଯେଉଁ ବୀଜ ଏହି କ୍ଷେତ୍ରରେ ପଡ଼ିଥାଏ, ତାହାକୁ ସୁରକ୍ଷିତ ରଖି, ସେଥିରେ ଆସୁଥିବା ବିଜାତୀୟ ବିକାରମାନଙ୍କ ନିରାକରଣ କରି ଚାଲିବା ହିଁ କୃଷି ଅଟେ । ନା କି କୌଣସି ଜମିଚାଷ ।

କୃଷି ନିରାବହିଁ ଚତୁର କିସାନା । କମି ବୃଧ ତକହିଁ ମୋହମଦ ମାନା ॥ (ର.ମା.୪-୧୪-୮)

ଏହିପର ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ସୁରକ୍ଷା ତଥା ପ୍ରକୃତିର ଦ୍ୱକ୍ୱରୁ ଆତ୍ମିକ ସମ୍ପଭି ସଂଗ୍ରହ କରିବା, ଏବଂ ଏହି କ୍ଷେତ୍ରରେ ପରମତତ୍ତ୍ୱ ଚିନ୍ତନର ସମ୍ପର୍ଦ୍ଧନ କରିବା ହିଁ ବୈଶ୍ୟ ଶେଶୀର କର୍ମ ଅଟେ।

ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ଯଞ୍ଜଶିଷ୍ଠାଶିନଃ- ପୂର୍ତ୍ତିକାଳରେ ଯଞ୍ଜ ଯାହା ଦେଇଥାଏ, ତାହା ହେଉଛି ପରାପ୍ର ବ୍ରହ୍ମ । ତାହାକୁ ପାନ କରୁଥିବା ସଛଜନ ସମ୍ପୂର୍ଷ ପାପରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଡି ଏବଂ ଏହାର ଧିରେ ଧିରେ ଚିତ୍ତନ କ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା ବୀଜାରୋପଣ ହୋଇଥାଏ । ତାହାର ସୁରକ୍ଷା କରିବା ହିଁ କୃଷି ଅଟେ । ବୈଦିକ ଶାସ୍ତରେ ଅନ୍ତର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ପରମାତ୍ମା । ସେହି ପରମାତ୍ମା ହିଁ ଏକମାତ୍ର 'ଅଶନ' ଅର୍ଥାତ୍ ଅନ୍ତ । ଚିତ୍ତନର ପୂର୍ତ୍ତକାଳରେ ଏହି ଆତ୍ମା ପୂର୍ଣ୍ଣତଃ ତୃପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ପୁନଃ କେବେ ଅତୃପ୍ତ ହୋଇ ରହିନଥାଏ । ଆବାଗମନକୁ ପୁନଃ ଆସିନଥାଏ । ଏହି ଅନ୍ତର ବୀଜକୁ ଜମାକରି ଆଗକୁ ବଢିବା ହିଁ କୃଷି ଅଟେ ।

ନିଜଠାରୁ ଉନ୍ନତ ଅବସ୍ଥା ଏବଂ ଗୁରୁଜନଙ୍କ ସେବା କରିବା ହିଁ ଶୁଦ୍ରର ସ୍ୱଭାବଜନ୍ୟ କର୍ମ ଅଟେ । ଶୂଦ୍ରର ଅର୍ଥ ନୀଚ୍ଚ ନୁହଁ ଅପିତୁ ଅନ୍ମଜ୍କ ଅଟେ । ନିମ୍ନ ଶ୍ରେଶୀର ସାଧକ ହିଁ ଶୁଦ୍ର ଅଟେ । ପ୍ରବେଶିକା ଶ୍ରେଶୀର ସେହି ସାଧକ ପରିଚର୍ଯ୍ୟା ଅର୍ଥାତ୍ ସେବା ଦ୍ୱାରା ହିଁ ତାହାର ସାଧନା ପ୍ରାରୟ କରିଥାଏ । ଧିରେ ଧିରେ ସେବା ଦ୍ୱାରା ତାହାର ହୃଦୟରେ ସେହି ସଂୟାରର ସୃଜନ ହୁଏ ଏବଂ କ୍ରମଶଃ ସାଧନ କରିକରି ସେ ବୈଶ୍ୟ, କ୍ଷତ୍ରୀୟ ଏବଂ ବ୍ରାହ୍ମଣ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦୂରତୟ କରି ବର୍ଣ୍ଣମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ପାରକରି ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯାଏ । ସ୍ୱଭାବ ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଅଟେ । ସ୍ୱଭାବ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସହିତ ବର୍ଣ୍ଣ ମଧ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇଯାଏ । ବସ୍ତୁତଃ ଏହି ବର୍ଣ୍ଣ ଅତି ଉଉମ, ଉଉମ, ମଧ୍ୟମ ଏବଂ ନିକୃଷ୍ଣ ଏପରି ଚାରୋଟି ଅବସ୍ଥା ରହିଛି । ନିର୍ଦ୍ଧାରତ କର୍ମ ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହେଉଥିବା ସାଧକଙ୍କ ଉଚ୍ଚନୀଚ୍ଚ ଚାରୋଟି ସୋପାନ ଅଟେ । କାରଣ କର୍ମ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ତାହା ହେଉଛି ନିୟତ କର୍ମ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ପରମସିଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ଏହା ହିଁ ଗୋଟିଏ ରାସ୍ତା, ସ୍ୱଭାବରେ ଯେପରି ଯୋଗ୍ୟତାମାନ ରହିଛି । ସେଠାରୁ ହିଁ କର୍ମ ପ୍ରାରୟ କରାଯାଉ । ଏହାକୁ ପୁନଃ ଦେଖିବା ।

### ସ୍ୱେ ସ୍ୱେ କର୍ମଣ୍ୟଭିରତଃ ସଂସିଦ୍ଧିଂ ଲଭତେ ନରଃ । ସ୍ୱକର୍ମନିରତଃ ସିଦ୍ଧିଂ ୟା ବିନ୍ଦତି ତଚ୍ଛଣ୍ଡ ॥୪୫॥

ନିଜନିଜର ସ୍ୱଭାବରେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ଯୋଗ୍ୟତାନୁସାରେ କର୍ମରେ ଲାଗି ରହିଥିବା ମନୁଷ୍ୟ ସଂସିଦ୍ଧିମ୍ – ଭଗବତ୍ ପ୍ରାପ୍ତିରୂପୀ ପରମ ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ପୂର୍ବରୁ ମଧ୍ୟ କହିଆସୁଛନ୍ତି ଯେ, ଏହି କର୍ମକୁ ଅନୁପାଳନ କରି ତୁମେ ପରମ ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । କେଉଁ କର୍ମ କରି ? ହେ ଅଜୁର୍ନ ! ତୁମେ ଶାସ୍ତ୍ରବିଧିରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ, ଯଜ୍ଜାର୍ଥ କର୍ମ କର । ବର୍ତ୍ତମାନ ସ୍ୱକର୍ମ କରିବା କ୍ଷମତା ଅନୁସାରେ କର୍ମରେ ଲାଗି ରହିଥିବା ମନୁଷ୍ୟ ପରମସିଦ୍ଧିକୁ କିପରି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ? ସେହି ବିଧିକୁ ତୁମେ ଧନଦେଇ ମୋ ଠାରୁ ଶୁଣ ।

#### ୟତଃ ପ୍ରବୃତ୍ତିର୍ଭୂତାନାଂ ୟେନ ସର୍ବମିଦଂ ତତମ୍ । ସକର୍ମଣା ତମଭ୍ୟର୍ଜ୍ୟ ସିଦ୍ଧିଂ ବିନ୍ଦତି ମାନବଃ ॥୪୬॥

ଯେଉଁ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଠାରୁ ସମ୍ପୂର୍ଷ ଭୂତ ପ୍ରାଣୀଙ୍କ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଛି, ଯେଉଁଥିରେ ଏହି ସମ୍ପୂର୍ଷ ଜଗତ ବ୍ୟାପ୍ତ, ସେହି ପରମେଶ୍ୱରଙ୍କୁ **ସ୍ୱକର୍ମଣା** ନିଜର ସ୍ୱଭାବରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥିବା କର୍ମ ଦ୍ୱାରା ଅର୍ଚ୍ଚନା କରି ମାନବ ପରମସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଅତଃ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଭାବନା ଏବଂ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ହିଁ ସର୍ବାଙ୍ଗୀନ ଅର୍ଚ୍ଚନା ଏବଂ କ୍ରମଶଃ ଚାଲିବା ଆବଶ୍ୟକ ଅଟେ । ଯେପରି ପ୍ରଥମ ଶ୍ରେଶୀର ସାଧକ ଯଦି ହଠ ପୂର୍ବକ ୧୦ମ କକ୍ଷାରେ ଯାଇ ବସିବ, ତେବେ ପ୍ରଥମ କକ୍ଷାର ପାଠ ତ ପାଇପାରିବ ନାହିଁ ଏବଂ ୧୦ମ କକ୍ଷାର ପାଠ ମଧ୍ୟ ବୁଝିପାରିବ ନାହିଁ । ଉଭୟ ବିଦ୍ୟାରୁ ବଞ୍ଚତ ହିଁ ରହିବ । ଅତଃ ଏହି କର୍ମପଥରେ ନିଜର କ୍ଷମତାନୁସାରେ କ୍ରମବଦ୍ଧ ଚାଲିବାର ବିଧାନ

ରହିଛି, ଯେପରି ୧୮/୬ରେ ରହିଛି । ଏହା ଉପରେ ପୁନଃ କୋର୍ ଦେଇ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଆପଣ ଅଳ୍ପଜ୍ଞ ହେଲେ ମଧ୍ୟ, ସେଠାରୁ ହିଁ ପ୍ରାରୟ କରନ୍ତୁ । ସେହି ବିଧି ହେଉଛି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ପ୍ରତି ସମର୍ପଣ ।

### ଶ୍ରେୟାନ୍ ସ୍ୱଧର୍ମୋ ବିଗୁଣଃ ପରଧର୍ମାତ୍ ସ୍ୱନୁଷ୍ଠିତାତ୍ । ସ୍ୱଭାବନିୟତଂ କର୍ମ କର୍ବନ୍ନାପ୍ନୋତି କିଲ୍ବିଷମ୍ ॥୪୭॥

ଉଉମ ରୂପେ ଅନୁଷିତ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ଧର୍ମଠାରୁ ଗୁଣ ରହିତ ସ୍ୱଧର୍ମ ପରମ କଳ୍ୟାଣକାରୀ ହୋଇଥାଏ । ସ୍ୱଭାବ ନିୟତମ୍ – ସ୍ୱଭାବରୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରାଯାଇ ଥିବା କର୍ମ କରୁଥିବା ମନୁଷ୍ୟ ପାପ ଅର୍ଥାତ୍ ଆବାଗମନକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ । ପ୍ରାୟଃ ସାଧକଙ୍କୁ ଉଚ୍ଚାଟନ ହୋଇଥାଏ ଯେ, ଆୟେମାନେ ଏପରି ସେବା ହିଁ କରୁଥିବା ଅଥବା ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ଯିବା ? କାରଣ ସେମାନେ ଧ୍ୟାନରେ ମଗ୍ନ ରହୁଛନ୍ତି । ଭଲଗୁଣ ଯୋଗୁଁ ସେମାନଙ୍କର ସନ୍ନାନ ରହିଛି । ଏହିପରି ବିଚାରକରି ସେବାକୁ ତ୍ୟାଗକରି, ତୁରନ୍ତ ନକଲ କରିବାରେ ଲାଗିଥାନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ନକଲ ଅଥବା ଇର୍ଷା ଦ୍ୱାରା କିଛି ମଧ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ ନାହିଁ । ନିକର ସ୍ୱଭାବ ଓ କ୍ଷମତା ଅନୁସାରେ କର୍ମ କରି ହିଁ ପରସିଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । କର୍ମକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ନହାଁ ।

# ସହକଂ କର୍ମ କୌନ୍ତେୟ ସଦୋଷମପି ନ ତ୍ୟକେତ୍ । ସର୍ବାରୟା ହି ଦୋଷେଣ ଧୂମେନାଗ୍ନିରିବାବୃତାଃ ॥୪୮॥

ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ଦୋଷଯୁକ୍ତ (ଅକ୍ଷଞ୍କ ଅବୟାଯୁକ୍ତ ଯଦି ହୋଇଥିବେ, ତେବେ ସିଦ୍ଧ ହେଉଛି ଯେ, ବର୍ତ୍ତମାନ ଦୋଷର ବାହୁଲ୍ୟ ରହିଛି ।) ପୁରୁଷ ସହଙ୍କ କର୍ମ- ସ୍ୱଭାବରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ସହଜ କର୍ମକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବା ଅନୁଚିତ । କାରଣ ଧୂଆଁ ଦ୍ୱାରା ଅଗ୍ନି ଆବୃତ୍ତ ହେବା ସଦୃଶ ପ୍ରତ୍ୟେକ କର୍ମ କିଛି ନା କିଛି ଦୋଷଦ୍ୱାରା ଆବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ବ୍ରାହ୍ମଣ ଶ୍ରେଣୀ ହେଲେ ମଧ୍ୟ କର୍ମ ତ କରିବାକୁ ହିଁ ପଡ଼ିଥାଏ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଛିତି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନାହିଁ । ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦୋଷ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଥିବ । ପ୍ରକୃତିର ଆବରଣ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଥିବ । ଦୋଷର ଅନ୍ତ ସେଠାରେ ହେବ, ଯେଉଁଠାରେ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଶ୍ରେଶୀର କର୍ମ ମଧ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ସହିତ ବିଲୟ ହୋଇଯିବ । ସେହି ପ୍ରାପ୍ତି ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ କ'ଣ ? ଯେଉଁଠାରେ କର୍ମର ପ୍ରୟୋଜନ ରହିନଥାଏ ।

ଅସକ୍ତବୁଦ୍ଧିଃ ସର୍ବତ୍ର ଜିତାତ୍ମା ବିଗତସ୍କୃହଃ । ନୈଷ୍କର୍ମ୍ୟସିଦ୍ଧିଂ ପରମାଂ ସଂନ୍ୟାସେନାଧିଗଚ୍ଛତି ॥୪୯॥ ସର୍ବତ୍ର ଆସକ୍ତି ରହିତ ବୁଦ୍ଧିଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ, ଷୃହା ରହିତ, ବିଜେତା ଅବଃକରଣ ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ, ସଂନ୍ୟାସିନାମ୍ – ସର୍ବସ୍ୱର ନ୍ୟାସ କରିବା ଅବୟାରେ ପରମ ନୈଷର୍ମ୍ୟ ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଏଠାରେ ସନ୍ୟାସ ଏବଂ ପରମ ନୈଷର୍ମ୍ୟ ସିଦ୍ଧି ପରୟର ପର୍ଯ୍ୟାୟବାଚୀ ଅଟେ । ସାଂଖ୍ୟ ଯୋଗୀ ଯେଉଁଠି ପହଞ୍ଚଥାନ୍ତି, ସେଠାକୁ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗୀ ମଧ୍ୟ ପହଞ୍ଚଥାନ୍ତି । ଏଠାରେ ଉଭୟ ମାର୍ଗୀଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଉପଲକ୍ତ୍ ସମାନ ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପରମ ନୈଷର୍ମ୍ୟ ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥିବା ପୁରୁଷ କିପରି ବ୍ରହ୍ମକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାନ୍ତି, ତାହାର ସଂକ୍ଷେପରେ ଚିତ୍ରଣ କରୁଛନ୍ତି –

#### ସିଦ୍ଧିଂ ପ୍ରାପ୍ତୋ ୟଥାବ୍ରହ୍ମ ତଥାପ୍ନୋଡି ନିବୋଧ ମେ । ସମାସେନୈବ କୌନ୍ତେୟ ନିଷ୍ଠା ଜ୍ଞାନସ୍ୟ ୟା ପରା ॥୫୦॥

ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ଯାହା ଜ୍ଞାନର ପରାକାଷା ଅଟେ, ସେହି ପରମସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାସ୍ତ କରିଥିବା ପୁରୁଷ ବ୍ରହ୍ମକୁ ଯେପରି ପ୍ରାସ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ସେହି ବିଧିକୁ ତୁମେ ମୋଠାରୁ ସଂକ୍ଷେପରେ ଶୁଣ । ପରବର୍ତ୍ତି ଶ୍ଲୋକରେ ସେହି ବିଧିକୁ ପ୍ରତିପାଦିତ କରୁଛନ୍ତି ।

ବୃଦ୍ଧ୍ୟା ବିଶୁଦ୍ଧୟା ୟୁକ୍ତୋ ଧୃତ୍ୟାତ୍ପାନଂ ନିୟମ୍ୟ ଚ । ଶବ୍ଦାଦୀନ୍ ବିଷୟାଂଷ୍ଟ୍ୟକ୍ତା ରାଗଦ୍ୱେଷୌ ବ୍ୟୁଦସ୍ୟ ଚ ॥୫୧। ବିବିକ୍ତସେବୀ ଲଘ୍ୱାଶୀ ୟତବାକ୍କାୟମାନସଃ । ଧ୍ୟାନୟୋଗପରୋ ନିତ୍ୟଂ ବୈରାଗ୍ୟଂ ସମୁପାଶ୍ରିତଃ ॥୫୨॥

ହେ ଅଳୁର୍ନ ! ବିଶେଷ ରୂପେ ଶୁଦ୍ଧ ବୁଦ୍ଧିଯୁକ୍ତ, ଏକାନ୍ତ ଏବଂ ପବିତ୍ର ଦେଶର ସେବନ କରୁଥିବା, ସାଧନାରେ ଯେତିକି ସହାୟକ ସେତିକି ହିଁ ଆହାର କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି, ମନ, ବାଶୀ ଓ ଶରୀରକୁ ଜିଶିଥିବା, ଦୃଢ ବୈରାଗ୍ୟକୁ ଭଲଭାବରେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ, ନିରନ୍ତର ଧ୍ୟାନ ଯୋଗରେ ପରାୟଣ ଏବଂ ଏପରି ଧାରଣାଯୁକ୍ତ ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ସମୟକୁ ଧାରଣ କରୁଥିବା ତଥା ଅନ୍ତଃକରଣକୁ ବଶରେ କରି, ଶବ୍ଦ, ସ୍ୱର୍ଶାଦି ବିଷୟକ୍ ତ୍ୟାଗ କରି, ରାଗ ଦ୍ୱେଷକ୍ ନଷ୍ଟ କରି ତଥା –

# ଅହଙ୍କାରଂ ବଳଂ ଦର୍ପଂ କାମଂ କ୍ରୋଧଂ ପରିଗ୍ରହମ୍ । ବିମୁଚ୍ୟ ନିର୍ମମଃ ଶାନ୍ତୋ ବ୍ରହ୍ମଭୂୟାୟ କଳ୍ପତେ ॥୫୩॥

ଅହଂକାର, ବଳ, ଘମଣ୍ଡ, କାମ, କ୍ରୋଧ ବାହ୍ୟ ବସ୍ତୁ ଏବଂ ଆନ୍ତରିକ ଚିନ୍ତନକୁ ତ୍ୟାଗ କରି, ମମତା ରହିତ, ଶାନ୍ତ ଅନ୍ତଃକରଣ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ ପରବ୍ରହ୍ମ ସହିତ ଐକ୍ୟଭାବ ହେବା ନିମନ୍ତେ ଯୋଗ୍ୟ ହୋଇଥାଏ ।

ବ୍ରହ୍ମଭୂତଃ ପ୍ରସନ୍ନାତ୍ଯା ନ ଶୋଚତି ନ କାଙ୍**କ୍ଷତି ।** ସମଃ ସବେଷୁ ଭୂତେଷୁ ମଦ୍ଭକ୍ତିଂ ଲଭତେ ପରାମ୍ ॥୫୪॥ ବ୍ରହ୍ମ ସହିତ ଐକ୍ୟ ହେବା ଯୋଗ୍ୟତା ଯୁକ୍ତ, ସେହି ପ୍ରସନ୍ନ ଚିଉ ପୁରୁଷ ନା କୌଣସି ବସ୍ତୁ ନିମନ୍ତେ ଶୋକ କରିଥାଏ, ନା କାହାର ଆକାଂକ୍ଷା ହିଁ କରିଥାଏ । ସମ୍ପୂର୍ଷ ଭୂତରେ ସମଭାବ ହୋଇଥିବା ସେହି ପୁରୁଷ ଭକ୍ତିର ପରାକାଷ୍ଠାରେ ସ୍ଥିତ ରହିଥାଏ । ଭକ୍ତି ନିକର ପରିଶାମ ଦେବା ସ୍ଥିତିରେ ରହିଥାଏ, ଯାହାକି ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଇଥାଏ ।

### ଭକ୍ତ୍ୟା ମାମଭିକାନାତି ୟାବାନ୍ୟଷ୍ଟାସ୍ମି ତତ୍ତ୍ୱତଃ । ତତୋ ମାଂ ତତ୍ତ୍ୱତୋ ଜ୍ଞାତ୍ୱା ବିଶତେ ତଦନନ୍ତରମ୍ ॥୫୫॥

ପରାଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ସେ ମୋତେ ତତ୍ତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ୟକ୍ ରୂପେ କାଣିଥାଏ, ସେହି ତତ୍ତ୍ୱ କ'ଶ ? ମୁଁ ଯିଏ ଏବଂ ଯେପରି ପ୍ରଭାବଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ଅକର, ଅମର, ଶାଶ୍ୱତ, ଯେଉଁ ଅଲୌକିକ ଗୁଣଧର୍ମରେ ବିଭୂଷିତ ଅଟେ, ତାହାକୁ କାଣି ଏବଂ ମୋତେ ତତ୍ତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା କାଣି ତତ୍କାଳ ହିଁ ମୋ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରିଥାଏ । ପ୍ରାପ୍ତିକାଳରେ ଭଗବାନ ଦେଖା ଦେଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ପ୍ରାପ୍ତିର ଠିକ୍ ପରେ ତତ୍କ୍ଷଣ ସେ ନିକର ହିଁ ଆତ୍ମା ସ୍ୱରୂପକୁ ସେହିଁ ଈଶ୍ୱରୀୟ ଗୁଣଧର୍ମରେ ବିଭୂଷିତ ହୋଇଥିବା ଦେଖିଥାଏ ଯେ, ଆତ୍ମ ହିଁ ଅକର, ଅମର, ଶାଶ୍ୱତ, ଅବ୍ୟକ୍ତ ଏବଂ ସନାତନ ଅଟେ ।

ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଥିଲେ ଯେ, ଆତ୍ମ ହିଁ ସତ୍ୟ, ସନାତନ, ଅବ୍ୟକ୍ତ ଏବଂ ଅମୃତସ୍ୱରୂପ ଅଟେ କିନ୍ତୁ ଏହି ବିଭୂତିଯୁକ୍ତ ଆତ୍ମାକୁ କେବଳ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀମାନେ ହିଁ ଦେଖିଛନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନ ସେଠାରେ ପ୍ରଶ୍ନ ସ୍ୱଭାବିକ ଥିଲା ଯେ, ବସ୍ତୁତଃ ତତ୍ତ୍ୱଦୀର୍ଶୀତା କ'ଣ ? ବହୁ ଲୋକ ପାଞ୍ଚ ତତ୍ତ୍ୱ, ପଚିଶ ତତ୍ତ୍ୱର ବୌଦ୍ଧିକ ଗଣନା କରିଥାନ୍ତି କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏଠାରେ ଅଷ୍ଟାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟରେ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଦେଲେ ଯେ, ପରମତତ୍ତ୍ୱ ହେଉଛି ପରମାତ୍ପା । ଯିଏ ତାହାକୁ ଜାଣିଥାଏ, ସେ ହିଁ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯଦି ଆପଣଙ୍କୁ ପରମାତ୍ୟା ପରମତତ୍ତ୍ୱର ଇଛା ରହିଛି, ତେବେ ଭଜନ, ଚିତ୍ତନର ଆବଶ୍ୟକ ।

ଏଠାରେ ୩୯ ରୁ ୫୫ ଖ୍ଲୋକ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଷଷ୍ଟ କହିଲେ ଯେ, ସନ୍ଧ୍ୟାସ ମାର୍ଗରେ ମଧ୍ୟ କର୍ମ କରିବାକୁ ହିଁ ପଡ଼ିଥାଏ । ସେ କହିଲେ ଯେ, ସନ୍ଧ୍ୟାସଦ୍ୱାରା ଅର୍ଥାତ୍ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗଦ୍ୱାରା, କର୍ମ କରିକରି ଇଛା ରହିତ, ଆସକ୍ତି ରହିତ, ତଥା ଜିଶି ଯାଇଥିବା ଶୁଦ୍ଧ ଅନ୍ତଃକରଣ ଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ଯେଉଁ ପରି ନୈଷର୍ନ୍ୟର ପରମ ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ତାହାକୁ ସଂକ୍ଷେପରେ କହିବି । ଅହଂକାର, ବଳ, ଦର୍ପ, କାମ,କ୍ରୋଧ, ମଦ, ମୋହ ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରକୃତିରେ ଭ୍ରମିତ କରାଉଥିବା ବିକାର

ଯେତେବେଳେ ସର୍ବଥା ଶାନ୍ତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି ଏବଂ ବିବେକ, ବୈରାଗ୍ୟ, ଶମ, ଦମ ଏକାନ୍ତ ସେବନ, ଧ୍ୟାନ ଇତ୍ୟାଦି ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଉଥିବା ଯୋଗ୍ୟତାମାନ ଯେତେବେଳେ ପୂର୍ଣ୍ଣତୟା ପରିପକ୍ ହୋଇଯାଏ, ସେହି ସମୟରେ ସେହି ପୁରୁଷ ବ୍ରହ୍ମକୁ ଜାଣିବା ନିମନ୍ତେ ଯୋଗ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ସେହି ଯୋଗ୍ୟତାର ନାମ ହିଁ ପରାଭକ୍ତି ଅଟେ । ଏହି ଯୋଗ୍ୟତା ଦ୍ୱାରା ସେ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଜାଣିଥାଏ । ସେ ତତ୍ତ୍ୱ କ'ଣ ? ଯିଏ କି ମୋତେ ଜାଣିଥାଏ । ଭଗବାନ ଯେପରି ଓ ଯେଉଁ ବିଭୂତି ଦ୍ୱାରା ବିଭୂଷିତ ହୋଇ ଥାଆନ୍ତି ଏବଂ ତାହାଙ୍କୁ ଜାଣିଥାଏ ଅର୍ଥାତ୍ ମୋତେ ଜାଣି ତତ୍କ୍ଷଣ ମୋ ଭିତରେ ହିଁ ସ୍ଥିତ ହୋଇଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ରହ୍ମ, ତତ୍ତ୍ୱ, ଈଶ୍ୱର, ପରମାତ୍ଯା ଏବଂ ଆତ୍ମା ପରୟର ପର୍ଯ୍ୟାୟବାଚୀ ଅଟେ । ଗୋଟିକର ଜ୍ଞାନ ହେବା ସହିତ ଏହି ସମୟଙ୍କର ଜାନକାରୀ ହୋଇଯାଏ । ଏହା ହିଁ ପରମସିଦ୍ଧି, ପରମଗତି ଏବଂ ପରମଧାମ ମଧ୍ୟ ଅଟେ ।

ଅତଃ ଗୀତାର ଦୃଢ ନିଷ୍ଟୟ ଯେ, ସନ୍ୟାସ ଏବଂ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗ ଉଭୟ ପରିସ୍ଥିତିରେ ପରମ ନୈଷର୍ମ୍ୟସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ନିମନ୍ତେ ନିୟତ କର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ଚିତ୍ତନ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଅଟେ ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କେବଳ ସନ୍ଧ୍ୟାସୀ ନିମନ୍ତେ ଭଜନ – ଚିନ୍ତନକୁ ବଳଦେଇ କହିଲେ ଏବଂ ବର୍ତ୍ତମାନ ସମର୍ପଣ କହି ସେହି ବାର୍ତ୍ତାକୁ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗୀଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ମଧ୍ୟ କହୁଛନ୍ତି–

# ସର୍ବକର୍ମାଣ୍ୟପି ସଦା କୁର୍ବାଣୋ ମଦ୍ବ୍ୟପାଶ୍ରୟଃ । ମତ୍ପ୍ରସାଦାଦବାପ୍ନୋତି ଶାଶ୍ୱତଂ ପଦମବ୍ୟୟମ୍ ॥୫୬॥

ମୋଠାରେ ବିଶେଷ ରୂପରେ ଆଶ୍ରିତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମକୁ ସର୍ବଦା କରି, ଲେଶମାତ୍ର ମଧ୍ୟ ତ୍ରୁଟି ନରଖି କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି, ମୋର କୃପା ପ୍ରସାଦ ଦ୍ୱାରା ଶାଶ୍ୱତ, ଅବିନାଶୀ ପରମ ପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । କର୍ମ ତାହା ହିଁ ଅଟେ ନିୟତ କର୍ମ, ଯଜ୍ଞର ପ୍ରକ୍ରିୟା । ପୂର୍ଣ୍ଣ ଯୋଗେଶ୍ୱର ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଆଶ୍ରିତ ସାଧକ ତାହାଙ୍କ କୃପା ପ୍ରସାଦରୁ ଶିଘ୍ର ହିଁ ପରମ ପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଅତଃ ତାହାର ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ସମର୍ପଣ ଆବଶ୍ୟକ ।

# ଚେତସା ସର୍ବକର୍ମାଣି ମୟି ସଂନ୍ୟସ୍ୟ ମତ୍ପରଃ । ବୃଦ୍ଧିୟୋଗମୁପାଶ୍ରିତ୍ୟ ମଚ୍ଚିତ୍ତଃ ସତତଂ ଭବ ॥୫୭॥

ଅତଃ ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମକୁ ଯେତିକି ହୋଇପାରିବ, ମନଦ୍ୱାରା ମୋତେ ଅର୍ପିତ କରି ନିଜର ଭରସାରେ ନୁହଁ ବରଂ ମୋତେ ସମର୍ପଣ କରି ମୋର ପରାୟଣ ହୋଇ ବୁଦ୍ଧି ଯୋଗକୁ ଅବଲୟନ କରି ନିରନ୍ତର ମୋଠାରେ ଚିଉକୁ ଲଗାଅ । ଯୋଗ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ଯିଏକି ସର୍ବଥା ଦୁଃଖକୁ ବିନାଶ କରିଥାଏ ଏବଂ ପରମତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ଯାରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଇଥାଏ । ତାହାର କ୍ରିୟା ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ – ଯଜ୍ଞର ପ୍ରକ୍ରିୟା । ଯାହାକି ମନ ତଥା ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ସଂଯମ, ଶ୍ୱାସ – ପ୍ରଶ୍ୱାସର ଚିନ୍ତନ, ତଥା ଧ୍ୟାନ ଇତ୍ୟାଦିରେ ନିର୍ଭର ରହିଥାଏ । ଯାହାର ପରିଶାମ ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । **ୟାନ୍ତି ବ୍ରହ୍ମ ସନାତନମ୍** – ଅର୍ଥାତ୍ ସନାତନ ପରବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯାନ୍ତି । ଏହାପରେ ଆଗକ କହନ୍ତି –

# ମଚ୍ଚିତଃ ସର୍ବଦୁର୍ଗାଣି ମତ୍ପ୍ରସାଦାତ୍ ତରିଷ୍ୟସି । ଅଥ ଚେତ୍ତ୍ୱମହଙ୍କାରାନ୍ନ ଶ୍ରୋଷ୍ୟସି ବିନ୍ଡ୍କ୍ୟସି ॥୫୮॥

ଏହିପରି ମୋଠାରେ ନିରନ୍ତର ଚିଉକୁ ଲଗାଇ ତୁମେ ମୋର କୃପା ଦ୍ୱାରା ମନ ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ସମୟ ଦୁର୍ଗକୁ ଅନାୟାସ ପାର କରିଯିବ । ଇନ୍ଦ୍ରିହ୍ନ ଦ୍ୱାର ଝରୋଖା ନାନା । ତହଁ ତହିଁ ସୁର ବୈଠେ କରି ଥାନା ॥ ଆବତ ଦେଖହି ବିଷୟ ବୟାରୀ । ତେ ହଠି ଦେହିଁ କପାଟ ଉଘାରୀ ॥ (ରା.ମାନସ- ୭/୧୧୭/୧୧)

ଏହାହିଁ ଦୁର୍କୟ ଦୁର୍ଗ ଅଟେ । ମୋର କୃପାଦ୍ୱାରା ତୁମେ ଏହି ବାଧାଗୁଡ଼ିକ ଅତ୍ରିକମଣ କରିଯିବ । କିନ୍ତୁ ଯଦି ଅହଂକାର ଯୋଗୁଁ ମୋର ବଚନକୁ ନ ଶୁଣିବ, ତେବେ ନଷ୍ଟ ଭ୍ରଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । ପରମାର୍ଥ ପଥରୁ ଚ୍ୟୁତ ହୋଇଯିବ । ପୁନଃ ଏହାକୁ କହୁଛନ୍ତି–

# ୟଦହଙ୍କାରମାଶ୍ରିତ୍ୟ ନ ୟୋତ୍ୟ ଇତି ମନ୍ୟସେ । ମିଥ୍ୟେଷ ବ୍ୟବସାୟସ୍ତେ ପ୍ରକୃତିସ୍କାଂ ନିୟୋକ୍ଷ୍ୟତି ॥୫୯॥

ଯଦି ତୁମେ ଅହଂକାରର ଆଶ୍ରୟ ନେଇ ଏପରି ମାନୁଛ ଯେ, ଯୁଦ୍ଧ କରିବ ନାହିଁ, ତେବେ ତୁମର ଏହି ନିଶ୍ଚୟ ମିଥ୍ୟା ଏବଂ ବ୍ୟର୍ଥ ଅଟେ । କାରଣ ତୁମର ସ୍ୱଭାବ ତୃମକ୍ ବଳପୂର୍ବକ ଯୁଦ୍ଧରେ ଅର୍ଥାତ୍ କର୍ମରେ ଲଗାଇ ଦେବ ।

# ସ୍ୱଭାବଜେନ କୌନ୍ତେୟ ନିବଦ୍ଧଃ ସ୍ୱେନ କର୍ମଣା । କର୍ତୁଂ ନେଚ୍ଛସି ୟନ୍ମୋହାତ୍ କରିଷ୍ୟସ୍ୟବଶୋଽପି ତତ୍ ॥୬୦॥

ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ମୋହବଶ ତୁମେ ଯେଉଁ କର୍ମ କରିବାକୁ ଚାହୁଁ ନାହଁ , ତାହାକୁ ମଧ୍ୟ ସ୍ୱଭାବରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଉଥିବା କର୍ମରେ ବାନ୍ଧି ହୋଇ ପରବଶ ହୋଇ କରିବ । ପ୍ରକୃତିର ସଂଘର୍ଷରୁ ପଛେଇ ନଯିବା ତୁମର ଅର୍ଥାତ୍ କ୍ଷତ୍ରୀୟ ଶ୍ରେଣୀର ସ୍ୱଭାବ, ତୁୟଙ୍କୁ ବଳପୂର୍ବକ କର୍ମରେ ଲଗାଇ ଦେବ । ଏଠାରେ ପ୍ରଶ୍ନ ପୁରା ହେଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ସେହି ଈଶ୍ୱର କେଉଁଠି ରହନ୍ତି ? ଏହା ଉପରେ କହୁଛନ୍ତି –

### ଈଶ୍ୱରଂ ସବଭୂତାନାଂ ହଦ୍ଦେଶେଽର୍ଜୁନ ତିଷ୍ଠତି । ଭ୍ରାମୟନ୍ ସର୍ବଭୂତାନି ୟନ୍ତାର୍ରଢାନି ମାୟୟା ॥୬୧॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସେହି ଈଶ୍ୱର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ହୃଦୟ ଦେଶରେ ନିବାସ କରିଥାନ୍ତି । ଯଦି ଏତେ ସମୀପରେ ଭଗବାନ ଅଛନ୍ତି, ତେବେ ଲୋକେ କାହିଁକି ଜାଣି ପାରନ୍ତିନାହିଁ ? ମାୟାରୂପୀ ଯନ୍ତ୍ରରେ ଆରୂଢ ହୋଇ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଲୋକେ ଭ୍ରମର ବଶବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇ ଭ୍ରମଣ କରୁଥାନ୍ତି । ତେଣୁକରି ସେମାନେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଜାଣିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ଏହି ଯନ୍ତ୍ର ବହୃତ ବଡ଼ ବାଧକ ଅଟେ । ଯିଏକି ବାରୟାର ନଶ୍ୱର କଳେବର ଅର୍ଥାତ୍ ଶରୀରରେ ଭ୍ରମଣ କରାଇଥାଏ । ତେବେ କାହାର ଶରଣ ନେବା ଉଚିତ ?

### ତମେବ ଶରଣଂ ଗଚ୍ଛ ସର୍ବଭାବେନ ଭାରତ । ତତ୍ପ୍ରସାଦାତ୍ ପରାଂଶାନ୍ତି ସ୍ଥାନଂ ପ୍ରାପ୍ସ୍ୟସି ଶାଶ୍ୱତମ୍ ॥୬୨॥

ହେ ଭରତ ! 'ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ସେହି ହୃଦୟସ୍ଥ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନିକଟକୁ ଅନନ୍ୟ ଭାବ ସହିତ ଶରଣରେ ଯାଅ । ସେହି ହୃଦୟସ୍ଥ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ କୃପା ପ୍ରସାଦରୁ ତୁମେ ପରମଶାନ୍ତି, ଶାଶ୍ୱତ ପରମଧାମକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ ।' ଅତଃ ଯଦି ଧାନ କରିବାରେ ପ୍ରବୃତ ହେବେ, ତେବେ ହୃଦୟ ଦେଶରେ କରନ୍ତୁ । ଏହା ଜାଣି ମଧ୍ୟ ମନ୍ଦିର, ମସ୍କିଦ୍, ଚର୍ଚ୍ଚ କିୟା ଅନ୍ୟତ୍ର ଖୋଜିବାରେ ସମୟ ବରବାଦ ମାତ୍ର ହୋଇଥାଏ । ହଁ, ଯଦି ଏହାକୁ ଜାଣିନଥାନ୍ତେ, ତେବେ ମନ୍ଦିର, ମସ୍କିଦ୍ ଏବଂ ଚର୍ଚ୍ଚକୁ ଯିବା ସ୍ୱାଭାବିକ ହୋଇଥାନ୍ତା । ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନିବାସ ସ୍ଥାନ ହୃଦୟ ଅଟେ । ଚତୁଶ୍ଲୋକୀ ଭଗବତର ସାରାଂଶ ମଧ୍ୟ ଏହା ହିଁ ଅଟେ । ଏପରି ତ ମୁଁ ସର୍ବତ୍ର ରହିଛି କିନ୍ତୁ ଯେତେବେଳେ ମୁଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ସେତେବେଳେ ହୃଦୟ ଦେଶରେ ଧାନ କରିବା ଦ୍ୱାର ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ।

# ଇତି ତେ ଜ୍ଞାନମାଖ୍ୟାତଂ ଗୃହ୍ୟାଦ୍ଗୁହ୍ୟତରଂ ମୟା । ବିମୃଶ୍ୟେତଦଶେଷେଣ ୟଥେଚ୍ଛସି ତଥା କୁରୁ ।।୬୩॥

ଏହିପରି ଏତିକି ହିଁ, ଗୋପନୀୟରୁ ମଧ୍ୟ ଅତିଗୋପନୀୟ ଜ୍ଞାନକୁ ମୁଁ ତୁମ ନିମନ୍ତେ କହିଲି । ଏହି ବଧିଦ୍ୱାରା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ବିଚାର କରି ପୁନଃ ତୁମେ ଯେପରି ଚାହୁଁଛ ସେପରି କର । ସତ୍ୟ ଏହା ହିଁ ଅଟେ । ଶୋଧର ସ୍ଥଳୀ ଏହା ହିଁ ଅଟେ । ପ୍ରାପ୍ତିର ସ୍ଥଳୀ ମଧ୍ୟ ଏହା ହିଁ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ହୃଦୟସ୍ଥିତ ଈଶ୍ୱର ବାହାରକୁ ଦିଶୁନାହାଁତ୍ତି । ତେବେ ତାହାଙ୍କ ଶରଣରେ କିପରି ଯିବା ? ଏହାର ଉପାୟ କହୁଛତ୍ତି–

ସର୍ବଗୁହ୍ୟତମଂ ଭୂୟଃ ଶୃଣୁ ମେ ପରମଂ ବଚଃ । ଇଷ୍ଟୋଽସି ମେ ଦୃଢମିତି ତତୋ ବକ୍ଷ୍ୟାମି ତେ ହିତମ୍ ॥୬୪॥ ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଗୋପନୀୟରୁ ମଧ୍ୟ ଅତିଗୋପନୀୟ ମୋର ହସ୍ୟଯୁକ୍ତ ବଚନକୁ ତୁମେ ପୁନଃ ଶ୍ରବଣ କର । ପ୍ରଥମେ କହିଥିଲି ତଥାପି ମଧ୍ୟ ତୁମେ ଶ୍ରବଶକର । ସାଧକ ପାଇଁ ଇଷ୍ଟ ସଦୈବ ମାର୍ଗଦର୍ଶନ ନିମନ୍ତେ ଉପସ୍ଥିତ ରହିଥାନ୍ତି । କାରଣ ତୁମେ ମୋର ଅତିଶୟ ପ୍ରିୟ ଅଟ । ତେଣୁକରି ଏହି ପରମ ହିତକାରୀ ବଚନକୁ ମୁଁ ତୁମ ନିମନ୍ତେ ପୁନଃ କହିବି ।

### ମନ୍କନା ଭବ ମଦ୍ଭକ୍ତେ। ମଦ୍ୟାଜୀ ମାଂ ନମସ୍କୁରୁ । ମାମେବୈଷ୍ୟସି ସତ୍ୟଂ ତେ ପ୍ରତିଜାନେ ପ୍ରିୟୋଽସି ମେ ॥୬୫॥

ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୂମେ ମୋ ଠାରେ ହିଁ ଅନନ୍ୟ ମନବାଲା ହୁଅ । ମୋର ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତ ହୁଅ । ମୋ ପ୍ରତି ଶ୍ରଦ୍ଧାବାନ ହୁଅ ଅର୍ଥାତ୍ ବାସ୍ୱବାରି ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଲୋଚନରେ ମୋ ଠାରେ ସମର୍ପିତ ହୁଅ । ମୋତେ ହିଁ ନମଦ୍ୟାର କର । ଏପରି କରିବା ଦ୍ୱାରା ତୁମେ ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ଏହା ମୁଁ ତୁମ ନିମନ୍ତେ ସତ୍ୟ ପ୍ରତିଜ୍ଞାକରି କହୁଛି । କାରଣ ତୁମେ ମୋର ଅତ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରିୟ ଅଟ । ପୂର୍ବରୁ କହିଥିଲେ ଯେ, ଈଶ୍ୱର ହୃଦୟ ଦେଶରେ ରହନ୍ତି । ସେହି ହୃଦୟସ୍ଥ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଶରଣରେ ଯାଅ । ଏଠାରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ମୋର ଶରଣରେ ଆସ । ଏପରି ଅତି ଗୋପନୀୟ ରହସ୍ୟମୟ ବଚନକୁ ଶୁଣନ୍ତୁ ଯେ, ମୋର ଶରଣରେ ଆସ । ବସ୍ତୁତଃ ଯୋଗେଶ୍ୱର କ'ଣ କହିବାକୁ ଚାହୁଁଛନ୍ତି ? ଏହାର ଅର୍ଥ ଏତିକି ଯେ, ପ୍ରତ୍ୟେକ ସାଧକଙ୍କୁ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଶରଣରେ ଯିବା ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ । ଶ୍ରୀକୃଷ କଣେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଥିଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସମର୍ପଣର ବିଧି ବିଶେଷକ୍ର କହୁଛନ୍ତି –

# ସର୍ବଧର୍ମାନ୍ ପରିତ୍ୟକ୍ୟ ମାମେକଂ ଶରଣଂ ବ୍ରକ । ଅହଂ ତ୍ୱା ସର୍ବପାପେଭ୍ୟୋ ମୋକ୍ଷୟିଷ୍ୟାମି ମା ଶୃଚଃ ॥୬୬॥

ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଧର୍ମକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ଅର୍ଥାତ୍ ମୁଁ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଶ୍ରେଣୀର କର୍ଭା ଅଟେ ଅଥବ। କ୍ଷତ୍ରୀୟ ଶ୍ରେଣୀର, ଅଥବା ବୈଶ୍ୟ ଶ୍ରେଣୀର ଅଥବ। ଶୂଦ୍ର ଶ୍ରେଣୀର କର୍ଭା ଅଟେ, ଏପରି ବିଚାରକୁ ତ୍ୟାଗ କରି କେବଳ ଗୋଟିଏ ହିଁ ମୋର ଅନନ୍ୟ ଶରଣରେ ଆସିଯାଅ । ମୁଁ ତୁମକୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପାପରୁ ମୁକ୍ତ କରିଦେବି । ତୁମେ ଶୋକ କର ନାହିଁ । ଏହି ସବୁ ବ୍ରାହ୍ମଣ କ୍ଷେତ୍ରୀୟ ଇତ୍ୟାଦି ବର୍ଷର ବିଚାର ନକରି ଅଥବ। ମୁଁ କେଉଁ ୟରରେ ରହିଛି, ଏହି ସବୁ ବିଚାର ନକରି, ଯିଏ ଅନନ୍ୟ ଭାବ ସହିତ ମୋର ଶରଣରେ ଆସିଯାଏ, କେବଳ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟକାହାକୁ ଦେଖି ନଥାଏ, ତାହାର କ୍ରମଶଃ ବର୍ଷ୍ଣ ପରିବର୍ତ୍ତନ, ଉତ୍ଥାନ ତଥା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପାପରୁ ନିବୃତି ଅର୍ଥାତ୍ ମୋକ୍ଷର ଦାୟୀତ୍ୱ ସେହି ଇଷ୍ଟ ଅର୍ଥାତ୍ ସତ୍ୱଗୁରୁ ସ୍ୱୟଂ ନିଜ ହାତରେ ନେଇଯାନ୍ତି ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ମହାପୁରୁଷ ଏହା ହିଁ କହିଛନ୍ତି । ଶାସ୍ତ ଯେତେବେଳେ ଲିଖିତ ଆକାରରେ ଆସିଯାଏ, ତେବେ ଅନୁଭବ ହୁଏ ଯେ, ଏହା ସମୟଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଲିପିବଦ୍ଧ ହୋଇଛି । କିନ୍ତୁ ବସ୍ତୁତଃ ଶାସ୍ତ ଶ୍ରଦ୍ଧାବାନ ସାଧକଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ଅର୍ଜୁନ ଅଧିକାରୀ ଥିଲେ । ତେଶୁକରି ତାହାଙ୍କୁ ଜୋର୍ ଦେଇ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହିଥିଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯୋଗେଶ୍ୱର ସ୍ୱୟଂ ନିର୍ଶ୍ଚୟ ଦେଉଛନ୍ତି ଯେ, ଏହାର ଅଧିକାରୀ କିଏ ?

### ଇଦଂ ତେ ନାତପସ୍କାୟ ନାଭକ୍ତାୟ କଦାଚନ । ନ ଚାଶୁଶ୍ରୁଷବେ ବାତ୍ୟଂ ନ ଚ ମାଂ ୟୋଽଭ୍ୟସୂୟତି ॥୬୭॥

ହେ ଅର୍କୁନ ! ଏହିପରି ତୁମ ହିତ ନିମନ୍ତେ କହିଥିବା ଏହି ଗୀତାର ଉପଦେଶକୁ କୌଣସି କାଳରେ ଭୂଲ୍କରି ମଧ୍ୟ ତପ ରହିତ, ଭକ୍ତି ରହିତ, ଶୁଣିବାକୁ ଇଛନଥିବା ପୁରୁଷ ଏବଂ ଯିଏ ମୋର ନିନ୍ଦା କରିଥାଏ, ଅର୍ଥାତ୍ ଏପରି ଦୋଷ ରହିଛି, ସେହିପରି ଦୋଷ ରହଛି, ଏହିପରି ମିଥ୍ୟାଲୋଚନା କରିଥାଏ, ସେହି ପୁରୁଷଙ୍କୁ ଏହି ଉପଦେଶ କହିବା ଅନୁଚିତ । ଯଦି ସେମାନଙ୍କୁ କହିଦେବା ତେବେ ବା କ୍ଷତି କ'ଣ । ଏହାର କାରଣ ଏପରି ଯେ, ସେହି ମୂଢ ବୁଦ୍ଧିଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ କେବଳ ଶ୍ରବଣ ହିଁ କରିବେ, କିନ୍ତୁ କିଛି କାର୍ଯ୍ୟରେ ଲଗାଇବେ ନାହିଁ । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଅର୍ଥାତ୍ ସଦ୍ୱଗୁରୁ ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ତ ଥିଲେ । ଯାହାର ସମକ୍ଷରେ ୟୁତି କର୍ତ୍ତାମାନଙ୍କ ସହିତ କତିପୟ ନିନ୍ଦକ ମଧ୍ୟ ଥିଲେ । ଏମାନଙ୍କୁ ତ କହିବା ଅନୁଚିତ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରଶ୍ମ ସ୍ୱାଭାବିକ ହେବ ଯେ, ଏହା କାହାକୁ କହିବା ଉଚିତ, ଏହାକୁ ପୁନଃ ଦେଖିବା–

### ୟ ଇମଂ ପରମଂ ଗୁହ୍ୟଂ ମଦ୍ଭକ୍ତେଷ୍ପଭିଧାସ୍ୟତି । ଭକ୍ତିଂ ମୟି ପରାଂ କୃତ୍ପା ମାମେବୈଷ୍ୟତ୍ୟସଂଶୟଃ ॥୬୮॥

ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ମୋର ପରାଭକ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରି ଏହି ପରମ ରହସ୍ୟଯୁକ୍ତ ଗୀତା ଉପଦେଶକୁ ମୋର ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ କହିବ, ସେ ନିଃସନ୍ଦେହ ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରବଣ କରୁଥିବା ସେହି ଭକ୍ତ ମଧ୍ୟ ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବେ । ଯିଏ ଶୁଣି ନେବ ଏବଂ ଉପଦେଶକୁ ଭଲରୂପେ ଶୁଣି ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିନେବ, ସେହି ନିୟତ କର୍ମରେ ଚାଲିବ, ସେ ମଧ୍ୟ ପାର ହୋଇଯିବ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସେହି ଉପଦେଶ କର୍ତ୍ତାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ କହୁଛନ୍ତି –

# ନ ଚ ତସ୍କାବ୍ମନୁଷ୍ୟେଷୁ କଣ୍ଟିନ୍ମେ ପ୍ରିୟକୃତ୍ତମଃ । ଭବିତା ନଚ ମେ ତସ୍କାଦନ୍ୟଃ ପ୍ରିୟତରୋ ଭୁବି ।।୬୯॥ ନା ତ ତାହାଠାରୁ ଅଧିକ ମୋର ଅତିଶୟ ପ୍ରିୟ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି

ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କେହି ରହିଛି ଏବଂ ନା ତାହାଠାରୁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରିୟ ଏହି ପୃଥିବୀରେ ଅନ୍ୟ କେହି ରହିଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରଶ୍ନ ହେଉଛି ଯେ, କାହାଠାରୁ ? ଯିଏ ମୋର ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୋର ଉପଦେଶ କରିଥାଏ, ତାହାଙ୍କୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କ୍ରିୟାପଥରେ ଯଜ୍ଜାର୍ଥ କର୍ମ ପଥରେ ଚଲାଇଥାଏ । ସେହିଁ ମୋର ଅତ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରିୟ ଭକ୍ତ ଅଟେ । କାରଣ କଲ୍ୟାଣର ଏହା ହିଁ ଏକମାତ୍ର ସ୍ରୋତ ଅଟେ । ଏହା ରାଜମାର୍ଗ ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଦେଖବା ଅଧ୍ୟୟନ-

### ଅଧ୍ୟେଷ୍ୟତେ ଚ ୟ ଇମଂ ଧର୍ମ୍ୟଂ ସୟାଦମାବୟୋଃ । ଜ୍ଞାନୟଜ୍ଞେନ ତେନାହମିଷ୍ଟଃ ସ୍ୟାମିତି ମେ ମତିଃ ॥୭୦॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଏହି ଧର୍ମମୟ ଆୟ ଦୁହିଁଙ୍କ ସମ୍ଭାଦକୁ ଅଧ୍ୟେସ୍ୟତେ – ଭଲରୂପେ ମନନ କରିବ, ତାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ମୁଁ ଜ୍ଞାନ ଯଜ୍ଞରେ ପୂଜିତ ହେବି । ଅର୍ଥାତ୍ ଏପରି ଯଜ୍ଞ ଯାହାର ପରିଶାମ ହେଉଛି ଜ୍ଞାନ । ଯାହାର ସ୍ୱରୂପ ପୂର୍ବରୁ କୁହାଯାଇଛି, ଯାହାର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ହେଉଛି ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉଥିବା ଅନୁଭବ । ଏହା ହିଁ ମୋର ନିର୍ଣ୍ଣିତ ମତ ଅଟେ ।

## ଶ୍ରଦ୍ଧାବାନନସୂୟଷ୍ଟ ଶୃଶୁୟାଦପି ୟୋ ନରଃ । ସୋଽପି ମୁକ୍ତଃ ଶୃଭାଁଲ୍ଲୋକାନ୍ ପ୍ରାପୁ ୟାତ୍ ପୁଶ୍ୟକର୍ମଣାମ୍ ॥୭୧॥

ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଶ୍ରଦ୍ଧାଯୁକ୍ତ ହୋଇ ଏବଂ ଈର୍ଷା ରହିତ ହୋଇ କେବଳ ଶ୍ରବଣ ମାତ୍ର କରିବ, ସେ ମଧ୍ୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପାପରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇ ଉଉମ କର୍ମକୁ କରୁଥିବା ଶ୍ରେଷ ଲୋକକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯିବ । ଅର୍ଥାତ୍ କର୍ମ କରିବା ମଧ୍ୟ ହୋଇପାରୁ ନହିଁ, ତେବେ କେବଳ ମାତ୍ର ଶୁଣନ୍ତୁ । ଉଉମ ଲୋକ ତେବେ ମଧ୍ୟ ତାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଖୋଲା ହିଁ ରହିଛି । କାରଣ ସେ ଚିଉ ଦ୍ୱାରା ସେହି ଉପଦେଶକୁ ଗ୍ରହଣ ତ କରୁଛି । ଏଠାରେ ୬୬ ଠାରୁ ୭୧ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପାଞ୍ଜୋଟି ଶ୍ଲୋକରେ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏହା କହିଛନ୍ତି ଯେ, ଗୀତାର ଉପଦେଶ ଅନଧିକାରୀମାନଙ୍କୁ କହିବା ଉଚିତ ନୁହଁ । କିନ୍ତୁ ଯିଏ ଶ୍ରଦ୍ଧାବାନ, ତାହାକୁ ତ ଅବଶ୍ୟ ହିଁ କହିବା ଉଚିତ । ଯିଏ ଶ୍ରବଣ କରିବ, ସେହି ଭକ୍ତ ମଧ୍ୟ ମୋତେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । କାରଣ ଅତି ଗୋପନୀୟ କଥାକୁ ଶ୍ରବଣକରି ପୁରୁଷ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ ପଥରେ ଚାଲିବାରେ ଲାଗିଥାଏ । ଯିଏ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କହିବ, ତାହାଠାରୁ ଅଧିକ ପ୍ରିୟ କହିପାରୁଥିବା ମୋର ଅନ୍ୟ କେହି ନାହାଁନ୍ତି, ଯିଏ ଅଧ୍ୟୟନ କରିବ, ତାହାଙ୍କ ଜ୍ଞାନ-ଯଜ୍ଞ ଦ୍ୱାରା ମୁଁ ପୂକିତ ହେବି । ଯଜ୍ଞର ପରିଣାମ ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ଯିଏ ଗୀତା ଅନୁସାରେ କର୍ମ କରିବାରେ ଅସମର୍ଥ କିନ୍ତୁ ଶ୍ରଦ୍ଧା ସହିତ ଶ୍ରବଣ କରିଥାଏ, ସେ ମଧ୍ୟ ପୂଣ୍ୟ ଲୋକକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ ।

ଏହିପରି ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ ଗୀତା କହିବା, ଶୁଣିବା ଏବଂ ଅଧ୍ୟୟନର ଫଳକୁ ପ୍ରତିପାଦିତ କଲେ । ପ୍ରଶ୍ନ ପୁରା ହେଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ପରିଶେଷରେ ସେ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ପଚାରୁଛନ୍ତି ଯେ, ଅର୍କୁନ ! କ'ଣ କିଛି ବୁଝିପାରିଲ ?

## କଚ୍ଚିଦେତତ୍ ଶ୍ରୁତଂ ପାର୍ଥ ତ୍ୱୟୈକାଗ୍ରେଶ ଚେତସା । କଚ୍ଚିଦଜ୍ଞାନସମ୍ମୋହଃ ପ୍ରନଷ୍ଟସ୍ତେ ଧନଞ୍ଜୟ ॥୭୨॥

ହେ ଧନଞ୍ଜୟ ! କ'ଶ ମୋର ଏହି ବଚନକୁ ତୁମେ ଏକାଗ୍ର ଚିଉ ହୋଇ ଶୁଶିଲ ? କ'ଶ ତୁମର ଅଜ୍ଞାନରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥିବା ମୋହ ନଷ୍ଟହେଲା ? ଏହା ଉପରେ ଅର୍ଜୁନ କହିଲେ –

### ଅର୍ଜୁନ ଉବାଚ

## ନଷ୍ଟୋ ମୋହଃ ସ୍କୃତିର୍ଲିଷ୍ଟା ଦ୍ୱତ୍**ପ୍ରସାଦାନ୍**ମୟାଚ୍ୟୁତ । ସ୍ଥିତୋଽସ୍ମି ଗତସନ୍ଦେହଃ କରିଷ୍ୟେ ବଚନଂ ତବ ॥୭୩॥

ହେ ଅଚୁତ୍ୟ ! ଆପଣଙ୍କ କୃପାରୁ ମୋର ମୋହ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା । ମୋତେ ସ୍ମୃତିପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଗଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ମୁଁ ସଂଶୟ ରହିତ ହୋଇ ଛିତ ରହିଛି ଏବଂ ଆପଣଙ୍କ ଆଜ୍ଞା ପାଳନ କରିବି । ଯେତେ ବେଳେ କି ସୈନ୍ୟ ନିରୀକ୍ଷଣ ସମୟରେ ଉଭୟ ସେନାଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସ୍ୱଳନମାନଙ୍କୁ ଦେଖି ଅର୍କୁନ ବ୍ୟାକୁଳ ହୋଇ ଯାଇଥିଲେ । ସେ ନିବେଦନ କରିଥିଲା ଯେ, ହେ ଗୋବିନ୍ଧ ! ସ୍ୱଳନଙ୍କୁ ମାରି ଆୟେମାନେ କିପରି ସୁଖୀ ହେବା ? ଏହିପରି ଯୁଦ୍ଧ ଦ୍ୱାରା ଶାଶ୍ୱତ କୁଳଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । ପିଶ୍ଚୋଦକ କ୍ରିୟା ଲୁପ୍ତ ହୋଇଯିବ । ବର୍ଷ୍ଣ ସଙ୍କର ଉତ୍ପନ୍ନ ହେବେ । ଆୟେମାନେ ବୁଝି ସୁଝିବା ଲୋକ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ପାପକର୍ମ କରିବା ପାଇଁ ଉଦ୍ୟତ ହେଉଛନ୍ତି । ଆୟେ ଏଥିରୁ ବଞ୍ଚବା ନିମନ୍ତେ କାହିଁକି ଉପାୟ ବାହାର ନକରିବା ? ଶସ୍ତଧାରୀ କୌରବମାନେ ଶସ୍ତର ରହିତ ମୋତେ ରଣରେ ମାରିଦିଅନ୍ତୁ । ସେମାନଙ୍କ ଏପରି ମାରିବା ମଧ୍ୟ ମୋନିମନ୍ତେ ଶ୍ରେୟୟର ଅଟେ । ଅତଃ ହେ ଗୋବିନ୍ଦ ! ମୁଁ ଯୁଦ୍ଧ କରିବି ନାହିଁ । ଏହିପରି କହି କହି ରଥର ପଛ ଭାଗରେ ସେ ବସିଗଲେ ।

ଏହିପରି ଗୀତାରେ ଅର୍କୁନ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସମକ୍ଷ ପ୍ରଶ୍ନ ଏବଂ ପରିପ୍ରଶ୍ନର ଝଡ଼ ଲଗାଇ ଦେଲେ । ଯେପରି ୨/୬ ରେ ସେହି ସାଧନ ମୋ ପ୍ରତି କୁହନ୍ତୁ, ଯାହା ଦ୍ୱାରା ମୁଁ ପରମ ଶ୍ରେୟକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବି ? ୨/୫୪ରେ ଛିଡ ପ୍ରଜ୍ଞ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ କ'ଶ ? ୩/୧ରେ ଯେତେବେଳେ ଆପଣଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ଶ୍ରେଷ ତେବେ ମୋତେ ଏହି ଭୟଙ୍କର କର୍ମରେ କାହିଁକି ଲଗାଉଛନ୍ତି ? ୩/୩୬ରେ ମନୁଷ୍ୟ ନ ଚାହୁଁଥିବା ସତ୍ତ୍ୱେ କାହାର ପ୍ରେରଣା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରେରିତ ହୋଇ ପାପ ଆଚରଣରେ

ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେଉଛି ? ୪/୪ରେ ଆପଣଙ୍କ ଜନ୍ନ ତ ବର୍ତ୍ତମାନ ହୋଇଛି ଏବଂ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ଜନ୍ମ ତ ବହୁତ ପୁରାତନ ଅଟେ ? ତେବେ ମୁଁ ଏହା କିପରି ମାନିଯିବି ଯେ, କଳ୍ପର ପ୍ରାରୟରେ ଆପଣ ସ୍ୱର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ପ୍ରତି କହିଥିଲ ? ୫/୧ରେ କେବେ ଆପଣ ସନ୍ୟାସର ପ୍ରଶଂସା କର୍ଛନ୍ତି ତ କେବେ ନିଷାମ କର୍ମ ଯୋଗର, ଏଥିର ଗୋଟିଏକ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରି କୁହନ୍ତୁ, ଯାହାଦ୍ୱାରା ମୁଁ ପରମ ଶ୍ରେୟକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବି ? ୬/୩୫ରେ ମନ ଅତି ଚଞ୍ଚଳ ଅଟେ, ତେବେ ଶିଥିଳ ପ୍ରୟତ୍ନ ଶ୍ରଦ୍ଧାବାନ ପୁରୁଷ ଆପଣଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତ ନ ହୋଇ କେଉଁ ଦୂର୍ଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ? ୮/୧-୨ରେ, ହେ ଗୋବିନ୍ଦ ! ଯାହା ଆପଣ ବର୍ତ୍ତନ କଲେ, ସେହି ବହୁ କ'ଣ ? ଅଧାମ କ'ଣ ? ଅଧିଦୈବ, ଅଧିଭୃତ ତଥା ଏହି ଶରୀରସ୍ଥିତ ଅଧିଯଜ୍ଞ କିଏ ? କର୍ମ କଣ ? ଅନ୍ତିମ ସମୟରେ ଆପଣ କିପରି ଜାଣିବାରେ ଆସିଥାନ୍ତି ? ଏହିପରି ସାତଗୋଟି ପଶ କଲେ । ୧୦/୧୭ ରେ ଅର୍ଜୁନ ଜିଜ୍ଞାସ। କଲେ ଯେ, ନିରନ୍ତର ଚିନ୍ତନ କରି ମୁଁ କେଉଁ କେଉଁ ଭାବଦ୍ୱାର। ଆପଣଙ୍କ ସ୍କରଣ କରିବି ? ୧୧/୪ରେ ସେ ନିବେଦନ କଲେ ଯେ, ଯେଉଁ ବିଭୃତିମାନଙ୍କୁ ଆପଣ ବର୍ତ୍ତନା କଲେ, ତାହାକୁ ମୁଁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦେଖିବାକୁ ଚାହୁଁଛି ? ୧୨/୧ରେ, ଯିଏ ଅନନ୍ୟ ଶ୍ରଦ୍ଧାରେ ଲାଗି ରହିଥିବା ଭକ୍ତମାନେ ଭଲଭାବରେ ଆପଣଙ୍କ ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ଅନ୍ୟମାନେ ଯିଏକି ଅକ୍ଷର ଅବ୍ୟକ୍ତଙ୍କ ଉପାସନା କରିଥାନ୍ତି, ଉଭୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଉତ୍ତମ ଯୋଗବେତ୍ତା କିଏ ? ୧୪/୨୧ରେ ତିନିଗୁଣ୍ଡ ଅତୀତ ହୋଇଥିବା ପୁରୁଷ କେଉଁ ଲକ୍ଷଣ ଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ ତଥା ମନୁଷ୍ୟ କେଉଁ ଉପାୟରେ ଏହି ତିନିଗୁଣରୁ ଅତୀତ ହୋଇଥାଏ ? ୧୭/୧ରେ ଯେଉଁ ମନୁଷ୍ୟ ଉପରୋକ୍ତ ଶାସ୍ତ ବିଧିକ ତ୍ୟାଗ କରି କିନ୍ତ ଶ୍ୱଦ୍ଧାଯୁକ୍ତ ୟଜନ ଅର୍ଥାତ୍ ପୂଜନ କରିଥାନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କର ଗତି କିପରି ହୋଇଥାଏ ? ୯୮/୧ରେ ହେ ମହାବାହୋ ! ମୁଁ ତ୍ୟାଗ ଓ ସନ୍ୟାସର ଯଥାର୍ଥ ସ୍ୱରୂପକ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ଜାଣିବାକ୍ର ଚାହୁଁଛି ?

ଏହିପରି ଅର୍ଜୁନ ପ୍ରଶ୍ମମାତ୍ର କରି ଚାଲିଲେ ଏବଂ ସେ ଯେଉଁ ପ୍ରଶ୍ନ କରି ପାରିନଥିଲେ, ସେହି ଗୋପନୀୟ ରହସ୍ୟକୁ ଭଗବାନ ସ୍ୱୟଂ ଦର୍ଶାଇଛନ୍ତି । ତାହାର ସମାଧାନ ହେବାକ୍ଷଣି ସେ ପ୍ରଶ୍ନରୁ ବିରତ ହୋଇଗଲେ ଏବଂ କହିଲେ – ହେ ଗୋବିନ୍ଦ ! ବର୍ତ୍ତମାନ ମୁଁ ଆପଣଙ୍କ ଆଜ୍ଞା ପାଳନ କରିବି । ବସ୍ତୁତଃ ଏହି ପ୍ରଶ୍ନ ମାନବ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ଅଟେ । ଏହି ସମୟ୍ଡ ପ୍ରଶ୍ନର ସମାଧାନ ବିନା କୌଣସି ସାଧକ ଶ୍ରେୟ ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ ଅତଃ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଆଦେଶ ପାଳନ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଶ୍ରେୟପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହେବା ନିମନ୍ତେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଡ ଗୀତାର ଶ୍ରବଣ ଅତ୍ୟାବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ । ଅର୍କୁନଙ୍କ ସମାଧାନ ହୋଇଗଲା । ତତ୍ ସଙ୍ଗେସଙ୍ଗେ ଯୋଗେଶ୍ୱର

ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଶ୍ରୀମୁଖ ନିସୃତ ବାଣୀର ଉପସଂହାର ହେଲା । ଏହା ଉପରେ ସଞ୍ଜୟ କହିଲେ ।

(ଏକାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟରେ ବିରାଟ ରୂପ ଦର୍ଶନ କରିବା ପରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର୍ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହିଥିଲେ – ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ମୁଁ ଏହିପ୍ରକାର ଦେଖାଯିବାରେ ଅର୍ଥାତ୍ ଯେପରି ତୁମେ ଦେଖିଲ । ତତ୍ତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା ଜାଣିବା ତଥା ପ୍ରବେଶ କରିବା ନିମନ୍ତେ ସୁଲଭ ହୋଇଥାଏ (୧୧/୫୪) । ଏହିପରି ଦର୍ଶନ କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ସାକ୍ଷାତ୍ ମୋର ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ଯାଆନ୍ତି ଏବଂ ଏଠାରେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଅର୍କୁନଙ୍କୁ ପଚାରୁଛନ୍ତି ଯେ, କ'ଶ ତୁମର ମୋହ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା ? ଅର୍କୁନ କହିଲେ ମୋର ମୋହ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା । ମୁଁ ନିଜର ସ୍କୃତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଗଲି । ଆପଣ ଯାହା କହୁଛନ୍ତି, ତାହା ହିଁ କରିବି । ଦର୍ଶନ ସହିତ ହିଁ ଅର୍କୁନଙ୍କୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବା କଥା ଥିଲା । ବସ୍ତୁତଃ ଅର୍କୁନଙ୍କୁ ଯାହା ହେବାର ଥିଲା ତାହା ହୋଇଗଲା, କିନ୍ତୁ ଶାସ୍ତ ଭବିଷ୍ୟତରେ ଆସୁଥିବା ଅନୁଯାୟୀଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ହୋଇଥାଏ । ତାହାର ଉପଯୋଗ ଆପଣମାନଙ୍କ ପାଇଁ ହିଁ ଅଟେ । )

#### ସଞ୍ଜୟ ଉବାଚ

## ଇତ୍ୟହଂ ବାସୁଦେବସ୍ୟ ପାର୍ଥସ୍ୟ ଚ ମାହାତ୍ପନଃ । ସୟାଦମିମମଶ୍ରୌଷମଦ୍ୱଭତଂ ରୋମହର୍ଷଣମ୍ ॥୭୪॥

ଏହିପରି ମୁଁ ବାସୁଦେବ ଏବଂ ମହାତ୍ଯା ଅର୍ଜୁନ(ଅର୍ଜୁନ ଜଣେ ମହାତ୍ଯା ଯୋଗୀ ଅଟନ୍ତି, ନା କି କୌଣସି ଧନୁର୍ଦ୍ଧର, ଯିଏ କି ମାରିବା ନିମନ୍ତେ ଠିଆ ହୋଇଛନ୍ତି । ଅତଃ ମହାତ୍ଯା ଅର୍ଜୁନ)ଙ୍କ ଏହି ବିଲକ୍ଷଣ ଏବଂ ରୋମାଞ୍ଚକାରୀ ସମ୍ଭାଦକୁ ଶୁଣିଲେ । ଆପଣଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶୁଣିବା କ୍ଷମତା କିପରି ଆସିଲା ? ଆଗକ କହୁଛନ୍ତି–

## ବ୍ୟାସପ୍ରସାଦାତ୍ ଶ୍ରୁତବାନେତଦ୍ଗୁହ୍ୟମହଂ ପରମ୍ । ୟୋଗଂ ୟୋଗେଶ୍ୱରାତ୍କୃଷାତସାକ୍ଷାତ୍କଥୟତଃ ସ୍ୱୟମ୍ ॥୭୫॥

ଶ୍ରୀ ବ୍ୟାସ ଦେବଙ୍କ କୃପାରୁ ତାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ଦିବ୍ୟ-ଦୃଷ୍ଟି ଦ୍ୱାର ଏହି ପରମ ଗୋପନୀୟ ଯୋଗକୁ ସାକ୍ଷାତ କରି ସ୍ୱୟଂ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଠାରୁ ଶୁଣିଲି । ସଂଜୟ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ମାନୁଛନ୍ତି । ଯିଏ ସ୍ୱୟଂ ଯୋଗୀ ହୋଇ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଯୋଗ ପ୍ରଦାନ କରୁଥିବା କ୍ଷମତା ରଖିଥିବେ, ସେହିଁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଅଟନ୍ତି ।

ରାଜନ୍ ସଂସ୍କୃତ୍ୟ ସଂସ୍କୃତ୍ୟ ସୟାଦମିମମଦ୍ଭୂତମ୍ । କେଶବାର୍ଜୁନୟୋଃ ପୁଣ୍ୟଂ ହୃଷ୍ୟାମି ଚ ମୁହୁର୍ମୁହୁଃ ॥୭୬॥ ହେ ରାଜନ ! କେଶବ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ଏହି ପରମ କଲ୍ୟାଣକାରକ ଏବଂ ଅଦ୍ଭୂତ ସମ୍ଭାଦକୁ ପୁନଃ ପୁନଃ ସ୍ମରଣ କରି ମୁଁ ବାରମ୍ଭାର ହର୍ଷିତ ହେଉଛି। ଅତଃ ଏହି ସମ୍ଭାଦକୁ ସଦୈବ ଶ୍ରବଣ କରିବା ଉଚିତ ଏବଂ ଏହି ସ୍କୃତି ଦ୍ୱାରା ସଦା ପ୍ରସନ୍ନ ରହିବା ଉଚିତ । ବର୍ତ୍ତମାନ ତାଙ୍କର ସ୍ୱରୂପକୁ ସ୍ମରଣ କରି ସଞ୍ଜୟ କହୁଛନ୍ତି-

## ତଚ୍ଚ ସଂସ୍କୃତ୍ୟ ସଂସ୍କୃତ୍ୟ ରୂପମତ୍ୟଦ୍ୱଭୂତଂ ହରେଃ । ବିସ୍ମୟୋ ମେ ମହାତ୍ର ରାଜତ୍ୱ ହୁଷ୍ୟାମି ଚ ପୁନଃ ପୁନଃ ॥୭୭॥

ହେ ରାଜନ ! ହରିଙ୍କ (ଯିଏ କି ଶୁଭାଶୁଭ ସର୍ବସ୍ୱ କର୍ମକୁ ହରଣ କରିସ୍ୱୟଂ ଶେଷ ରହିଥାନ୍ତି ସେହି ହରିଙ୍କ) ଅତି ଅଦ୍ଭୂତ ରୂପକୁ ପୁନଃ ପୁନଃ ସ୍ମରଣକରି ମୋର ଚିଉରେ ମହାନ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ହେଉଛି ଏବଂ ମୁଁ ବାରୟାର ହର୍ଷିତ ହେଉଛି । ଇଷ୍ଟଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ବାରୟାର ସ୍ମରଣ କରିବା ବସ୍ତୁ ଅଟେ । ଶେଷରେ ସଞ୍ଜୟ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଦେଉଛନ୍ତି-

## ୟତ୍ର ୟୋଗେଶ୍ୱରଃ କୃଷ୍ଠୋ ୟତ୍ର ପାର୍ଥୋ ଧନୁର୍ଦ୍ଧରଃ । ତତ୍ର ଶ୍ରୀର୍ବିକୟୋ ଭୂତିର୍ଧୁବା ନୀତିର୍ମତିର୍ମମ ॥୭୮॥

ହେ ରାଜନ୍ ! ଯେଉଁଠାରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଧନୁର୍ଧର ଅର୍ଜୁନ(ଧ୍ୟାନ ହିଁ ଧନୁଷ ଏବଂ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଦୃଢତା ହିଁ ଗାଞ୍ଚିବ ଏବଂ ସ୍ଥିରତା ସହିତ ଧ୍ୟାନ କରୁଥିବା ମହାତ୍ମା ଅର୍ଜୁନ) ରହିଥାନ୍ତି, ସେଠାରେ ଶ୍ରୀ, ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ, ବିଜୟ ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହାର ପଛରେ ପରାଜୟ ନାହିଁ, ଇଶ୍ୱରୀୟ ବିଭୂତି ଏବଂ ଚଳନ୍ତି ସଂସାରରେ ଅଚଳ ସ୍ଥିର ରହିବା ନୀତି ରହିଥାଏ । ଏପରି ମୋର ମତ ଅଟେ ।

ଆଜି ତ ଧନୁର୍ଧର ଅର୍ଜୁନ ନାହାଁତି । ଏହି ନୀତି ଓ ବିଜୟ ତ ଅର୍ଜୁନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ହିଁ ସିମୀତ ରହିଗଲା । ଏହି ସମୟ ତତ୍ସାମୟିକ ଥିଲା । ଏହା ତ ଦ୍ୱାପର ଯୁଗରେ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସହିତ ହିଁ ସମାପ୍ତ ହୋଇଗଲା । ଏପରି କିଛି ନୁହଁ । ଯୋଗଶ୍ୱେର ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ – ମୁଁ ସମୟଙ୍କର ହୃଦୟ ଦେଶରେ ବିରାଜମାନ ରହିଥାଏ । ଆପଣଙ୍କ ହୃଦୟରେ ମଧ୍ୟ ସେ ରହିଛତି । ଅନୁରାଗ ହିଁ ଅର୍ଜୁନ ଅଟନ୍ତି । ଅନୁରାଗ ଆପଣଙ୍କ ଅନ୍ତଃକରଣର ଇଷ୍ଟୋନ୍କୁଖ ଲଗନର ନାମ ଅଟେ । ଯଦି ଏପରି ଅନୁରାଗ ଆପଣଙ୍କ ନିକଟରେ ରହିଛି, ତେବେ ସଦୈବ ବାୟବିକ ବିଜୟ ରହିବ ଏବଂ ଅଚଳ ଛିତି ପ୍ରଦାନ କରୁଥିବା ନୀତି ମଧ୍ୟ ସଦୈବ ରହିବ, ନା କି କେବେ ଥିଲା । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରାଣୀ ମାନେ ରହିଥିବେ, ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ନିବାସ ତାହାଙ୍କ ହୃଦୟ ଦେଶରେ ରହିବ । ବିକଳ ଆତ୍ଯା ତାହାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ହେତୁ ଇଚ୍ଛୁକ ରହିବ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଯାହାର ହୃଦୟରେ ସେହି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ଅନୁରାଗ

ଉତ୍ପନ୍ନ ହେବ, ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ଶ୍ରେଣୀବାଲା ପୁରୁଷ ହେବ । କାରଣ ଅନୁରାଗ ହିଁ ଅର୍ଜୁନ ଅଟେ । ଅତଃ ମାନବ ମାତ୍ର ଏହାର ପ୍ରତ୍ୟାସୀ ହୋଇପାରିବେ । କନିଷର୍ଷ –

ଏହା ହେଉଛି ଗୀତାର ସମାପନ ଅଧ୍ୟାୟ । ପ୍ରାରୟରେ ହିଁ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ପ୍ରଶ୍ନ ଥିଲା ଯେ, ହେ ପ୍ରଭୋ ! ମୁଁ ତ୍ୟାଗ ଏବଂ ସନ୍ୟାସର ଭେଦ ତଥା ତାହାର ସ୍ୱରୂପକୁ ଜାଣିବାକୁ ଚାହୁଁଛି । ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଏହି ବିଷୟରେ ପ୍ରଚଳିତ ଚାରୋଟି ମତକୁ ଚର୍ଚ୍ଚା କରିଥିଲେ । ଏଥି ମଧ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ ମତ ସଠିକ୍ ଥିଲା । ଏଥିରେ ସମାନ ହେଲା ଭଳି ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଦେଲେ ଯେ ଯଜ୍ଞ, ଦାନ ଓ ତପ କୌଣସି କାଳରେ ମଧ୍ୟ ତ୍ୟାଗ କରିବା ଯୋଗ୍ୟ ନୁହଁ । ଏହା ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ ପବିତ୍ର କରିଥାଏ । ଏହି ତିନୋଟିକୁ ସନ୍ଧୁଖରେ ରଖି ଏହାର ବିରୋଧି ବିକାରମାନଙ୍କୁ ତ୍ୟାଗ କରିବା ହିଁ ବାୟବିକ ତ୍ୟାଗ ଅଟେ । ଏହା ହିଁ ସାତ୍ସ୍ୱିକ ତ୍ୟାଗ ଅଟେ । ଫଳ ଇଛା ସହିତ ତ୍ୟାଗକୁ ରାଜସିକ ତ୍ୟାଗ କୁହାଯାଏ ଏବଂ ମୋହ ବଶ ନିୟତ କର୍ମ ତ୍ୟାଗ କରିବା ହିଁ ତାମସିକ ତ୍ୟାଗ କୁହାଯାଇଥାଏ । ସନ୍ଧ୍ୟାସ ତ୍ୟାଗର ହିଁ ଚରମୋକୃଷ୍ଟ ଅବୟା ଅଟେ । ନିୟତ କର୍ମ ତଥା ଧ୍ୟାନ ଜନିତ ସୁଖ ସାତ୍ସ୍ୱିକ ଅଟେ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଏବଂ ବିଷୟମାନଙ୍କ ଭୋଗ ହିଁ ରାଜସିକ ଅଟେ । ତୃପ୍ତି ଦାୟକ ଅନର ଉତ୍ପତ୍ତିରୁ ରହିତ ଦୁଃଖ ସୁଖି ହିଁ ତାମସ ଅଟେ ।

ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଶାସ୍ତ ଅନୁକୂଳ ଅଥବା ପ୍ରତିକୂଳ କାର୍ଯ୍ୟ ହେବାରେ ୫ଟି କାରଣ ରହିଛି । କର୍ଭା ଅର୍ଥାତ୍ ମନ, ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ କରଣ ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହା ଦ୍ୱାରା କରାଯାଇଥାଏ । ଶୁଭ ଯଦି କାର୍ଯ୍ୟରତ ରହିଥାଏ, ତେବେ ବିବେକ, ବୈରାଗ୍ୟ, ଶମ, ଦମ, ଇତ୍ୟାଦି କରଣ ହୋଇଥାଏ । ଯଦି ଅଶୁଭ କାର୍ଯ୍ୟରତ ରହିବ, ତେବେ କାମ–କ୍ରୋଧ, ରାଗ–ଦ୍ୱେଷ, ଇତ୍ୟାଦି କରଣ ହେବେ । ନାନାପ୍ରକାର ଇଛା ଅର୍ଥାତ୍ ଅନନ୍ତ ଇଛା ରହିଥାଏ, କିନ୍ତୁ ସମୟ ଇଛା ପୁରଣ ହୋଇନଥାଏ । କେବଳ ସେହି ଇଛା ପୂରଣ ହୋଇଥାଏ । ଯାହାର ସହିତ ଆଧାର ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ, ତତୁର୍ଥ କାରଣ ହେଉଛି ଆଧାର ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧନ ଏବଂ ପଞ୍ଚମ କାରଣ ହେଉଛି ଦୈବ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରାରକ୍ତ ଅଥବା ସଂସ୍କାର । ପ୍ରତ୍ୟେକ କାର୍ଯ୍ୟ ହେବାରେ ଏହି ପାଞ୍ଚୋଟି କାରଣ ରହିଥାଏ । ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଯିଏ କୈବଲ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ କର୍ଭା ମାନୁଥାଏ । ସେହି ମୂଢ ବୁଦ୍ଧି ପୁରୁଷ ଯଥାର୍ଥ ଜାଣିନଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ଭଗବାନ କର୍ଭା ନୁହଁନ୍ତି ଯେତେବେଳେ କି ପୂର୍ବରୁ କହି ଆସୁଛନ୍ତି ଯେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁମେ ନିମିଭ ମାତ୍ର ହୋଇ କେବଳ ଯୁଦ୍ଧରେ ଉପସ୍ଥିତ ରୁହ । କର୍ଭା ଓ ଧର୍ଭା ତ ମୁଁ ଅଟେ । ଅନ୍ତତଃ ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ

ଆଶୟ କ'ଶ ।

ବଞ୍ଚୁତଃ ପ୍ରକୃତି ଓ ପୁରୁଷଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଆକର୍ଷଣ ସୀମାରେଖା ରହିଥାଏ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମନୁଷ୍ୟ ପ୍ରକୃତିରେ ପ୍ରବୃତ ହୋଇଥାଏ । ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମାୟା ପ୍ରେରଣା କରିଥାଏ ଏବଂ ଯେତେବେଳେ ସେ ପ୍ରକୃତିରୁ ଉର୍ଦ୍ଧକୁ ଉଠିଯାଇ ଇଷ୍ଟଙ୍କୁ ସମର୍ପିତ ହୋଇଯାଇଥାଏ ତଥା ସେହି ଇଷ୍ଟ ଯେତେବେଳେ ହୃଦୟ ଦେଶରେ ରଥି ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ତେବେ ଭଗବାନ କର୍ଭା ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଏପରି ୟରରେ ଅର୍କୁନ ଥିଲେ ଏବଂ ସଞ୍ଜୟ ମଧ୍ୟ ଥିଲେ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ମାନବ ଏହି କକ୍ଷାରେ ପହଞ୍ଚୁବା ନିମନ୍ତେ ବିଧାନ ରହିଛି । ଅତଃ ଏଠାରେ ଭଗବାନ ପ୍ରେରଣା କରିଥାନ୍ତି । ପୂର୍ଣ୍ଣଜ୍ଞାତା ମହାପୁରୁଷ, ଜାଣିବା ବିଧି ଏବଂ ଜ୍ଞେୟ ପରମାତ୍ମା ଏହି ତିନୋଟିର ସଂଯୋଗ ଦ୍ୱାରା କର୍ମ କରିବାରେ ପ୍ରେରଣା ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁକରି କୌଣସି ଅନୁଭବୀ ମହାପୁରୁଷ ଅର୍ଥାତ୍ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସାନିଧରେ ରହି ଏହାକୁ ଜାଣିବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରୟାସ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ।

ବର୍ଷ ବ୍ୟବସ୍ଥା ପ୍ରସଙ୍ଗକୁ ଏଠାରେ ଚତୁର୍ଥଥର ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶୀକୃଷ କହିଲେ । ଇହିୟ ଦମନ, ମନର ଶମନ, ଏକାଗ୍ରତା, ଶରୀର ବାଣୀ ଓ ମନକୁ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଅନୁରୂପ ତପାଇବା, ଈଶ୍ୱରୀୟ ଅନୁଭବର ସଞ୍ଚାର, ଈଶ୍ୱରୀୟ ନିର୍ଦ୍ଦେଶନରେ ଚାଲିବାର କ୍ଷମତା ଇତ୍ୟାଦି ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ଯୋଗ୍ୟତା ହିଁ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଶ୍ରେଣୀର କର୍ମ ଅଟେ । ଶୌର୍ଯ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ ପଛଘୁଞ୍ଚା ନଦେବାର ସ୍ୱଭାବ, ସମ୍ପର୍ଶ୍ତଭାବନା ଉପରେ ସ୍ୱାମିତ୍ପ, କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ ହେବାର ଦକ୍ଷତା ଏହି ସବୁ କ୍ଷତ୍ରିୟ ଶ୍ରେଶୀର କର୍ମ ଅଟେ । ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ସଂରକ୍ଷଣ, ଆତ୍ମିକ ସମ୍ପତିର ସୟର୍ଦ୍ଧନ ଇତ୍ୟାଦି ବୈଶ୍ୟ ଶ୍ରେଣୀର କର୍ମ ଅଟେ ଏବଂ ପରିଚର୍ଯ୍ୟା ଶୁଦ୍ରଶେଶୀର କର୍ମ ଅଟେ । ଶୁଦ୍ରର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଅକ୍ସଙ୍କ । ଅକ୍ସଙ୍କ ସାଧକ ଯେତେବେଳେ ନିୟତକର୍ମ ଚିତ୍ତନରେ ଦୁଇଘଣ୍ଟା ବସି ମଧ ନିଜ ପକ୍ଷରେ ୧୦ ମିନିଟ୍ ପାଇନଥାଏ । ଶାରୀର ତ ଅବଶ୍ୟ ବସି ରହିଥାଏ କିନ୍ତ ଯେଉଁ ମନକ ବସିବା ଆବଶ୍ୟକ, ସେ ତ ଅନନ୍ତ ସଙ୍କଳ୍ପକ ନେଇ ଭ୍ରମଣ କରୁଛି । ଏପରି ସାଧକଙ୍କ କଲ୍ୟାଣ କିପରି ହେବ ? ତାଙ୍କୁ ନିଜଠାରୁ ଉନ୍ନତ ଧରଣର ସାଧକଙ୍କ ଅଥବା ସଦ୍ଗୁରଙ୍କ ସେବା କରିବା ଉଚିତ୍ । ଧୂରେ ଧୂରେ ସେହି ସାଧକଙ୍କ ଭିତରେ ସଂସ୍କାରର ସୂଜନ ହେବ । ସାଧନ କରିବାର ଗତିକୁ ଜାଶିପାରିବେ । ଅତଃ ଏହି ଅକ୍ସଞ୍କର କର୍ମ ସେବା ଠାରୁ ହିଁ ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ । କର୍ମ ଗୋଟିଏ ହଁ ଅଟେ । ନିୟତ କର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ଚିତ୍ତନର ଧାରା । ସେହି କର୍ତ୍ତାମାନଙ୍କ ଚାରୋଟି ଶେଣୀ ରହିଛି ଯଥା- ଅତିଉତ୍ତମ, ଉତ୍ତମ, ମଧ୍ୟମ ଏବଂ ନିକୃଷ । ଏହାକ କିଛି ଲୋକେ ବାହୁଣ, କ୍ଷତୀୟ, ବୈଶ୍ୟ ଓ ଶ୍ୱଦ କହିଥାନ୍ତି । ଅନ୍ୟ କେତେକ

ଏହାକୁ ସତ୍ୟ, ତ୍ରେତୟା, ଦ୍ୱାପର ଓ କଳିଯୁଗ ନାମରେ କହିଥାନ୍ତି । ଏଠାରେ ଯୁଗ କୌଣସି ସତ୍ୟ, ତ୍ରେତୟା ଇତ୍ୟାଦି କାଳନ ବିଷୟକ ଯୁଗ ନୁହଁ ବରଂ ଏହା ସାଧକଙ୍କ ଅନ୍ତଃକରଣର ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ଛିତି ମାତ୍ର । ଏହି ଚାରି ବର୍ଣ୍ଣର ରଚନା ମୁଁ କରିଛି । ତେବେ କ'ଣ ମନୁଷ୍ୟଙ୍କୁ ଚାରୋଟି ଭାଗରେ ବାଣ୍ଟି ଦେଲେ ? ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କହୁଛନ୍ତି ନାହିଁ ! ଗୁଣ ମାଧ୍ୟମରେ କର୍ମକୁ ଚାରି ଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ କରାଗଲା । ଗୀତୋକ୍ତ ବର୍ଣ୍ଣ ଏତିକିରେ ହିଁ ରହିଛି ।

ତତ୍ତ୍ୱକୁ ସଷ୍ଟ କରି ସେ କହିଲେ ଯେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ସେହି ପରମ ସିଦ୍ଧିର ବିଧିକୁ ମୁଁ ତୁମ ନିମନ୍ତେ କହିବି । ଯାହାକି ଜ୍ଞାନର ପରାକାଷା ଅଟେ । ଶମ,ଦମ, ଧାରାବାହି, ଚିନ୍ତନ ଏବଂ ଧାନରେ ପ୍ରବୃତ୍ତି, ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଯୋଗ୍ୟତା, ଯେତେବେଳେ ପରିପକ୍ୱ ହୋଇଯାଏ । କାମ, କ୍ରୋଧ, ମୋହ, ରାଗ, ଦ୍ୱେଷ ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରକୃତିରେ ବାହ୍ଧି ରଖୁଥିବା ପ୍ରବୃତ୍ତିମାନ ଯେତେବେଳେ ପୂର୍ୟତଃ ଶାଞ ହୋଇଯାଏ, ସେତେବେଳେ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ବ୍ରହ୍ମକୁ ଜାଣିବା ନିମନ୍ତେ ଯୋଗ୍ୟ ହୋଇଯାଏ, ସେହି ଯୋଗ୍ୟତାର ନାମ ହେଉଛି, ପରାଭକ୍ତି । ପରାଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ହିଁ ସେ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଜାଣିଥାଏ । ସେହି ତତ୍ତ୍ୱ କ'ଶ ? ତେବେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ମୁଁ ଯେଉଁ ବିଭୂତି ଦ୍ୱାରା ବିଭୂଷିତ ରହିଛି ତାହାକୁ ସେ ଜାଣିପାରିଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ସା ଯେପରି ଅବ୍ୟକ୍ତ, ଶାଶ୍ୱତ, ଅପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଯେଉଁ ଅଲୌକକ ଗୁଣଧର୍ମରେଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ତାହାକୁ ସେ ଜାଣିଥାଏ ଏବଂ ତାହାକୁ ଭଲରୂପେ ଜାଣି ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ତତ୍କକ୍ଷଣ ମୋ ଭିତରେ ଛିତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଅତଃ ତତ୍ତ୍ୱ ହେଉଛି ଏକମାତ୍ର ପରମ ତତ୍ତ୍ୱ ପରମାତ୍ସା, ନା କି ପାଞ୍ଚ ତତ୍ତ୍ୱ ଅଥବା ପଚିଶ ତତ୍ତ୍ୱ । ପ୍ରାପ୍ତି ସହିତ ଆତ୍ସା ସେହି ସ୍ୱରୂପରେ ଛିତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ସେହି ଇଶ୍ୱରୀୟ ଗୁଣଧର୍ମ ଦ୍ୱାରା ଯୁକ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ ।

ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନିବାସ ପ୍ରତିପାଦିତ କରି ଯୋଗେଶ୍ୱର କହିଲେ ଯେ, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ସେହି ଈଶ୍ୱର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂତଙ୍କ ହୃଦୟ ଦେଶରେ ହିଁ ନିବାସ କରିଥାନ୍ତି । ଯଦି ଏତେ ସମୀପରେ ଅଛନ୍ତି, ତେବେ ଲୋକେ କାହିଁକି କାଶିପାରନ୍ତି ନାହିଁ ? ମାୟାରୂପୀ ଯନ୍ତ୍ରରେ ଆରୂଢ ହୋଇ ଲୋକେ ଦିନରାତି ଭ୍ରମରେ ବଶବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇ ଭ୍ରମିତ ହୋଇ ବୁଲୁଥାନ୍ତି । ତେଣୁ କରି କାଣିନଥାନ୍ତି । ଅତଃ ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମେ ହୃଦୟରେ ସ୍ଥିତ ସେହି ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଶରଣରେ ଯାଆନ୍ତୁ । ଏହାଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଗୋପନୀୟ ଅନ୍ୟ ଏକ ରହସ୍ୟ ଅଛି ଯେ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଧର୍ମର ଚିନ୍ତାଧାରାକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ତୁମେ ମୋର ଶରଣରେ ଆସ । କାରଣ ତୁମେ ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ଏହି ରହସ୍ୟ ଅନଧିକାରୀଙ୍କୁ କହିବା ଅନୁଚିତ । ଯିଏ ଭକ୍ତ ନୁହଁ ତାହାଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ କହିବା ଅନୁଚିତ । କିନ୍ତୁ ଯିଏ ଭକ୍ତ ଅଟେ, ତାଙ୍କୁ ତ ଅବଶ୍ୟ

କହିବା ଉଚିତ । ଯଦି ଅନଧିକାରୀକୁ ନ କହିବା ତେବେ ସେମାନଙ୍କର କଲ୍ୟାଣ କିପରି ହେବ ? ପରିଶେଷରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ପଚାରିଲେ ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମ ନିମନ୍ତେ ମୁଁ ଯାହା କିଛି କହିଲି, ତାହାକୁ ତୁମେ ଭଲରୂପେ ଶୁଣିଲ ଏବଂ ବୁଝିଲ କିନ୍ତୁ ତୁମର ମୋହ ନଷ୍ଟ ହେଲା କି ନାହିଁ ? ଅର୍ଜୁନ କହିଲେ ଭଗବାନ୍ ! ବର୍ତ୍ତମାନ ମୋର ମୋହ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲି । ମୁଁ ମୋର ନିଜର ସ୍ପୃତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଗଲି । ଆପଣ ଯାହାକିଛି କହୁଛନ୍ତି, ସେହି ସବୁ ସତ୍ୟ ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ମୁଁ ଆପଣଙ୍କର ବାକ୍ୟ ପାଳନ ଜରିତି ।

ସଂଯୟ- ଯିଏକି ଏହି ଦୁହିଁଙ୍କ ସମ୍ଭାଦକ ଭଲରୂପେ ଶ୍ରବଣ କରି ନିଜର ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଦେଉଛନ୍ତି ଯେ, ଶ୍ରୀକୃଷ ଜଣେ ମହାଯୋଗେଶ୍ୱର ସଦ୍ଗୁରୁ ଥିଲେ ଏବଂ ଅର୍ଜ୍ଜନ ଜଣେ ମହାତ୍ମା ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧକ ଥିଲେ । ତାହାଙ୍କ ସମ୍ଭାଦକ ବାରମ୍ଭାର ସ୍ମରଣ କରି ସେ ହର୍ଷିତ ହେଉଥାନ୍ତି । ଅତଃ ଏହାର ସ୍ମରଣ ନିରନ୍ତର କରିବା ଉଚିତ ସେହି ହରିଙ୍କ ରପକ ମନେ ପକାଇ ସେ ବାରୟାର ହର୍ଷିତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଅତଃ ବାରୟାର ସ୍ୱରୂପର ସ୍ମରଣ କରିବା ଉଚିତ ଧ୍ୟାନ ମଧ୍ୟ ନିରନ୍ତର କରିବା ଉଚିତ । ଯେଉଁଠାରେ ଅନୁଭବରୂପୀ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ଅଛନ୍ତି ଏବଂ ଯେଉଁଠାରେ ଅନୁରାଗୀ ରୂପୀ ମହାତ୍ମା ଅର୍କ୍ତନ ରହିଛନ୍ତି । ସେଠାରେ ହିଁ ଶ୍ରୀ, ବିଜୟ, ବିଭୃତି ଏବଂ ନୀତି ମଧ୍ୟ ରହିଥାଏ । ସଷ୍ଟିର ନୀତି ଆଜି ଅଛି ତ ଆସନ୍ତାକାଲି ତାହା ବଦଳିବାରେ ଡେରି ହେଉ ନାହିଁ । **ଧ୍ରବନୀତି** – ଅର୍ଥାତ୍ ଧ୍ରବ ଏକମାତ୍ର ପରମାତ୍ଯା ଅଟନ୍ତି, ସେଥିରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ନୀତି ହିଁ ଧ୍ରବନୀତି ଅଟେ । ଯଦି ଶ୍ରୀକୃଷ ଓ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଦ୍ୱାପର କାଳୀନ ବ୍ୟକ୍ତି ବିଶେଷ ମାନିନେବା, ତେବେ ତ ଆଜି ନା ଅର୍ଜୁନ ରହିଛନ୍ତି, ନା ଶ୍ରୀକୃଷ । ଆପଣଙ୍କୁ ନା ବିଜୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ, ନା ବିଭୃତି । ତେବେ ତ ଗୀତା ଆପଣଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ବ୍ୟର୍ଥ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ଏପରି କିଛି ନାହିଁ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ ଜଣେ ଯୋଗୀ ଥିଲେ, ଅନୁରାଗ ପରିତ ହୁଦୟ ମହାତ୍ଯା ଅର୍ଜୁନ ଥିଲେ । ଏମାନେ ସଦୈବ ରହିଛନ୍ତି ଏବଂ ରହିବେ ମଧ୍ୟ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ନିଜର ପରିଚୟ ଦେଇ କହିଛନ୍ତି ଯେ, ମୁଁ ଅବ୍ୟକ୍ତ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ଯେଉଁ ଭାବକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଛି ସେହି ଈଶ୍ୱର ସମୟଙ୍କର ହଦୟ ଦେଶରେ ନିବାସ କରିଛନ୍ତି । ସେ ସଦୈବ ରହିଛନ୍ତି ଏବଂ ରହିବେ ମଧ୍ୟ । ସମୟଙ୍କ ତାହାଙ୍କ ଶରଣରେ ଯିବା ଉଚିତ । ଶରଣରେ ଯିବା ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ମହାତ୍ମା ଅଟନ୍ତି-ସେହିଁ ଅନୁରାଗୀ ମହାତ୍ମ। ଅଟେ । ସେହି ଅନୁରାଗ ହିଁ ଅର୍ଜୁନ ଅଟେ । ଏହା ନିମନ୍ତେ କୌଣସି ସ୍ଥିତ ପଞ୍ଜ ମହାପ୍ରଷଙ୍କ ଶରଣରେ ଯିବା ନିତାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ ଅଟେ । କାରଣ ସେ ହିଁ ଏହାର ପେରକ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ଏହି ଅଧ୍ୟାୟରେ ସନ୍ଧ୍ୟାସର ସ୍ୱରୂପକୁ ଷଷ୍ଟ କରାଗଲା ଯେ, ସର୍ବସ୍ୱର ନ୍ୟାସ ହିଁ ସନ୍ଧ୍ୟାସ ଅଟେ । କେବଳ କଷାୟ ବସ୍ତ୍ର ପରିଧାନ କରିନେବା ହିଁ ସନ୍ଧ୍ୟାସ ନୁହଁ ବରଂ କଷାୟ ବସ୍ତ୍ର ପରିଧାନ ସହିତ ଏକାନ୍ତ ସେବନ କରି ନିୟତ କର୍ମରେ ନିଜର ଶକ୍ତିକୁ ବିଚାର କରି ଅଥବା ସମର୍ପଣ ସହିତ ସତତ୍ ପ୍ରୟତ୍ନ ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ ଅଟେ । ପ୍ରାପ୍ତି ସହିତ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମର ତ୍ୟାଗ ହିଁ ସନ୍ଧ୍ୟାସ ଅଟେ, ଯାହାକି ମୋକ୍ଷର ପର୍ଯ୍ୟାୟ ଅଟେ । ଏହା ହିଁ ସନ୍ଧ୍ୟାସର ପରାକାଷ୍ଠା ଅଟେ । ଅତଃ-

ॐ ତହଦିତି ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ୍ଗୀତାସୂପନିଷସୁ ବୃହୁ ବିଦ୍ୟାୟାଂ ଯୋଗଶାସେ ଶ୍ରୀକୃଷାର୍କୁନ ସୟାଦେ 'ସନ୍ୟାସ ୟୋଗୋ' ନାମ ଅଷାଦଶୋଧଧାୟଃ ॥୧୮॥

ଏହି ପ୍ରକାରେ ଶ୍ରୀମତ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା ରୂପୀ ଉପନିଷେଦ, ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ତଥା ଯୋଗାଶାସ୍ତ ବିଷୟକ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏବଂ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ସମ୍ଭାଦରେ 'ସନ୍ଧ୍ୟାସ ଯୋଗୋ' ନାମକ ଅଷ୍ଟାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟ ସମ୍ପର୍ଶ ହେଲା ।

ଇତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ପର ମହଂସ ପର ମାନନ୍ଦସ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୃତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାୟାଃ ୟଥାର୍ଥ ଗୀତ। ଭାଷ୍ୟେ 'ସନ୍ନ୍ୟାସ ଯୋଗୋ' ନାମ ଅଷ୍ଟାଦଶୋଽଧ୍ୟାୟଃ ॥୧୮॥

॥ ହରି 🦥 ତତ୍ସତ୍ ॥

ପ୍ରାୟଃ ଟୀକାରେ ଲୋକେ କିଛି ନୃତନ କଥାକୁ ଖୋଜିଥାନ୍ତି କିନ୍ତୁ ବସ୍ତୁତଃ ସତ୍ୟ ତ ସତ୍ୟ ହିଁ ଅଟେ । ତାହା ନା କେବେ ନୃତନ ହୋଇଥାଏ, ନା ପୁରାତନ ହୋଇଥାଏ । ନୂଆଁ ବାର୍ତ୍ତା ତ ଖବର କାଗଜରେ ଛପା ହୋଇଥାଏ । ଯେଉଁଥିରେ ଜନ୍ମ ମୃତ୍ୟୁର ଘଟଣା ରହିଥାଏ । ସତ୍ୟ ଅପରବିର୍ତ୍ତନ ଶୀଳ ଅଟେ । ତେବେ କିଏ କ'ଶ ବା ଅଧିକ କହିବ ? ଯଦି କିଛି କହୁଥାଏ, ତେବେ ସେ ପ୍ରାପ୍ତ ହିଁ କରିନାହିଁ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ମହାପୁରୁଷ ଯଦି ସାଧନ ପଥରେ ଚାଲି, ସେହି ଲକ୍ଷ୍ୟଷ୍ଟଳରେ ପହଞ୍ଚ୍ୟାଆନ୍ତି, ତେବେ ଗୋଟିଏ ହିଁ କଥା କହିବେ । ସେ ସମାଜ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରାଚୀର ଉଠାଇପାରିବେ ନାହିଁ । ଯଦି ମଝିରେ ପ୍ରାଚୀର ଉଠାଇଥାନ୍ତି, ତେବେ ସିଦ୍ଧ ହେବ ଯେ ସେ ପ୍ରାପ୍ତ କରିନାହାଁ ନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷ ମଧ୍ୟ ସେହି ସତ୍ୟକୁ କହୁଛନ୍ତି, ଯାହାକୁ ପୂର୍ବେ ମନୀଷିମାନେ ଦେଖିଥିଲେ, ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥିଲେ । ଭବିଷ୍ୟତରେ ଯଦି କୌଣସି ମହାପୁରୁଷ ସତ୍ୟକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବେ, ତେବେ ସେ ମଧ୍ୟ ଏପରି ହିଁ କହିବେ ।

ମହାପୁରୁଷ ଏବଂ ତାହାଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରଣାଳୀ- ମହାପୁରୁଷ ଦୁନିଆରେ ସତ୍ୟ ନାମରେ ତଥା ସତ୍ୟପରି ପ୍ରତୀତ ହେଉଥିବା କୁରୀତିମାନଙ୍କ ଶମନ କରି କଲ୍ୟାଣର ପଥକୁ ପ୍ରଶୟ କରିଦେଇଥାନ୍ତି । ଏହି ପଥ ମଧ୍ୟ ଦୁନିଆରେ ଆଗରୁ ହିଁ ରହିଛି । କିନ୍ତୁ ତାହାର ସମାନ୍ତର, ସେହିପରି ଭାସୁଥିବା ଅନେକ ପଥ, ପ୍ରଚଳିତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ସେଥିମଧ୍ୟର ସତ୍ୟକ ବାଛିବା କଠିନ ହୋଇଯାଇଥାଏ ଯେ, ବସ୍ତତଃ ସତ୍ୟ କ'ଶ ? ମହାପୁରୁଷ ସତ୍ୟରେ ପ୍ରତିଷିତ ହେଲେ ହିଁ ସେଥିମଧ୍ୟରୁ ସତ୍ୟକୁ ଚିହ୍ନି ନେଇଥାନ୍ତି । ତାହାର ନିର୍ଣ୍ଣିତ ମାର୍ଗକୁ ବାହାର କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ସେହି ସତ୍ୟ ଆଡ଼ିକ ଅଭିମୁଖେ ହେବା ନିମନ୍ତେ ସମାଜକୁ ପ୍ରେରିଡ କରିଥାନ୍ତି । ଏହା ହିଁ ଶ୍ରୀ ରାମ କରିଥିଲେ, ମହାବୀର କରିଥିଲେ, ମହାତ୍ମାବୃଦ୍ଧ କରିଥିଲେ, ଯୀଶୁଖ୍ରୀଷ୍ଟ କରିଥିଲେ ଏବଂ ଏହି ପ୍ରୟାସ ମହକ୍ଷଦ ମଧ୍ୟ କରିଥିଲେ । କବୀର, ଗୁରନାନକ ଇତ୍ୟାଦି ସମସ୍ତେ ଏପରି ହିଁ କରିଥିଲେ । ମହାପୁରୁଷ ଯେତେବେଳେ ଦୁନିଆରୁ ଚାଲିଯାନ୍ତି, ତେବେ ପଛରେ ଆସୁଥିବା ଅନୁଯାୟୀମାନେ ତାହାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ମାର୍ଗରେ ନ ଚାଲି, ସେମାନଙ୍କ ଜନ୍ମସ୍ଥଳ, ମୃତ୍ୟୁସ୍ଥଳ ଏବଂ ସେହି ସ୍ଥଳକୁ ପ୍ରକିବାରେ ଲାଗି ରହିଥାନ୍ତି । ଯେଉଁଠାକୁ ସେ ଯାଇଥିଲେ । କ୍ରମଶଃ ସେମାନେ ତାହାଙ୍କ ମୃର୍ତ୍ତି ଗଢି ପ୍ରଜିବାରେ ଲାଗିଯାଇଥାନ୍ତି । ଯଦ୍ୟପି ପ୍ରାରୟରେ ସେମାନେ ତାହାଙ୍କ ସୁଡି ହିଁ ଏକତ୍ରିତ କରିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ କଳାନ୍ତରରେ ଭ୍ରମରେ ପଡିଯାନ୍ତି ଏବଂ ସେହି ଭ୍ରମ ରୂଢି ରୂପରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଥାଏ ।

ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ମଧ୍ୟ ତତ୍ସାମୟିକ ସମାକରେ ସତ୍ୟ ନାମରେ ବିଷ୍ଡାରିତ ରୀତି ରିବାକକୁ ଖଣ୍ଡନକରି ସମାକକୁ ପ୍ରଶ୍ଞ ପଥରେ ନେଇ ରଖିଥିଲେ । ଅଧ୍ୟାୟ ୨/୧୬ ରେ ସେ କହିଲେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ଅସତ୍ ବୟୁର ଅନ୍ତିତ୍ୱ ନାହିଁ ଏବଂ ସତ୍ବୟୁର ତିନିକାଳରେ ଅଭାବ ହୋଇନଥାଏ । ଭଗବାନ ହୋଇଥିବା ଯୋଗୁଁ ଏହାକୁ ମୁଁ ନିକ ତରଫରୁ କହୁନାହିଁ ବରଂ ଏହାର ଅନ୍ତର ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀମାନେ ଦେଖିଛନ୍ତି ଏବଂ ତାହାକୁ ହିଁ ମୁଁ କହିବାକୁ ଯାଉଛି । ତ୍ରୟୋଦଶ ଅଧ୍ୟାୟରେ ସେ କ୍ଷେତ୍ର-କ୍ଷେତ୍ରଜ୍ଞର ବର୍ଣ୍ଣନ ସେହି ପ୍ରକାରେ କଲେ । ଯାହାକି **ରଷିର୍ବହୁଧାଗୀତଂ** ରଷିମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରାୟଃ ଗାୟନ ହୋଇଥିଲା । ଅଷ୍ଟାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟରେ ତ୍ୟାଗ ଏବଂ ସନ୍ୟାସ ତତ୍ତ୍ୱକୁ କହିବାକୁ ଯାଇ ସେ ତାରୋଟି ମତ ମଧ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ ମତକୁ ନିଷ୍ଟିତ କରି କହିଲେ ଏବଂ ସେଥିରେ ନିଜର ସମର୍ଥନ ମଧ୍ୟ ଦେଇଥିଲେ ।

ସନ୍ତ୍ୟାସ – ଶ୍ରୀକୃଷକାଳରେ ମଧ୍ୟ ଅଗ୍ନିକୁ ନ ଛୁଇଁବା ତଥା ଚିତ୍ତନ ପଥରୁ ତ୍ୟାଗ କରି ନିଜକୁ ଯୋଗୀ, ସନ୍ଧ୍ୟାସୀ କହୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ମଧ୍ୟ ବୃଦ୍ଧି ହେବାରେ ଲାଗିଥିଲା । ତାହାର ଖଣ୍ଡନ କରି ସେ ସ୍ମଷ୍ଟ କଲେ ଯେ, ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗ ତଥା ଭକ୍ତିମାର୍ଗ, ଉଭୟ ମାର୍ଗ ମଧ୍ୟରୁ କୌଣସି ମାର୍ଗରେ ମଧ୍ୟ କର୍ମକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବା ବିଧାନ ନାହିଁ । କର୍ମ ତ କରିବାକୁ ହିଁ ପଡ଼ିବ । କର୍ମ କରି କରି ସାଧନା ସୃଷ୍ମ ହୋଇଯାଏ ଯେ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସଙ୍କଳ୍ପ ଅଭାବ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ସେ ହିଁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସନ୍ଧ୍ୟାସ ଅଟେ । ସାଧନାର ମଧ୍ୟ ସ୍ଥଳରେ ସନ୍ଧ୍ୟାସ ନାମରେ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ହିଁ ନାହିଁ । କେବଳ କ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ତ୍ୟାଗ କରି ଦେଲେ ଅଥବା ଅଗ୍ନିକୁ ନ ଛୁଇଁବା ଦ୍ୱାରା ନା କିଏ ସନ୍ଧ୍ୟାସୀ ହୋଇଥାଏ, ନା ଯୋଗୀ । ଯାହାକୁ ଦ୍ୱିତୀୟ, ତୃତୀୟ, ପଞ୍ଚମ, ଷଷ୍ଟ ଏବଂ ବିଶେଷକରି ଅଷ୍ଟାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଦେଖିପାରିବେ ।

କର୍ମ – ଏପରି ହିଁ ଭ୍ରାଡି କର୍ମ ସୟନ୍ଧରେ ମଧ୍ୟ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଅଧାୟ ୨ / ୩୯ରେ ସେ କହିଲେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ବୁଦ୍ଧି ତୁମ ନିମନ୍ତେ ସାଂଖ୍ୟ ଯୋଗ ବିଷୟରେ କୁହାଗଲା ଏବଂ ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହାକୁ ତୁମେ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ବିଷୟରେ ଶୁଣ । ଏଥିରେ ଯୁକ୍ତ ହୋଇ ତୁମେ କର୍ମ ବନ୍ଧନକୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣରୂପେ ନାଶ କରିପାରିବ । ଏହାର ଅନ୍ଧ ଆଚରଣ ମଧ୍ୟ କନ୍ମ – ମୃତ୍ୟୁର ମହାଭୟରୁ ଉଦ୍ଧାର କରିଥାଏ । ଏହି ନିଷ୍କାମ କର୍ମରେ ନିଷ୍ଟଯାତ୍ପିକା କ୍ରିୟା ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ବୁଦ୍ଧି ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ଦିର ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ଦିର ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ଦିର ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ କିନ୍ତୁ ଅବିବେକ ମାନଙ୍କ ବୁଦ୍ଧି ଅନନ୍ତ ଶାଖାଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁକରି ସେମାନେ କର୍ମ ନାମରେ ଅନେକ କ୍ରିୟା ବିୟାର କରିନେଇଥାନ୍ତି । ହେ ଅର୍କୁନ ! ତୁମେ ନିୟତ କର୍ମ କର । ଅର୍ଥାତ୍ କ୍ରିୟା ବହୁତ ପ୍ରକାରର ରହିଛି । କିନ୍ତୁ

ସେ ସମଞ୍ଜିୟା କର୍ମ ନୁହଁ । କର୍ମ କୌଣସି ଏକ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଦିଶାଅଟେ । କର୍ମ ଏକ ଏପରି ବସ୍ତୁ, ଯହା କନ୍ମ କନ୍ନାନ୍ତରରୁ ଆସୁଥିବା ଶରୀର ଯାତ୍ରାକୁ ସମାପ୍ତ କରି ନେଇଥାଏ । ଯଦି ଗୋଟିଏ କନ୍ମ ନେବାକୁ ମଧ୍ୟ ବାକି ରହିଛି, ତେବେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଯାତ୍ରା ଶେଷ କିପରି ହେଲା ? ଅର୍ଥାତ୍ ଯାତ୍ରା ବର୍ତ୍ତମାନ ମଧ୍ୟ ଶେଷ ରହିଛି ।

ଯଞ୍ଜ- ସେହି ନିୟତ କର୍ମ କ'ଣ ? ଶ୍ରୀକୃଷ ଏହାକୁ ସଷ କଲେ ଯେ, ଯଜ୍ଞାର୍ଥାତ୍ କର୍ମଣୋଦ୍ଧନ୍ୟତ୍ ଲୋକୋଦ୍ଧୟଂ କର୍ମବନ୍ଧନଃ - ହେ ଅର୍ଜ୍ୱନ ! ଯଜ୍ଞର ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିଁ କର୍ମ ଅଟେ । ଏହା ବ୍ୟତିତ ଦୁନିଆରେ ଯାହା କିଛି କର୍ମଭାବି କରାଯାଉଛି, ତାହା ଏହି ଲୋକର ବନ୍ଧନ ମାତ, ନା କି କର୍ମ । କର୍ମ ତ ଏହି ସଂସାର ବନ୍ଧନରୁ ମ୍ବର୍ତ୍ତି ଦେଇଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସେହି ଯଜ୍ଜ, କ!ଶ, ଯାହାକ କ୍ରିୟାନ୍ଧିତ କରିବା ଦ୍ୱାରା କର୍ମ ସମ୍ପାଦିତ ହୋଇଥାଏ ? ଚତ୍ର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଶୀକ୍ଷ ୧୩,୧୪ ପ୍ରକାରର ଯଜ୍ଜକ କହିଲେ । ଯାହାସବୁ ଆତ୍ପାରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା ବିଧି ବିଶେଷର ଚିତ୍ରଣ ମାତ-ଯାହା ଶ୍ୱାସଦ୍ୱାରା, ଧାନ ଦ୍ୱାରା, ଇନ୍ଦିୟ ସଯଂମ ଇତ୍ୟାଦି ଦ୍ୱାରା ସିଦ୍ଧ ହୋଇଥାଏ । ଶ୍ରୀକୃଷ ଏହା ମଧ୍ୟ ସଷ୍ଟ କରିଦେଲେ ଯେ, ଭୌତିକ ଦ୍ରବ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ଏହି ଯଜ୍ଞର କୌଣସି ସୟନ୍ଧ ନାହିଁ । ଭୌତିକ ଯଜ୍ଜ ଦ୍ୱାରା ସିଦ୍ଧ ହେଉଥିବା ଯଜ୍ଜ ଅତି ଅନ୍ଥ ହୋଇଥାଏ, ଆପଣ କୋଟିଏ ହବନ କଲେ ମଧ୍ୟ ତାର ଫଳ ଅତି ଅଳ୍ପ ଏବଂ ନାଶବାନ ହୋଇଥାଏ । ସମ୍ପର୍ଷ ଯଜ୍ଜ ମନ ଏବଂ ଇଦ୍ଦିୟର ଅନ୍ତଃକରଣ ଦ୍ୱାରା ସିଦ୍ଧ ହୋଇଥାଏ । ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେବା ପରେ ଯଜ୍ଜ ଯାହା ସୂଷ୍ଟି କରିଥାଏ, ସେହି ଅମୃତ ତତ୍ତ୍ୱର ଜାନକାରୀର ନାମ ଜ୍ଞାନ ଅଟେ । ସେହି ଜ୍ଞାନାମୃତକୁ ପାନ କରୁଥିବା ଯୋଗୀ, ସନାତନ ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯାନ୍ତି । ଯେଉଁଥିରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇବା ବାକି ଥିଲା, ତାହା ପାଇଗଲେ । ସେହି ପାପ୍ତ ପ୍ରଶଙ୍କ କର୍ମ କରିବାରେ କୌଣସି ପ୍ରୟୋଜନ ନଥାଏ । ତେଣ୍ଡକରି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମ ସାକ୍ଷାତ୍ୱକାର ସହିତ ଜ୍ଞାନରେ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । କର୍ମ କରିବା ବନ୍ଧନର ସେ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଏହିପରି ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଯଜ୍ଜକ କାର୍ଯ୍ୟରପ ଦେବା ହିଁ କର୍ମ ଅଟେ । କର୍ମର ଶୁଦ୍ଧ ଅର୍ଥ ହେଉଛି- ଆରାଧନା ।

ଏହି ନିୟତ କର୍ମ, ଯଜ୍ଞାର୍ଥ କର୍ମ ଅଥବା ତଦର୍ଥ କର୍ମ ଅତିରିକ୍ତ ଗୀତାରେ ଅନ୍ୟ କୌଣସି କର୍ମକୁ କୁହାଯାଇନାହିଁ । ଏହାକୁ ଶ୍ରୀକୃଷ ଷ୍ଟାନେ ଷ୍ଟାନେ ସମ୍ଭ କରି କହିଛନ୍ତି । ଷଷ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଏହାକୁ ସେ କାୟଂକର୍ମ କହିଥିଲେ । ଅଧ୍ୟାୟ ୧୬ରେ ସେ କହିଲେ ଯେ, କାମ-କ୍ରୋଧ-ଲୋଭକୁ ତ୍ୟାଗକରି ଦେବା ପରେ ହିଁ ସେହି କର୍ମ ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ, ଯାହାକି ପରମ ଶ୍ରେୟ ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ । ସାଂସାରିକ କର୍ମରେ ତ ଯିଏ ସେତିକି ବ୍ୟୟ ରହିଥାଏ, ସେମାନଙ୍କ ଠାରେ କାମ-କ୍ରୋଧ-ଲୋଭ ସେତିକି

ହିଁ ଅଧିକ ପରିମାଣରେ ସୁସଜିତ ହୋଇ ରହିଥାଏ । ଏହି ନିୟତ କର୍ମକୁ ସେ ଶାସ ବିଧାନଯୁକ୍ତ କର୍ମର ସଂଜ୍ଞା ଦେଲେ । ଗୀତା ସ୍ୱୟଂ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶାସ୍ତ ଅଟେ । ସର୍ବୋପରି ଶାସ୍ତ ତ ବେଦ ଅଟେ । ବେଦର ସାର ତତ୍ତ୍ୱ ହେଉଛି ଉପନିଷଦ ଏବଂ ସେହି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଉପନିଷଦର ସାରାଂଶ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଏହି ବାଣୀ ଗୀତା ଅଟେ । ୧୭, ୧୮ ଅଧ୍ୟାୟରେ ମଧ୍ୟ ଶାସ୍ତବିଧି ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ମ, ନିୟତ କର୍ମ, କର୍ଭବ୍ୟ କର୍ମ ଏବଂ ପୂଣ୍ୟ କର୍ମ ଦ୍ୱାରା ଇଙ୍ଗିତ କରି ସେ ବାରୟାର ଦୃଢୋକ୍ତି ପ୍ରକାଶ କରିଛିତ୍ତି ଯେ, ନିୟତ କର୍ମ ହିଁ ପରମ କଲ୍ୟାଣକରକ ଅଟେ ।

ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ୱୀକୃଷ ଏପରି ଦୃଢତାର ସହିତ କହିବା ସଭ୍ଭେ ମଧ୍ୟ ଆପଣ ସେହି ନିୟତ କର୍ମକୁ ନ କରି ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ କହିବା ବାକ୍ୟକୁ ନମାନି, ଓଲଟା, ସିଧା କଳ୍ପନା କରନ୍ତି ଯେ, ସାଂସାରରେ ଯାହାକିଛି କରାଯାଉଛି, ତାହା କର୍ମ ଅଟେ । କିଛି ମଧ୍ୟ ତ୍ୟାଗ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ହିଁ ନାହିଁ । କେବଳ ଫଳର କାମନା ହିଁ ତ୍ୟାଗ କରିଦିଅ. ହୋଇଗଲା ନିଷାମ କର୍ମ ଯୋଗ । ଏହିପରି ଆପଣମାନଙ୍କର ମାନ୍ୟତା ରହିଥାଏ । କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଭାବନାରେ କର ତ ହୋଇଗଲା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଯୋଗ । ଯାହାକିଛି କରି ନାରାୟଣଙ୍କ୍ ସମର୍ପଣ କରିଦିଅ, ତେବେ ହୋଇଗଲା ସମର୍ପଣ ଯୋଗ । ଏହିପରି ଯଜ୍ଜର ନାମ ଆସିବା କ୍ଷଣି ହିଁ ଆୟେମାନେ ଭୂତ ପ୍ରେଡ ଯଜ୍ଜ, ପିତୃଯଜ୍ଜ, ପଞ୍ଚ ମହାଯଜ୍ଜ, ବିଷ୍ଟଙ୍କ ନିର୍ମିଭ ଯଜ୍ଞ, ଏପରି ଅନେକ ଯଜ୍ଞ ରଚନା କରିନେଉଛନ୍ତି । ତାହାର କ୍ରିୟା ସହିତ ସ୍ୱାହା କରି ଦଣ୍ଡାୟମାନ ହୋଇଯାଉ । ଯଦି ଶ୍ରୀକୃଷ ସଷ ନ କହିଥାନ୍ତେ, ତେବେ ଆମେ ଯାହାକିଛି କରିପାରିଥାନ୍ତେ । ଯଦି କହିଛନ୍ତି, ଯାହା କହିଛନ୍ତି ତାହାକୁ ହିଁ ମାନିବା ଉଚିତ । କିନ୍ତୁ ଆମେ ତାହାକୁ ମାନୁ ନାହାଁତ୍ତି । ଏହି ଧାରାତଳରେ ଅନେକ ପୂଜା-ପଦ୍ଧତି, ରୀତି-ରିବାଜ୍ ଇତ୍ୟାଦି ଆୟମାନଙ୍କ ମୟିଷକୁ ଜାବୁଡ଼ି ଧରିଥାଏ । ବାହ୍ୟ ବସ୍ତ୍ରସବୁକୁ ତ୍ୟାଗ କରି କଦାଚିତ୍ ଆୟେମାନେ ଛାଡ଼ି ଚାଲିଯାଇପାରିବା କିନ୍ତୁ ଏହି ପ୍ରବାଗ୍ରହ, ମୟିଷରେ ରହି ଆୟମାନଙ୍କର ସାଥିରେ ହିଁ ଯାଇଥାଏ । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଶବ୍ଦକୁ ମଧ୍ୟ ଆୟେମାନେ ସେହି ରୃଢିବାଦୀ କର୍ମର ଅନୁରୂପ ବ୍ୟବହାର କରିଥାନ୍ତି । ଗୀତା ତ ଅତ୍ୟନ୍ତ ବୋଧଗମ୍ୟ ଏବଂ ସରଳ ସଂଷ୍କୃତ ଭାଷାରେ ରହିଛି । ଆପଣ ଏହାର ଅନୃୟାର୍ଥକୁ ଦେଖିଲେ, କେବେ ମଧ୍ୟ ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହ ହେବ ନାହିଁ । ଏହି ପ୍ରୟାସ ପ୍ରସ୍ତୁତ ପୁଷ୍ତକରେ କରାଯାଇଛି ।

ଯୁଦ୍ଧ – ଯଦି ଯଜ୍ଜ ଏବଂ କର୍ମ – ଏହି ଦୁଇଟି ପ୍ରଶ୍ନକୁ ଯଥାର୍ଥ ରୂପରେ ବୁଝିଯିବେ, ତେବେ ଯୁଦ୍ଧ, ବର୍ଣ୍ଣ ବ୍ୟବସ୍ଥା, ବର୍ଣ୍ଣ ସଙ୍କର, ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ, କର୍ମ ଯୋଗ ଅଥବା ସଂକ୍ଷେପରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଗୀତାକୁ ହିଁ ଆପଣ ବୁଝି ପାରିବେ । ଅର୍କୁନ ଯୁଦ୍ଧ କରିବାକୁ ଚାହୁଁ ନ ଥିଲେ, ସେ ଧନୁଷକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ରଥର ପଛପଟେ ବସିଗଲେ, କିନ୍ତୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ ତାହାଙ୍କୁ ଏକମାତ୍ର କର୍ମର ଶିକ୍ଷା ଦେଇ କର୍ମକୁ କେବଳ ଦୃଢ ହିଁ କରି ନାହାଁ छି, ବରଂ ଅର୍କ୍ ନଙ୍କ ସେହି କର୍ମ ପଥରେ ଚଲାଇଦେଲେ । ଯୁଦ୍ଧ ହୋଇଥିଲା, ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ । ଗୀତାରେ ୧୫/୨୦ ଖ୍ଲୋକ ଏପରି ରହିଛି ଯେଉଁଥିରେ ବାରୟାର କୁହାଯାଇଛି । ହେ ଅକୁର୍ନ ! ତୁମେ ଯୁଦ୍ଧ କର । କିନ୍ତୁ ଗୋଟିଏ ମଧ୍ୟ ଶ୍ଲୋକ ଏପରି ନାହିଁ, ଯାହାକି ବାହ୍ୟ ମାରିବା-କାଟିବାରେ ସମର୍ଥନ କର୍ଥିବ । (ଦୃଷ୍ଟବ୍ୟ ଅଧ୍ୟାୟ-୨,୩,୧୧,୧୫ ଏବଂ ୧୮)କାରଣ ଯେଉଁ କର୍ମ ଉପରେ ଜୋର ଦିଆଯାଇଥିଲା – ସେହି କର୍ମ ହେଉଛି ନିୟତ କର୍ମ । ଯାହାକି ଏକାନ୍ତ ଦେଶର ସେବନ ଦ୍ୱାରା, ଚିଉକୁ ଚାରିଆଡୁ ଏକତ୍ରିତ କରି ଧ୍ୟାନ କରିବା ଦ୍ୱାରା ହୋଇଥାଏ । ଯଦି କର୍ମର ଏହା ହିଁ ସ୍ୱରୂପ ଏବଂ ଏକାନ୍ତରେ ଚିଉ ଧ୍ୟାନରେ ଲାଗି ରହିଛି, ତେବେ ଯଦ୍ଧ କିପରି ହେଲା ? ଯଦି ଗୀତୋକ୍ତ କଲ୍ୟାଣ ଯୁଦ୍ଧ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ହୋଇଥାଏ, ତେବେ ଆପଣ ଗୀତା ଅଧ୍ୟୟନ କରିବା ଛାଡ଼ି ଦିଅନ୍ତ । ଆପଣଙ୍କ ସମକ୍ଷରେ ତ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ପରି ଯୁଦ୍ଧର କୌଣସି ସମସ୍ୟା ହିଁ ନାହିଁ, ବସ୍ତୁତଃ ସେହି ସମୟରେ ମଧ୍ୟ ସେହି ଯୁଦ୍ଧର ପରିସ୍ଥିତି ବିଦ୍ୟମାନ ଥିଲା ଏବଂ ଆଜି ମଧ୍ୟ ଯେପରି ସେପରି ହିଁ ଯୁଦ୍ଧର ପରିସ୍ଥିତି ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଛି । ଯେତେବେଳେ ଚିଉକ ଏକତ୍ୱିତ କରି ଆପଣ ହୃଦୟ ଦେଶରେ ଧ୍ୟାନ କରିବାରେ ଲାଗିଯିବେ, ତେବେ କାମ, କୋଧ, ଲୋଭ ଇତ୍ୟାଦି ବିକାର ଆପଣଙ୍କ ଚିତ୍ତକୁ ଧ୍ୟାନରେ ସ୍ଥିର ରହିବାକୁ ଦେବେ ନାହିଁ । ସେହି ବିକାରମାନଙ୍କ ସହିତ ସଂଘର୍ଷ କରି ସେମାନଙ୍କୁ ଅନ୍ତ କରିବା ହିଁ ଯୁଦ୍ଧ ଅଟେ । ବିଶ୍ୱରେ ଯୁଦ୍ଧ ନିରନ୍ତର ଲାଗି ରହିଛି, କିନ୍ତୁ ସେଥିରେ କଲ୍ୟାଣ ହୋଇନଥାଏ, ଅପିତୃ ବିନାଶ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ତାହାକୁ ଶାନ୍ତି କୁହନ୍ତୁ ଅଥବା ପରିସ୍ଥିତି । ଅନ୍ୟ କୌଣସି ପ୍ରକାର ଶାନ୍ତି ଏହି ଦୁନିଆରେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇନଥାଏ, ଶାନ୍ତି ସେତେବେଳେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ଯେତେବେଳେ ଏହି ଆତ୍ସା ନିଜର ଶାଶୃତକ ପାପ୍ତ କରିନେଇଥାଏ । ଏହା ହିଁ ଏକମାତ୍ର ଶାନ୍ତି ଅଟେ, ଯାହାର ପଛରେ ପ୍ରନଃ ଅଶାନ୍ତି ନଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଏହି ଶାନ୍ତି ସାଧନଗମ୍ୟ ଅଟେ । ସେହି ଶାନ୍ତି ନିମନ୍ତେ ନିୟତ କର୍ମର ବିଧାନ ରହିଛି ।

ବର୍ଣ୍ଣ – ସେହି ନିୟତ କର୍ମକୁ ଚାରୋଟି ବର୍ଣ୍ଣରେ ବିଭକ୍ତ କରାଯାଇଛି । ଚିନ୍ତନ ପଥରେ ତ ସମଷ୍ଟେ ଲାଗି ରହିଥାନ୍ତି କିନ୍ତୁ କିଏ ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସର ଗତିକୁ ନିରୋଧ କରିବାରେ ସକ୍ଷମ ହୋଇଥାଏ, ତ କିଏ ପ୍ରାରୟରୁ ୨ଘଣ୍ଟା ଚିନ୍ତନରେ ବସିବା ପରେ ମଧ୍ୟ ୧୦ ମିନିଟ୍ ନିଜ ପକ୍ଷରେ ପାଇ ପାରି ନଥାଏ । ଏହି ସ୍ଥିତିର ଅଞ୍ଚଜ୍ଜ ସାଧକ ଶୁଦ୍ର ଶ୍ରେଶୀର ହୋଇଥାଏ । ସେ ନିଜର ସ୍ୱାଭାବିକ କ୍ଷମତାନୁସାରେ ପରିଚର୍ଯ୍ୟାର ହିଁ କର୍ମ ପାରୟ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । କର୍ମ କରି କ୍ମଶଃ ବୈଶ୍ୟ, କ୍ଷତୀୟ ଏବଂ ବ୍ୱାହ୍ମଣ ଶେଣୀର କ୍ଷମତା ତାହାର ସ୍ୱଭାବରେ ଆସିଯିବ । ସେ ଉନ୍ନତ ହୋଇ ଚାଲିବ । କିନ୍ତୁ ସେହି ବ୍ରାହ୍ମଣ ଶ୍ରେଣୀ ମଧ୍ୟ ଦୋଷ ଯୁକ୍ତ । କାରଣ ସେ ବର୍ତ୍ତମାନ ବ୍ରହ୍ମ ଠାରୁ ଅଲଗା ହୋଇ ରହିଛି । ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇବା ପରେ ସେ ବ୍ରାହ୍ମଣ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ରହିନଥାଏ । ବର୍ଣ୍ଣର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଆକୃତି । ଏହି ଶରୀର ଆପଣଙ୍କର ଆକୃତି ନୁହଁ, ଆପଣଙ୍କ ଆକୃତି ସେପରି ହୋଇଥାଏ, ସେପରି ଆପଣଙ୍କର ବୃତ୍ତି ହୋଇଥାଏ । ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି, ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଏହି ପୁରୁଷ ଶ୍ରଦ୍ଧାମୟ ଅଟେ । ତେଶୁକରି କୌଣସି ନା କୌଣସି ସ୍ଥାନରେ ତାର ଶ୍ରଦ୍ଧା ଅବଶ୍ୟ ରହିଥିବ । ଯେପରି ଶ୍ରଦ୍ଧାଯୁକ୍ତ ସେହି ପୁରୁଷ ହୋଇଥାଏ, ସେ ସ୍ୱୟଂ ମଧ୍ୟ ସେପରି ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ଯେପରି ବୃତ୍ତି ରହିଥାଏ, ସେପରି ହିଁ ପୁରଷ ହୋଇଥାଏ । କର୍ମର ଆନ୍ତରିକ ମାପଦଶ୍ଚ ହେଉଛି ବର୍ଣ୍ଣ । କିନ୍ତୁ ଲୋକେ ନିୟତ କର୍ମକ ତ୍ୟାଗ କରି ବାହ୍ୟ ସମାକରେ ଜନ୍ମର ଆଧାର ଭୃତ କାତିକ ବର୍ତ୍ତ ମାନି, ସେମାନଙ୍କ ଜୀବିକା ନିର୍ଣ୍ଣିତ କରି ଦେଇଥାନ୍ତି । ଯାହାକି ଏକ ସାମାଜିକ ବ୍ୟବସ୍ଥା ମାତ୍ର ଥିଲା । ସେମାନେ କର୍ମର ଯଥାର୍ଥ ରୂପକୁ ଭାଙ୍ଗାରୁଜା କରିଥାନ୍ତି । ଯେପରି ସେମାନଙ୍କ ଫମ୍ମା ସାମାଜିକ ମର୍ଯ୍ୟଦା ଏବଂ ଜୀବିକାକ ବାଧା ନହେବ । କାଳାନ୍ତରରେ ବର୍ଷର ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କେବଳ ଜନ୍ମ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ହେବାରେ ଲାଗିଲା । କିନ୍ତୁ ଏପରି କିଛି ନୁହଁ । ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ଯେ, ଚାରୋଟି ବର୍ଣ୍ଣର ସୃଷ୍ଟି ମୁଁ କରିଛି । କ'ଶ ଭାରତରୁ ବାହାରେ ସୃଷ୍ଟି ନାହିଁ, ଅନ୍ୟତ୍ର ଏହି ଜାତିର ତ ଅଷ୍ଟିତ୍ୱ ହିଁ ନାହିଁ । ଭାରତରେ ଏହାର ଅନ୍ତର୍ଗତ ଲକ୍ଷ ସଂଖ୍ୟାରେ ଜାତି ଉପଜାତି ରହିଛି । ଶ୍ରୀକୃଷ କ'ଣ ମନୁଷ୍ୟଙ୍କ ବାଷ୍ଟିଥ୍ଲେ ? ନାହିଁ **ଗୁଣକର୍ମ ବିଭାଗଶଃ- କର୍ମାଣି ପ୍ରବିଭକ୍ତାନି** । ଅର୍ଥାତ୍ ଗୁଣ ଅନୁସାରେ କର୍ମକୁ ଚାରୋଟି ଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ କରିଥିଲେ । କର୍ମକୁ ଚାରି ଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ କରିଥିଲେ । ଯଦି ଆପଣ କର୍ମକୁ ବୁଝିଯିବେ, ତେବେ ବର୍ଣ୍ଣ ମଧ୍ୟ ବୁଝି ପାରିବେ । ଯଦି ବର୍ଣ୍ଣ ବ୍ୟବୟା ଆପଣ ଭଲ ରୂପେ ବୁଝିଯିବେ, ତେବେ ବର୍ଣ୍ଣ ସଙ୍କରକୁ ମଧ୍ୟ ଯଥାର୍ଥ ଜାଣିପାରିବେ ।

ବର୍ଣ୍ଣ ସଙ୍କର – ଏହି କର୍ମ ପଥରୁ ବ୍ୟୁତ ହେବା ହିଁ ବର୍ଣ୍ଣ ସଙ୍କର ଅଟେ । ଆତ୍ମାର ଶୁଦ୍ଧ ବର୍ଣ୍ଣ ହେଉଛି ପରମାତ୍ମା । ସେଥିରେ ପ୍ରବେଶ ଦେଉଥିବା କର୍ମରୁ ବିଚ୍ୟୁତ ହୋଇ ପକୃତିରେ ଲିପ୍ତ ରହିବା ହିଁ ବର୍ଣ୍ଣସଙ୍କର ଅଟେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ସଷ୍ଟ କରିଛନ୍ତି ଯେ, ଏହି କର୍ମକୁ ନ କରି କିଏ ମଧ୍ୟ ସେହି ସ୍ୱରୂପକୁ ପାଇନଥାଏ ଏବଂ ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥିବା ମହାପୁରୁଷଙ୍କୁ କର୍ମ କରିବାରେ ନା କୌଣସି ଲାଭ ହୋଇଥାଏ, ନା ତ୍ୟାଗ କରିଦେଲେ କୌଣସି ହାନି ହୋଇଥାଏ । ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଲୋକ ସଂଗ୍ରହ ନିମନ୍ତେ ସେ କର୍ମରେ

ପ୍ରକୃତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ସେହି ମହାପୁରୁଷମାନଙ୍କ ପରି ମୋତେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା କୌଣସି ଯୋଗ୍ୟବସ୍ତୁ ଅପ୍ରାପ୍ୟ ହୋଇନଥାଏ । ତଥାପି ମୁଁ ପଛରେ ଆସୁଥିବା ଅନୁୟାୟୀଙ୍କ ହିତ କାମନା ନିମନ୍ତେ କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଯଦି ମୁଁ କର୍ମ ନ କରିବି, ତେବେ ସମନ୍ତେ ବର୍ଣ୍ଣସଙ୍କର ହୋଇଯିବେ । ସୀ ମାନଙ୍କ ଦୁଷିତ ହେବା ଦ୍ୱାରା ବର୍ଣ୍ଣସଙ୍କର ସୃଷ୍ଟିହେବା ତ ଶୁଣିବାକୁ ମିଳୁଛି କିନ୍ତୁ ଏଠାରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଯଦି ସ୍ୱରୂପଣ୍ଟ ମହାପୁରୁଷ କର୍ମ ନ କରିବେ, ତେବେ ଲୋକେ ବର୍ଣ୍ଣ ସଙ୍କର ହୋଇଯିବେ । ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କୁ ନକଲ କରି ଆରାଧନାକୁ ବନ୍ଦ କରିଦେଲେ, ସେମାନେ ସେହି ପ୍ରକୃତିରେ ହିଁ ଭ୍ରମିତ ହେଉଥିବେ । ବର୍ଣ୍ଣ ସଙ୍କର ହୋଇଯିବେ କାରଣ ଏହି କର୍ମକୁ କରି ହିଁ ସେହି ପରମ ନୈଷର୍ମ୍ୟ ସ୍ଥିତିକୁ ଅର୍ଥାତ୍ ନିଜର ଶୁଦ୍ଧବର୍ଣ୍ଣ ପରିମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ପାଇପାରିବେ ।

**ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ତଥା କର୍ମ ଯୋଗ** – କର୍ମ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ତାହା ହେଉଛି, ନିୟତ କର୍ମ 'ଆରାଧନା' । କିନ୍ତୁ ତାହାକୁ କରିବାର ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ଦୁଇଟି । ନିଜର ଶକ୍ତିକ ବୃଝିବିଚାରି, ହାନି-ଲାଭର ନିର୍ଶ୍ୟନେଇ, ଏହି କର୍ମ କରିବା ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ଅଟେ । ଏହି ମାର୍ଗର ସାଧକ ଜଣିଥାଏ ଯେ, ଆଜି ମୋର ଏପରି ସ୍ଥିତି ରହିଛି, ଆଗକ ଏହି ଭୂମିକାରେ ପରିଶତ ହୋଇଯିବି । ତତ୍ପଣ୍ଟାତ୍ନ ନିଜର ସ୍ୱରପକ୍ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବି । ଏହି ଭାବନାକୁ ନେଇ ସେ କର୍ମରେ ପବ୍ର ହୋଇଥାଏ । ନିଜର ଶକ୍ତିର ଜ୍ଞାନ ରଖି ଚାଲିଥାଏ, ତେଣୁ କରି ତାକୁ ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗୀ କୁହାଯାଏ । ସମର୍ପଣ ସହିତ ସେହି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବା, ହାନି ଲାଭର ନିର୍ଶ୍ଚୟ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଉପରେ ରଖି ଚାଲିବା ହିଁ ନିଷାମ କର୍ମ ଯୋଗ ଅଟେ ଅଥବା ଭକ୍ତି ଯୋଗ ଅଟେ । ଏହି ଉଭୟଙ୍କ ପ୍ରେରକ ସଦ୍ଗୁରୁ ହିଁ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଗୋଟିଏ ହିଁ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଠାରୁ ଶିକ୍ଷାନେଇ କଣେ ସ୍ୱାବଲୟୀ ହୋଇ ସେହିକର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଅନ୍ୟ କଣେ ତାହାଙ୍କ ଠାରୁ ହିଁ ଶିକ୍ଷା ପ୍ରାପ୍ତ କରି ସେହି ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଠାରେ ନିର୍ଭର ରହି କର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ବାସ୍, ଏତିକି ହିଁ ଅନ୍ତର ରହିଥାଏ । ତେଶୁକରି ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶୀକୃଷ କହିଲେ - ହେ ଅର୍କ୍ତନ ! ସାଂଖ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ଯେଉଁ ପରମସତ୍ୟ ପାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ସେହି ପରମସତ୍ୟ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଯୋଗ ଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଯିଏ ଉଭୟ କର୍ମକୁ ଏକ ହିଁ ରୂପରେ ଦେଖିଥାଏ, ସେ ହିଁ ଯଥାର୍ଥ ଦ୍ରଷ୍ଟା ଅଟେ । ଉଭୟ ସାଧକଙ୍କୁ କ୍ରିୟା ବତାଉଥିବା ତର୍ତ୍ତଦର୍ଶୀ ସଦ୍ୱଗୁର କଣେ ହିଁ ହୋଇଥାନ୍ତି । ସେହି କ୍ରିୟା ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ତାହା ହେଉଛି ଆରାଧନା । କାମନା ଗୁଡିକର ତ୍ୟାଗ ଉଭୟେ କରିଥାନ୍ତି । ତାହାର ପରିଣାମ ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । କେବଳ କର୍ମର

ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ହିଁ ଦୁଇଟି ।

ଏକ ପରମାତ୍ଯା – ନିୟତ କର୍ମ ମନ ଏବଂ ଇନ୍ଦିୟର ଗୋଟିଏ ଅଡଃକ୍ୱିୟା ଅଟେ । ଯେତେବେଳେ କର୍ମର ଏପରି ହିଁ ସ୍ୱରୂପ, ତେବେ ବାହାରେ ମନ୍ଦିର୍, ମସ୍କିଦ୍, ଚର୍ଚ୍ଚ ବନାଇ ଦେବୀ ଓ ଦେବତାଙ୍କ ମୂର୍ତ୍ତିକୁ ପୂଜନ କରିବା କେତେ ଦୂର ଯଥାର୍ଥ । ଭାରତରେ ହିନ୍ଦୁ ବୋଲାଉଥିବା ସମାଜ (ବସ୍ତ୍ରତଃ ସେମାନେ ସନାତନ ଧର୍ମୀ ଅଟନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ପୂର୍ବଜ ମାନେ ପରମସତ୍ୟର ଶୋଧ କରି ଦେଶ, ବିଦେଶରେ ପ୍ରଚାର କଲେ ସେହି ପଥରେ ଚାଲୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ବିଶ୍ୱରେ କେଉଁଠାରେ ବି ରୁହନ୍ତୁ ନା କାହିଁକି ସେ ସନାତନ ଧର୍ମ ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ଏଭଳି ଗୌରବଶାଳୀ ହିନ୍ଦୁ ସମାଜ) କାମନା ମାନଙ୍କରେ ବିବଶ ହୋଇ ବିବିଧ ଭ୍ରାନ୍ତିରେ ପଡ଼ିଗଲା । ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ହେ ଅର୍କ୍ରନ ! ଦେବତାମାନଙ୍କ ସ୍ଥାନରେ ଦେବତା ନାମରେ କୌଣସି ଶକ୍ତି ନାହିଁ । ଯେଉଁଠାରେ ମନୁଷ୍ୟର ଶ୍ରଦ୍ଧା ହୋଇଥାଏ, ତାହାଙ୍କ ସମ୍ମୁଖରେ ଠିଆ ହୋଇ ମୁଁ ହିଁ ଫଳ ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ । ତାହାଙ୍କ ଶ୍ରଦ୍ଧାକୁ ପୃଷ୍ଟ କରିଥାଏ, କାରଣ ମୁଁ ହିଁ ସର୍ବତ୍ର ରହିଛି । କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କ ସେହି ପୂଜନ ଅବିଧି ପୂର୍ବକ । ସେମାନଙ୍କର ଫଳ ନାଶବାନ ଅଟେ । କାମନା ଦ୍ୱାରା ଯେଉଁ ମାନଙ୍କ ଜ୍ଞାନ ଅପହରଣ ହୋଇଯାଇଛି । ସେହି ମୃଢ ବୃଦ୍ଧି ପୁରୁଷ ହିଁ ଅନ୍ୟ ଦେବତାମାନଙ୍କ ପୂଜନ କରିଥାନ୍ତି । ସାଭ୍ସିକ ଲୋକେ ଦେବତାମାନଙ୍କ ପ୍ରଜନ କରିଥାନ୍ତି । ରାଜସିକ ଲୋକେ ଯକ୍ଷ ଓ ରାକ୍ଷସଙ୍କ ପୂଜନ କରିଥାନ୍ତି ତଥା ତାମସିକ ଲୋକେ ଭୂତ ପ୍ରେଡମାନଙ୍କ ପୂଜନ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ଘୋର ତପ ମଧ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ହେ ଅର୍କୁନ ! ସେମାନେ ଶରୀରରେ ସ୍ଥିତ ଭୂତ ସମୂଦାୟ ଏବଂ ଅତ୍ତଃକରଣରେ ସ୍ଥିତ ମୋତେ ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ପାଙ୍କୁ କୃଶ କରିଥାନ୍ତି, ନା କି ପୂଜନ କରିଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କୁ ନିଷ୍ଟୟ ଆସୁରୀ ସ୍ୱଭାବ ଯୁକ୍ତ ବୋଲି ତୂମେ କାଶ । ଏହାଠାରୁ ଆଉ ଅଧିକ ଶ୍ରୀକୃଷ କ'ଣ ବା କହିଥାତେ । ସେ ସଷ୍ଟ କଲେ- ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଇଶ୍ବର ସମୟ ପାଣୀମାନଙ୍କ ହୁଦୟରେ ରହିଛନ୍ତ । କେବଳ ତାହାଙ୍କ ଶରଣରେ ଯାଅ । ପୂଜାର ଷ୍ଟଳ ହୃଦୟ ହିଁ ଅଟେ । ବାହାରେ ନୁହଁ । ତଥାପି ଲୋକେ ପଥର,ପାଶି, ମନ୍ଦିର, ମସ୍ୱଳିଦ୍, ଦେବୀ ଓ ଦେବତାମାନଙ୍କ ପଛରେ ଲାଗିଥାନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ସହିତ ଶ୍ରୀକଷଙ୍କ ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ପ୍ରତୀମା ଗଠନ କରି ନେଇଥାନ୍ତି । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସାଧନା ଉପରେ ଚାଲୁଥିବା ତଥା ଜୀବନସାରା ମୂର୍ତ୍ତି ପୂଜାର ଖଣ୍ଡନ କରୁଥିବା ଭଗବାନ ବୁଦ୍ଧଦେବଙ୍କ ମୂର୍ତ୍ତି ମଧ୍ୟ ସେମାନଙ୍କ ଅନୁଯାୟୀମାନେ କାଳାନ୍ତରେ ଗଠନ କରି ପୂଜା କରି ଦୀପ ଜଳାଇବାରେ ଲାଗିଗଲେ । ଯେତେ ବେଳେ କି ବ୍ରଦ୍ଧଦେବ କହିଥିଲେ, ହେ ଆନନ୍ଦ ! ତଥାଗତଙ୍କ ଶରୀର ପୂଜାରେ ସମୟ ନଷ୍ଟ କର ନାହିଁ ।

ମନ୍ଦିର, ମସ୍କିଦ୍, ଚର୍ଚ୍ଚ, ତୀର୍ଥ, ମୂର୍ତ୍ତିସବୁ ତଥା ସ୍ମାରକ ଗୁଡ଼ିକରେ ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ମହାପୁରୁଷମାନଙ୍କ ସୁଡି ସଜାଇଥାଡି । ଯହାଦୃାରା ସେମାନଙ୍କ ଉପଲଞ୍ଚିମାନଙ୍କ ସ୍ମରଣ ହେଉଥିବ । ମହାପୁରୁଷ ମଧ୍ୟରେ ସ୍ତୀ ପୁରୁଷ ସମସ୍ତେ ହୋଇ ଆସୁଛନ୍ତି । ଜନକ ରାଜାଙ୍କ କନ୍ୟା ସୀତା ପୂର୍ବଜନ୍ମରେ ଗୋଟିଏ ବ୍ରାହ୍ମଣ କନ୍ୟାଥିଲେ । ନିଜର ପିତାଙ୍କ ପ୍ରେଣା ଦ୍ୱାରା ପରବୃହୁ ଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ନିମନ୍ତେ, ସେ ତପସ୍ୟା କଲେ କିନ୍ତୁ ସଫଳ ହୋଇନଥିଲେ । ଦ୍ୱିତୀୟ ଜନ୍ମରେ ସେ ଶ୍ରୀରାମଙ୍କୁ ପ୍ରାସ୍ତ କରିଥିଲେ ଏବଂ ଚିନ୍ନୟ, ଅବିନାଶୀ, ଆଦିଶକ୍ତି ନାମରେ ପ୍ରତିଷିତ ହେଲେ । ଠିକ୍ ଏହିପରି ରାଜକୁଳରେ ଉତ୍ପନ୍ନ ମୀରାବାଇଙ୍କ ଭିତରେ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଭକ୍ତି ପ୍ରଷ୍ଟଟନ ହେଲା । ସବୁକିଛି ତ୍ୟାଗ କରି ସେ ଭଗବାନଙ୍କ ଚିନ୍ତନରେ ଲାଗିଗଲେ । ବ୍ୟବଧାନକୁ ସହନ କରିବାକୁ ପଡ଼ିଲା ଏବଂ ସଫଳ ମଧ୍ୟ ହୋଇଗଲେ, ତାହାଙ୍କ ସ୍କୃତି ସ୍ଥିର ରଖିବା ନିମନ୍ତେ ମନ୍ଦିରର ନିର୍ମାଣ ହେଲା, ସ୍ମାରକ ନିର୍ମାଣ ହେଲା, ଯଦ୍ୱାରା ସମାଜ ତାହାଙ୍କ ଉପଦେଶ ଦ୍ୱାରା ଅନୁପ୍ରାଶିତ ହେବେ । ମୀରା, ସୀତା ଅଥବା ଏହି ପଥର ପ୍ରତ୍ୟେକ ମହାପୁରୁଷ ଆୟମାନଙ୍କ ଆଦର୍ଶ ରହିଛନ୍ତି । ଆମେ ସେମାନଙ୍କ ପଦଚିହ୍ନ ଅନୁସରଣ କରିବା ଉଚିତ । କିନ୍ତୁ ଏହାଠାରୁ ଅଧିକ ବଡ଼ ଭୁଲ୍ ବା କ'ଣ ହେବ, ଯଦି ଆମେ ସେମାନଙ୍କ ଶୀ ଚରଣରେ ପୃଷ୍ପ ସମର୍ପିତ କରି, ଚନ୍ଦନ ଲଗାଇ, ନିଜର କର୍ତ୍ତବ୍ୟର ଇତିଶୀ କରି ବସି ରହିବା ।

ପ୍ରାୟଃ ଯାହାର ଯିଏ ଆଦର୍ଶ ହୋଇଥାଏ, ତାହାର ମୂର୍ତ୍ତୀ, ଚିତ୍ର, କଠଉ, ତାହାଙ୍କ ଷାନ ଅଥବା ତାହାଙ୍କ ସଂବର୍ଭିତ କିଛି ମଧ୍ୟ ଦେଖିବା, ଶୁଣିବା ପରେ ମନରେ ଶୁଦ୍ଧା ପରିପୂରିତ ହୁଏ । ଏହା ଉଚ୍ଚିତ ମଧ୍ୟ । ଆମେ ମଧ୍ୟ ନିକ ଗୁରୁଭଗବାନଙ୍କ ଚିତ୍ରକୁ କୁଡ଼ା କଚଡ଼ାରେ ପକାଇ ପାରିବା ନାହିଁ । କାରଣ ସେ ଆୟର ଆଦର୍ଶ ଅଟନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ପ୍ରେରଣା ତଥା କଥାନୁସାରେ ଆମକୁ ଚାଲିବାକୁ ହେବ । ଯେଉଁ ସ୍ୱରୂପ ତାହାଙ୍କର ରହିଛି, କ୍ରମଶଃ ଚାଲି ସେହି ସ୍ୱରୂପର ପ୍ରାପ୍ତି ଆୟମାନଙ୍କ ଅଭିଷ୍ଟ ଅଟେ ଏବଂ ଏହା ହିଁ ତାହାଙ୍କ ଯଥାର୍ଥ ପୂକା ଅଟେ । ଏପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଠିକ୍ ଯେ, ଯିଏ ବସ୍ତୁତଃ ଆଦର୍ଶ ଅଟନ୍ତି, ତାହାଙ୍କୁ ନିରାଦର କରିବା ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ତାହାଙ୍କ ଉପରେ ପତ୍ର ପୁଷ୍ଟ ଚଢ଼ାଇ ଭକ୍ତି ମାନି ବସିଲେ, ସେତିକି ହଁ କଲ୍ୟାଣ ସାଧନ ମାନିଗଲେ, ଆୟେମାନେ ଲକ୍ଷ୍ୟ ରୁ ବହୁତ ଦୂର ଭଟକିଯିବା ।

ନିଜର ଆଦର୍ଶର ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିବା ତଥା ସେହି ପଥରେ ଚାଲିବା ଏବଂ ପ୍ରେରଣା ଗ୍ରହଣ କରିବା ନିମନ୍ତେ ହିଁ ସ୍ମାରକର ଉପଯୋଗ ହୋଇଥାଏ । ଭଲେ ତାହାକୁ ମନ୍ଦିର, ଆଶ୍ରମ, ମସ୍କିଦ୍, ଚର୍ଚ୍ଚ, ମଠ, ବିହାର, ଗୁରୁଦ୍ୱାର ତଥା କିଛି ମଧ୍ୟ ନାମ ଦିଆଯାଉ, ବଞ୍ଚୁତଃ ସେହି କେନ୍ଦ୍ରର ସୟକ୍ଷ ଯଦି ଧର୍ମ ସହିତ ରହିଛି, ତେବେ ଯାହାର ପ୍ରତିମା ରହିଛି, ତାହାଙ୍କ ଜୀବନରେ ସେହି ମହାପୁରୁଷ କ'ଶ କ'ଶ କରିଥିଲେ ? ଏବଂ କ'ଶ ପାଇଥିଲେ ? କିପରି ତପସ୍ୟ କରିଥିଲେ ? କିପରି ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥିଲେ ? କେବଳ ଏତିକି ହିଁ ଶିକ୍ଷା ପ୍ରହଣ କରିବା ନିମତ୍ତେ ଆୟେମାନେ ସେଠାକୁ ଯାଇଥାଉଁ ଏବଂ ଯିବା ମଧ୍ୟ ଆବଶ୍ୟକ । କିନ୍ତୁ ସେହି ସ୍ଥାନମାନଙ୍କରେ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ପଦ ଚିହ୍ନ କୁହାଯାଉ ନାହିଁ, କ୍ରିୟାନ୍ସିତ ଭାବ ଶିଖାଉ ନାହାଁତ୍ତି, କଲ୍ୟାଣ ବ୍ୟବସ୍ଥା ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉନାହିଁ, ତେବେ ସେହି ସ୍ଥାନ ଉପଯୁକ୍ତ ନୁହେଁ । ସେଠାରେ ଆପଣଙ୍କୁ କେବଳ ରୂଢି ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ, ଦାନପାତ୍ର ହିଁ ଦେଖିବାକୁ ମିଳିବ । ସେଠାକୁ ଯିବାଦ୍ୱାରା ଆପଣଙ୍କର ହି କ୍ଷତି ହୋଇଥାଏ । ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ରୂପରେ ଘରଘର, ସାହି ସାହିକୁ ଯାଇ ଉପଦେଶ ପହୁଞ୍ଚାବା ଅପେକ୍ଷା ସାମୁହିକ ଉପଦେଶ କେନ୍ଦ୍ର ରୂପରେ ଏହି ଧାର୍ମିକ ସଂସ୍ଥାମାନଙ୍କ ସ୍ଥାପନ କରାଯାଇଥିଲା । କିନ୍ତୁ କାଳାନ୍ତରରେ ଏହି ପ୍ରେରଣା ସ୍ଥଳରେ ହିଁ ମୂର୍ଭିପୂଳା ତଥା 'ରୂଢି' ଧର୍ମର ସ୍ଥାନ ଗ୍ରହଣ କରିନେଲା । ଏଠାରୁ ହିଁ ଭ୍ରମ ଉପ୍ଟ ହୋଇଗଲା ।

ଗ୍ରହ୍ଣ - ଏହିପରି ପୁଷ୍ତକମାନଙ୍କ ଅଧ୍ୟୟନ ଆବଶ୍ୟକ ଅଟେ । ଯହାଦ୍ୱାରା ଆପଣ ସେହି ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଟ କ୍ରିୟାକୁ ବୁଝିପାରିବେ, ଯାହାକୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ନିୟତ କର୍ମ ବୋଲି କହିଛନ୍ତି ଏବଂ ଯେବେ ଆପଣ ବୁଝିଯିବେ, ତେବେ ତୁରନ୍ତ କର୍ମରେ ଲାଗି ଯିବା ଉଚ୍ଚିତ । ଯଦି ବିସ୍ମୃତ ହୋଇଯିବ, ତେବେ ପୁନଃ ଅଧ୍ୟୟନ କରି ନିଅନ୍ତୁ, ଏପରି ନୁହଁ ଯେ, ପୁଷ୍ତକକୁ ସାମନାରେ ରଖି, ହାତଯୋଡ଼ି, ଅକ୍ଷତ, ଚନ୍ଦନ ଦ୍ୱାରା ସୁସଜ୍ଜିତ କରି ପୂଜା କରି ରଖିଦେବା । ପୁଷ୍ତକ ମାର୍ଗ ନିର୍ଦ୍ଦ୍ଦେଶକ ଏକ ଚିହ୍ନ ମାତ୍ର, ଯାହାକି ପୂର୍ତ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାଥିରେ ଯାଇଥାଏ । ଏହାକୁ ବିଚାରକରି ନିକର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଆଡ଼କୁ ଅଗ୍ରସର ହୋଇଯିବା ଉଚିତ । ଯେତେବେଳେ ଇଷ୍ଟଙ୍କୁ ହୃଦୟରେ ଧରି ରଖିପାରିବେ, ତେବେ ସେହି ଇଷ୍ଟ ହିଁ ପୁଷ୍ତକ ହୋଇ ପ୍ରେରଣା ଦେବେ । ସେତେବେଳେ ବାହ୍ୟ ପୁଷ୍ଟକର କାର୍ଯ୍ୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଏ । ଅତଃ ସ୍ମୃତିକୁ ସଜାଇ ରଖିବା ହାନିକାରକ ନୁହଁ । କିନ୍ତୁ ଏହି ସ୍ମୃତି ଚିହ୍ନର ପୂଜାଦ୍ୱାରା ହିଁ ସର୍ତ୍ତାଷ ହୋଇଯିବା ହିଁ ହାନିକାରକ ଅଟେ ।

ଧର୍ମ – ଅଧ୍ୟାୟ ୨/୧୬–୨୯ ରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ଅସତ୍ ବସ୍ତୁର ଅଷ୍ଟିତ୍ୱ ନାହିଁ ଏବଂ ସତ୍ ବସ୍ତୁର କେବେ ବି ଅଭାବ ନାହିଁ । ଏକ ପରମାତ୍ମା ହିଁ ସତ୍ୟ, ସନାତନ, ଶାଶୃତ, ଅଜର, ଅମର, ଅପରବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଅଟନ୍ତି । ଭପଶମ 381

କିନ୍ତୁ ସେହି ପରମାତ୍ସା ଅଚିତ୍ୟ ଏବଂ ଅଗୋଚର ଅଟନ୍ତି, ଚିତ୍ତର ତରଙ୍ଗରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ରହିଥାନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଚିତ୍ତ ନିରୋଧ କିପରି ହେବ ? ଚିତ୍ତ ନିରୋଧ କରି ସେହି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ବିଧି ବିଶେଷର ନାମ ହେଉଛି କର୍ମ । ଏହି କର୍ମକୁ କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ଦେବା ହିଁ ଧର୍ମ ଅଟେ, ଦାୟିତ୍ୱ ଅଟେ ।

ଅଧ୍ୟାୟ ୨/୪୦ରେ ରହିଛି – ହେ ଅର୍କୁନ । ଏହି କର୍ମ ଯୋଗରେ ଆରୟର ବିନାଶ ହୋଇନଥାଏ । ଏହି କର୍ମରୂପୀ ଧର୍ମର କିଞ୍ଚତମାତ୍ର ସାଧନ ଜନ୍ମମୃତ୍ୟୁର ମହାନ୍ ଭୟରୁ ଉଦ୍ଧାର କରିଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି କର୍ମକୁ କାର୍ଯ୍ୟରୂପ ଦେବା ହିଁ ଧର୍ମ ଅଟେ ।

ଏହି ନିୟତ କର୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧନ ପଥକୁ ସାଧକର ସ୍ୱଭାବରୁ ଉତ୍ପନ କ୍ଷମତାନୁସାରେ ଚାରୋଟି ଭାବରେ ବିଭକ୍ତ କରିଥିଲେ । କର୍ମକୁ ବିଚାର କରି ମନୁଷ୍ୟ ସେତେବେଳେ କର୍ମ କରିବା ପ୍ରାରୟ କରିଥାଏ, ସେହି ପ୍ରାରୟିକ ଅବସ୍ଥାକୁ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରାରୟିକ ସାଧକଙ୍କୁ ଶୁଦ୍ର କୁହାଯାଇଥାଏ । କୁମଶଃ ସାଧନ ବିଧି ଆୟଭକୁ ଆସିଗଲା ପରେ ସେହି ସାଧକ ବୈଶ୍ୟ ଶେଣୀରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯାଇଥାଏ । ସେହି ସାଧକଙ୍କ ଭିତରେ ପ୍ରକୃତିର ସଂଘର୍ଷକୁ ସାମନା କରିବା କ୍ଷମତା ଏବଂ ଶୌର୍ଯ୍ୟ ଆସିଯିବାପରେ ତଦ୍ରପ ହେବା କ୍ଷମତା ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଥାତ୍ ବାଞ୍ଚବିକ ଜାନକାରୀ, ବିଜ୍ଞାନ ଅର୍ଥାତ୍ ଈଶ୍ପରୀୟ ବାଣୀ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ଏବଂ ସେହି ଈଶ୍ପରୀୟ ଅଞ୍ଚିତ୍ରରେ ନିର୍ଭର ରହିବା ଭଳି ଯୋଗ୍ୟତା ଆସିଗଲା ପରେ ସେହି ସାଧକ ବ୍ରାହ୍ମଣ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ତେଶ୍ର କରି ଯୋଗେଶ୍ପର ଶ୍ୱୀକୃଷ ଅଧ୍ୟାୟ-୧୮/୪୬-୪୭ ରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ସ୍ୱଭାବରେ ପାପ୍ତ ହୋଇଥିବା କ୍ଷମତା ଅନୁସାରେ କର୍ମରେ ପୁବୃତ୍ତ ହେବା ହିଁ ସ୍ପଧର୍ମ ଅଟେ । ନିକୃଷ୍ଟ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ସ୍ୱଭାବରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ସ୍ୱଧର୍ମ ଶ୍ୱେୟୟର ଅଟେ ଏବଂ କ୍ଷମତା ଅର୍କିତ ନକରି ଅନ୍ୟର ଉକ୍ଲଷ୍ଟ କର୍ମକୁ ଆଚରଣ କରିବା ହାନିକାରକ ଅଟେ । ସ୍ପଧର୍ମରେ ମରିଯିବା ମଧ୍ୟ ଶ୍ଚେୟୟର, କାରଣ ବସ୍ତ ବଦଳାଇ ଦେଲେ ବଦଳାଇବା ବସ୍ତୁତଃ ବଦଳିଯାଇନଥାଏ । ତାହାଙ୍କ ସାଧନକ୍ରମ ପୁନଃ ସେଠାରୁ ପ୍ରାରୟ ହୋଇଯିବ, ଯେଉଁଠାରୁ ଛାଡ଼ିଯାଇଥିଲେ । ସୋପାନ କ୍ମେ ଚାଲି ସେ ପରମ ସିଦ୍ଧି, ଅବିନାଶୀ ପଦକ ପାପ୍ତ କରିନେବ ।

ଏହାକୁ ପୁନଃ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଯେଉଁ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ଠାରୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ଉତ୍ପତ୍ତି ହୋଇଛି, ଯିଏକି ସର୍ବତ୍ର ବ୍ୟାପ୍ତ, ସ୍ୱଭାବରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥିବା କ୍ଷମତାନୁସାରେ ତାହାକୁ ଭଲ ରୂପେ ପୂଜା କରି ମାନବ ପରମ ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ନିର୍ଣ୍ଣିତ କିୟାରେ ଗୋଟିଏ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଚିନ୍ତନବିଧିର ନାମ ହିଁ ଧର୍ମ ।

ଧର୍ମରେ ପ୍ରବେଶ କାହା ନିମନ୍ତେ ରହିଛି ? ତାହାକୁ ପାଳନ କରିବା କ୍ଷମତା କାହାର ରହିଛି ? ଏହାକୁ ଷଷ୍ଟ କରିବାକୁ ଯାଇ ଯୋଗେଶ୍ପର କହିଲେ – ହେ ଅର୍କୁନ ! ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁରାଚାରୀ ମଧ୍ୟ ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ଯଦି ମୋତେ ଭକୁଥାଏ, ମୋ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କାହାକୁ ମଧ୍ୟ ଭକନ କରୁନଥାଏ, କେବଳ ମୋର ହିଁ ଭକନ କରୁଥାଏ, ତେବେ କ୍ଷିପ୍ରଂ ଭବତି ଧର୍ମାତ୍ପା - ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଶିଘ୍ର ହିଁ ଧର୍ମାତ୍ପା ହୋଇଯାଏ । ତାହାର ଆତ୍ପା ଧର୍ମ ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଅତଃ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ଧର୍ମାତ୍ପା ସେ ଅଟେ, ଯିଏକି ଏକ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ଠାରେ ଏକନିଷ୍ଠ ଭାବେ ଲାଗି ରହିଥାଏ । ଧର୍ମାତ୍ପା ସେ ଅଟେ, ଯିଏ ଏକ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ନିୟତ କର୍ମର ଆଚରଣ କରିଥାଏ । ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଧର୍ମାତ୍ପା, ଯିଏକି ସ୍ୱଭାବରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ କ୍ଷମତାନୁସାରେ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ଶୋଧ ନିମନ୍ତେ ସଂଲଗ୍ଧ ରହିଥାଏ ।

ପରିଶେଷରେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ସର୍ବ ଧର୍ମାନ୍ ପରିତ୍ୟକ୍ୟ, ମାମେକଂ ଶରଣଂ ବ୍ରକ- ଅର୍ଥାତ୍ ହେ ଅର୍ଜନୁ ! ସମ୍ପୂର୍ଷ ଧର୍ମର ଚିନ୍ତାକୁ ତ୍ୟାଗକରି କେବଳ ଏକ ମୋର ହିଁ ଶରଣକୁ ଆସିଯାଅ । ଅତଃ ଏକ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ପ୍ରତି ସମର୍ପିତ ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ଧାର୍ମିକ ଅଟେ । ଗୋଟିଏ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଠାରେ ଶ୍ରଦ୍ଧାକୁ ଛିର କରିବା ହିଁ ଧର୍ମ ଅଟେ । ସେହି ଏକ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି ନିମନ୍ତେ ନିଷ୍ଟିତ କ୍ରିୟାକୁ କରିବା ହିଁ ଧର୍ମ ଅଟେ । ଏହି ଛିତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ମହାପୁରୁଷ, ଆତ୍ମତ୍ତ୍ର ମହାପୁରୁଷମାନଙ୍କ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ହିଁ ସୃଷ୍ଟିରେ ଏକ ମାବ୍ର ଧର୍ମ ଅଟେ । ତାହାଙ୍କ ଶରଣରେ ଯିବା ଉଚିତ୍ ଯେ, ସେହି ମହାପୁରୁଷ କିପରି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ କଲେ ? କେଉଁ ମାର୍ଗରେ ଚାଲିଥିଲେ ? ସେହି ମାର୍ଗ ସଦାସର୍ବଦା ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ସେହି ମାର୍ଗରେ ଚାଲିବା ହିଁ ଧର୍ମ ।

ଧର୍ମ ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ଆଚରଣର ବସ୍ତୁ ଅଟେ । ଏହି ଆଚରଣ କେବଳ ଗୋଟିଏ – ବ୍ୟବସାୟା**ମିକ ବୁଦ୍ଧିରେକେହ କୁରୁ ନନ୍ଦନ** ୨/୪୧ ଏହି କର୍ମ ଯୋଗରେ ନିଷ୍ଟୟାତ୍ମକ କ୍ରିୟା ଗୋଟିଏ ହିଁ ଅଟେ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ତେଷ୍ଟା ଏବଂ ମନର ବ୍ୟାପାର ମାନଙ୍କୁ ସଂଯମ କରି ଆତ୍ମାରେ ଅର୍ଥାତ୍ ପରାତ୍ପର ବ୍ରହ୍ମରେ ପ୍ରବାହିତ କରିବା ଧର୍ମ ଅଟେ ।(୪/୨୭)

ଧର୍ମାନ୍ତରଣ – ସନାତନ ଧର୍ମର ଆଦିଦେଶ ଭାରତରେ କୁରୀତିମାନ ଏହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବ୍ୟାପ୍ତ ହୋଇଗଲା ଯେ, ମୁସଲ୍ମାନମାନଙ୍କ ଆକ୍ରମଣ ସମୟରେ ତାହାଙ୍କ ଧର୍ମ, ଆକ୍ରାମକ ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କ ହାତରୁ ଏକଗ୍ରାସ ଅନ୍ନ ଏବଂ ମୁନ୍ଦାଏ, ପାଣି ପିଇବାରେ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବାରେ ଲାଗିଲା । ଧର୍ମଭ୍ରଷ୍ଟ ଘୋଷିତ ହଜାର ହିନ୍ଦୁମାନେ ଆତ୍ମହତ୍ୟା କଲେ । ଧର୍ମ ନିମନ୍ତେ ସେମାନେ ମରିବାର ଜାଣିଥିଲେ, କିନ୍ତୁ ଧର୍ମ କ'ଶ ବୁଝିପାରି

ନଥିଲେ । ଧର୍ମ ତ ଛ୍ରଆଛ୍ରତିରେ ପରିଶତ ହୋଇଥିଲା । ଲାଜକଳି ଲତାକ ଛ୍ରଇଁବା ପରେ ମଉଳି ଯାଇଥାଏ, କିନ୍ତୁ ହାତ ବାହାର କରିଦେବା କ୍ଷଣି ପ୍ରନଃ ପୂର୍ବାବସ୍ଥାକ ଆସିଯାଇଥାଏ । କିନ୍ତ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କ ସନାତନ ଧର୍ମ ତ ଏପରି ମଉଳି ଗଲା, ପୁନଃ କେବେ ବି ବିକର୍ଶିତ ହେଲା ନାହିଁ । ଯେଉଁ ସନାତନ ଆତ୍ପାକୁ ଭୌତିକ ବସ୍ତୁ ୟର୍ଶ ମଧ୍ୟ କରିପାରୁ ନାହିଁ । ତାହା କେବେ ଛୁଇଁବା, ଖାଇବାରେ ନଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ କି ? ଆପଣ ଖଣ୍ଡା ଦ୍ୱାରା ମରଡି ଏବଂ ଆପଣଙ୍କ ଧର୍ମ ଛଇଁବା ଦ୍ୱାରା ହିଁ ମରିଗଲା ? କ'ଶ ପ୍ରକୃତରେ ଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା କି ? କଦାପି ନୁହଁ । ଧର୍ମ ନାମରେ କୌଶସି କୁରୀତିମାନ ବଢିବାରେ ଲାଗି ରହିଥିଲା, ତାହା ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା । ଫିରୋଜ ତୁଗଲୋକଙ୍କ ଶାସନ କାଳରେ ବୟାନାଙ୍କ କାଜି ମୁଗିମୁଦ୍ଦିନ୍ ବ୍ୟବସ୍ଥା ଦେଇଥିଲେ ଯେ, ହିନ୍ଦୁମାନଙ୍କୁ ନିଜର ମୁହଁ ଖୋଲି ଦେବା ଆବଶ୍ୟକ । ଯଦି କେଉଁ ମ୍ରସଲ୍ମାନ ଛେପ ପକାଇବାକୁ ଚାହୁଁଛି, ତେବେ ସେହି ହିନ୍ଦୁ ଦୀନଦାର(ପବିତ୍ୱ) ହୋଇଯିବ ଅର୍ଥାତ୍ ଧାର୍ମିକ ହୋଇଯିବ , କାରଣ ସେମାନଙ୍କ ପାଖରେ କୌଣସି ଧର୍ମ ନାହିଁ , ସେ କ'ଶ ଖରାପ କହିଲେ ? ମୁହଁରେ ଛେପ ପକାଇଲେ ତ କେବଳ କଣେହିଁ ମ୍ବସଲ୍ମାନ ହୋଇଥାନ୍ତେ । କୁଅଁରେ ଛେପ ପକାଇବା ଦ୍ୱାରା ତ ହଜାର ସଂଖ୍ୟାରେ ମ୍ସଲ୍ମାନ ହୋଇଗଲେ । ବସ୍ତତଃ ସେ ଆଡତାୟୀ ଥିଲା ଅଥବା ସେହି ସମୟର ହିନ୍ଦ ସମାଜ ?

ସେଉଁମାନେ ଏହିପରି ଧର୍ମ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିଦେଲେ, କ'ଣ କୌଣସି ଧର୍ମକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିନେଲେ ? ହିନ୍ଦୁରୁ ମୁସଲ୍ମାନ ହୋଇଯିବା, ଅଥବା ଗୋଟିଏ ପ୍ରକାରର ବ୍ୟବଣ୍ଠାରୁ ଅନ୍ୟ ପ୍ରକାର ବ୍ୟବଣ୍ଠାକୁ ଚାଲିଯିବା ତ ଧର୍ମ ହୋଇନଥାଏ । ଏହିପରି ଯୋଜନାବଦ୍ଧ ଷଢଯନ୍ତ୍ରର ଉପାୟ ଗଠନ କରି ଯେଉଁମାନେ ତାହାଙ୍କୁ ବଦଳାଇ ଦେଲେ, କ'ଣ ସେମାନେ ଧର୍ମାତ୍ସା ଥିଲେ ? ସେମାନେ ତ ୟା ଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଅଧିକ କୁରୀତିର ଶିକାର ମାତ୍ର ଥିଲେ । ହିନ୍ଦୁ ସେଥିରେ ଯାଇ ଫସି ଗଲେ । ଅବିକସିତ ଏବଂ ଅବ୍ୟବସ୍ଥିତ ସମାଜକୁ ସଭ୍ୟ କରିବା ନିମନ୍ତେ ମହନ୍ତ୍ୱଦ, ବିବାହ, ଛାଡ଼ପତ୍ର, ସଭ୍ସାଧିକାର, ସୁଧ–ଲାଞ୍ଚ ନେବା–ଦେବା, ସାକ୍ଷୀ, ପ୍ରତିଜ୍ଞା, ପ୍ରାୟଣ୍ଠିତ, ରୋଜଗାର, ଖାଇବା ପିଲବା, ତାଲି ଚଳନ ବିଷୟରେ ଏକ ସାମାଜିକ ବ୍ୟବଣ୍ଠା ଦେଲେ ତଥା ମୂର୍ଭିପୂଜା, ଶିର୍କ(ଭଗବାନଙ୍କ ବ୍ୟତିତ ଅନ୍ୟ କାହାରି ନତମଣ୍ଡକ ହେବା) ବ୍ୟଭିତାର, ତୋରି, ମଦ, ଜୁଆ, ମାଁ ଓ ଜେଜେମା ଇତ୍ୟାଦିଙ୍କ ସହିତ ବିବାହ କରିବା ଉପରେ ପ୍ରତିବନ୍ଧ କରିଥିଲେ । ସମଲୈଙ୍ଗିକ ତଥା ରଜସ୍ୱଳା ମୈଥୁନକୁ ନିଷେଧ କରି ପର୍ବ ପର୍ବାଣୀମାନଙ୍କରେ ମଧ୍ୟ ଅବକାଶ ରଖିବାକୁ କହିଲେ । ସ୍ୱର୍ଗରେ ଅନେକ ସମବୟୟ

ଅସ୍ପର୍ଶ କୁଆଁରୀ ଝିଅ ମିଳିବେ ବୋଲି କିଶୋର ବାଳକଙ୍କୁ ପ୍ରଲୋଭନ ଦେଉଥିଲେ । ଏହା କୌଣସି ଧର୍ମ ନଥିଲା । ଏକ ପ୍ରକାର ସାମାଜିକ ବ୍ୟବଞ୍ଚା ଥିଲା । ଏପରି କିଛି କହି ସେ ବାସନାରେ ଡୁବି ରହିଥିବା ସମାଜକୁ ସେହି ଆଡୁ ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କରି ନିକ ଆଡ଼କୁ ଉନ୍ନୁଖ କରିଥିଲେ । ସ୍ତ୍ରୀମାନଙ୍କୁ ସେହି ସ୍ୱର୍ଗରେ କେତେ ପୁରୁଷ ମିଳିବେ ? ଏହାକୁ ସେ ବିଚାର ହିଁ କରି ନାହାଁନ୍ତି । ଏହା ସେମାନଙ୍କ ଦୋଷ ନଥିଲା, ଦୋଷ ତ ସେହି ଦେଶ–କାଳ ଏବଂ ପରିଷ୍ଥିତିର ଥିଲା । ଯେଉଁଥିରେ ସ୍ତ୍ରୀମାନଙ୍କ ଆକାଂକ୍ଷା ଉପରେ କାହାର ଧାନ ହିଁ ଯାଉନଥିଲା ।

ମହମ୍ପଦ ସାହାବ ଯାହାକୁ ଧର୍ମ ବୋଲି କହିଲେ ସେ ଆଡ଼କ କାହାର ଧାନ ହିଁ ନାହିଁ । ସେ କହିଲେ– ଯେଉଁ ପୁରୁଷଙ୍କ ଗୋଟିଏ ଶ୍ୱାସ ମଧ୍ୟ ସେହି ଖୁଦାଙ୍କ ନାମ ବିନା ବ୍ୟର୍ଥ ଚାଲିଯାଉଛି, ତାହାକୁ ଖୁଦା କାୟାମଉ(ସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରାରୟ) ରେ ସେପରି ହିଁ ପଚାରିଥାନ୍ତି, ଯେପରି କୌଣସି ପାପୀଙ୍କୁ ପାପ ବଦଳରେ ପଚରାଯାଏ । ଯାହାର ଦଣ୍ଡ ହେଉଛି ଚୀର ଦିନପାଇଁ ନରକ ଭୋଗ । କେତେକଣ ସଚ୍ଚା ମ୍ୟଲ୍ଲମାନ ଅଛନ୍ତି ? ଯେଉଁମାନଙ୍କ ଗୋଟିଏ ଶ୍ୱାସ ମଧ୍ୟ ଖାଲି ଯାଇନଥିବ ! କୋଟିକରେ କଦାଚିତ୍ କିଏ ଜଣେ ହିଁ ଥିବେ, ବାକି ସମଞଙ୍କ ଶ୍ୱାସ ତ ଖାଲି ହିଁ ଯାଇଥାଏ । ମହମ୍ମଦ କହିଲେ ଯେ, ଯିଏ କାହାରିକୁ କଷ୍ଟ ଦେଉନଥାଏ, ପଶୁମାନଙ୍କୁ କଷ୍ଟ ଦେଉନଥାଏ, ସେହି ପୁରୁଷ ଆକାଶକୁ ଖୁଦାଙ୍କର ଆଓ୍ୱାଜକୁ ଶୁଣି ପାରୁଥାଏ । ଏହା ସବୁ ସ୍ଥାନ ନିମନ୍ତେ ଉଦ୍ଧିଷ୍ଟ ଥିଲା । କିନ୍ତ କାଳାନ୍ତରରେ ଅନୁଯାୟୀମାନେ ଏହାର ଗୋଟିଏ ରାୟା ବାହାର କରିଦେଲେ ଯେ, ମକ୍କାରେ ଗୋଟିଏ ମସ୍କିଦ୍ ରହିଛି ଯେଉଁଥିରେ ଥିବା ସବୃଜ ଘାସକୁ ଉପ୍ଡାଇବା ମନା । ସେହି ମସ୍କିଦ୍ରେ କୌଣସି ପଶୁମାନଙ୍କୁ ମାରିବା ଉଚିତ୍ ନୁହଁ । ସେଠାରେ କାହାରିକ ମଧ୍ୟ କଷ୍ଟ ନଦେବା ଉଚ୍ଚିତ ଏବଂ ବିଷୟଟିକ ଏପଟେ ସେପଟେ କରି ବ୍ୟବସ୍ଥାପକଗଣ ପ୍ରନଃ ସେହି ଭୁଲ କରି ବସିଲେ । କ'ଣ ଖୁଦାଙ୍କ ଆବାଜ ଶୁଣିବା ପୂର୍ବରୁ ମହକ୍ଷଦ କୌଣସି ମସ୍କିଦ୍ ନିର୍ମାଣ କରିଥିଲେ ? କେବେ କେଉଁ ମସ୍କିଦ୍ରେ କୌଣସି ଆକାଶବାଣୀ ହେଇଥିଲା କି ? ଏହି ମସ୍ୱିକଦ୍ ସେମାନଙ୍କ ଧର୍ମସ୍ଥଳୀ ରହିଛି । ଯେଉଁଥିରେ ସେମାନଙ୍କର ସ୍ଥୃତି ସ୍ୱରକ୍ଷିତ ରହିଛି । ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ଆଶୟକ ତବରେଜ ଜାଶିଥିଲେ, ମନସୁର ଜାଶିଥିଲେ, ଇକ୍ବାଲ୍ ଜାଶିଥିଲେ କିନ୍ତୁ ସେମାନେ କେତେକ ଅନ୍ଧ ବିଶ୍ୱାସୀ ଲୋକଙ୍କ ଶିକାର ହେଲେ । ତାହାଙ୍କୁ ଦୁଃଖ-ଯାତନା ମଧ୍ୟ ଦିଆଗଲା । ଶୁକରାତକୁ ବିଷ ପିଆଇ ଦିଆଗଲା କାରଣ ସେ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ନାୟିକ କରି ଦେଉଥିଲେ । ଠିକ୍ ଏପରି ହିଁ ଆରୋପ ଯୀଶୁଖ୍ରୀଷ୍ଟଙ୍କ ଉପରେ ମଧ୍ୟ ଲାଗିଥିଲା । ତାଙ୍କୁ ଶୁଳୀ ଦିଆଯାଇଥିଲା । କାରଣ ସେ ଅବକାଶ ଦିନରେ ମଧ୍ୟ କାମ କରୁଥିଲେ । ଅନ୍ଧମାନଙ୍କ

ଦୃଷ୍ଟି ପ୍ରଦାନ କରୁଥିଲେ । ଏପରି ହିଁ ଭାରତରେ ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ଯେତେବେଳେ କୌଣସି ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷ ସତ୍ୟ ଆଡ଼କୁ ଇଙ୍ଗିତ କରନ୍ତି, ତେବେ ଏହି ମନ୍ଦିର, ମସ୍କିଦ୍, ମଠ, ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ଏବଂ ତୀର୍ଥମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଯେଉଁମାନଙ୍କ ଜୀବିକା ଚାଲିଥାଏ । ସେହିମାନେ ହାୟ-ହାୟ କରୁଥାନ୍ତି । ଅଧର୍ମ ଅଧର୍ମ କହି ରଡ଼ି ଛାଡୁଥାନ୍ତି । ଏହାଦ୍ୱାରା କାହାର ଲକ୍ଷେ, କୋଟିଏ ଆୟ ରହିଛି ତ କାହାର ଅନ୍ନପାଣିର ଆୟ ରହିଛି । ବାଞ୍ଚବିକତାର ପ୍ରଚାର ଦ୍ୱାରା ସେମାନଙ୍କର ଜୀବିକା ଉପରେ ପ୍ରତିବନ୍ଧ ସୃଷ୍ଟି ହେଉଛି । ସେମାନେ ସତ୍ୟକୁ ବୃଦ୍ଧି ହେଉଛି । ସେମାନେ ସତ୍ୟକୁ ବୃଦ୍ଧି ହେଉଛି । ସେମାନେ ସତ୍ୟକୁ ବୃଦ୍ଧି ହେବା ନିମନ୍ତେ ଦେଉ ନଥାନ୍ତି, ନା ଦେଇ ପାରିବେ । ଏହାର ଅତିରକ୍ତି ସେମାନଙ୍କ ବିରୋଧର ଅନ୍ୟ କୌଣସି କାରଣ ନଥାଏ । ବହୁକାଳ ପୂର୍ବରୁ ଏହି ସୁତି କାହିଁକି ଏକତ୍ରିତ ହୋଇଥିଲା । ଏହାର ଜ୍ଞାନ ସେମାନଙ୍କର ନାହିଁ ।

ଗୃହସ୍ପଙ୍କ ଅଧିକାର - ପ୍ରାୟ ଲୋକେ ପଚାରିଥାନ୍ତି ଯେ, ଯଦି କର୍ମର ସ୍ୱରୂପ ଏପରି ଯେଉଁଥିରେ ଏକାନ୍ତ ଦେଶର ସେବନ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସଂଯମ, ନିରନ୍ତର ଚିନ୍ତନ ଏବଂ ଧ୍ୟାନ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ, ତେବେ ଗୀତା ଗୃହସ୍ଥମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଅନୁପଯୋଗୀ । କେବଳ ସାଧୁମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ଉଦ୍ଧିଷ୍ଟ । କିନ୍ତୁ ଏପରି କିଛି ନୁହଁ । ଗୀତା ମୂଳତଃ ସେମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ, ଯିଏ ଏହି ପଥର ପଥିକ ଏବଂ ଅଂଶତଃ ସେମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଯେଉଁମାନେ ଏ ପଥରେ ଆଗ୍ରହୀ । ଗୀତା ପ୍ରତ୍ୟେକ ମାନବ ପାଇଁ ସମାନ ଭାବ ରଖିଥାଏ । ସଦ୍ଗୃହସ୍ଥମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ତ ଏହାର ବିଶେଷ ଉପଯୋଗ ରହିଛି, କାରଣ ସଦ୍ଗୃହସ୍ଥାଶ୍ରମରୁ ହିଁ କର୍ମର ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ ।

ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଥିଲେ – ହେ ଅର୍କୁନ । ଏହି ନିଷାମ କର୍ମଯୋଗ ପ୍ରାରୟର ବିନାଶ ହୋଇନଥାଏ । ଏହାର ଅନ୍ଧ ସାଧନ ମଧ୍ୟ ଜନ୍ମ ମୃତ୍ୟୁରୂପୀ ମହାନ୍ ଭୟରୁ ଉଦ୍ଧାର କରାଇଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଆପଣହିଁ କୁହନ୍ତୁ ଯେ, ଅନ୍ଧ ସାଧନ କିଏ କରିବ ? ଗୃହସ୍ଥ କରିବ ଅଥବା ବିରକ୍ତ ? ଗୃହସ୍ଥ ହିଁ ଏହା ନିମନ୍ତେ ଅନ୍ଧ ସମୟ ଦେଇପାରିବ । ଏହା ସେମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ଅଟେ । ଅଧ୍ୟାୟ ୪/୩୬ରେ କହିଲେ – ହେ ଅର୍କୁନ ! ଯଦି ତୁମେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପାପୀମାନଙ୍କ ଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଅଧିକ ପାପୀ ହୋଇଥିବ, ତଥାପି ଜ୍ଞାନରୂପୀ ନୌକା ଦ୍ୱାରା ନିଃସନ୍ଦେହ ପାର ହୋଇପାରିବ । ଅଧିକ ପାପୀ କିଏ ? ଯିଏ ଅନବରତ କର୍ମରେ ଲାଗି ରହିଛି ଅଥବା ଯିଏ ବର୍ତ୍ତମାନ ଲାଗିବାକୁ ଚାହୁଁଛି ? ଅତଃ ସଦ୍ଗୃହସ୍ଥାଶ୍ରମରୁ ହିଁ କର୍ମର ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ । ଅଧ୍ୟାୟ ୬/୩୭ – ୪୫ରେ ଅର୍କୁନ ପଚାରିଛନ୍ତି – ଭଗବାନ୍ ! ଶିଥିକ ପ୍ରୟତ୍ନସୁକ୍ତ ଶ୍ରଦ୍ଧାବାନ ପୁରୁଷ ପରମଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ନହୋଇ କେଉଁ ଦୁର୍ଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ? ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହିଲେ, ହେ ଅର୍କୁନ ! ଯୋଗ ଦ୍ୱାରା ବିଚଳିତ ହୋଇଯାଇଥିବା ଶିଥିକ ପ୍ୟତ୍ୱଶୀକ ପୁରୁଷର ମଧ୍ୟ କେବେ ବି

ବିନାଶ ହୋଇନଥାଏ । ଏହି ଯୋଗ ଭ୍ରଷ୍ଟ ସାଧକ ଶ୍ରୀମାନ୍ ଅର୍ଥାତ୍ ଶୁଦ୍ଧ ସତ୍ୟ ଆଚରଣ ଯୁକ୍ତ ଶ୍ରୀମାନ୍ଙ୍କ ଗୃହରେ ଜନ୍ମ ନେଇ ଯୋଗୀକ୍ରଳରେ ପ୍ରବେଶ ପାଏ । ସାଧନ ଆଡ଼କୁ ଆକର୍ଷିତ ହୁଏ ଏବଂ ଅନେକ ଜନ୍ମ ଅତିକ୍ରମ କରି ସେଠାରେ ହିଁ ପହଞ୍ଚ୍ ଯାଏ । ଯାହାର ନାମ ପରମଗତି ଅର୍ଥାତ ପରମଧାମ । ଏହିପରି ଶିଥିଳ ପ୍ରଯତ୍ନ କିଏ କରିଥାଏ ? ଯୋଗଭ୍ରଷ୍ଟ ହୋଇ ସେ କେଉଁ ଠାରେ ଜନ୍ମ ନେଇଥାଏ ? ଗୃହସ୍ଥ ହିଁ ତ ହୋଇଥାଏ । ସେଠାରୁ ହିଁ ସେ ସାଧନୋନୁ,ଖୀ ହୋଇଥାଏ । ଅଧ୍ୟାୟ ୯/୩୦ରେ ସେ କହିଲେ- ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁରାଚାରୀ ମଧ୍ୟ ଯଦି ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ମୋର ଭଜନ କରିଥାଏ, ତେବେ ସେ ସାଧି ହିଁ ଅଟେ । କାରଣ ସେ ନିଷ୍ଟିତ ପଥରେ ସାଧନ କରିବାରେ ଲାଗିଯାଇଛି । ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁରାଚାରୀ କିଏ ହୋଇଥିବ ? ଯିଏ ଭଜନରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଗଲା । ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଅଥବା ଯିଏ ବର୍ତ୍ତମାନ ସାଧନ ପାରୟ ହିଁ କରିନାହିଁ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ? ଅଧ୍ୟାୟ ୯/୩୨ ରେ କହିଲେ– ସ୍ତ୍ରୀ, ବୈଶ୍ୟ, ଶୁଦ୍ର ତଥା ପାପ ଯୋନୀଯୁକ୍ତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ମୋର ଆଶ୍ରିତ ହୋଇ ସାଧନ କରିବା ଦ୍ୱାରା ପରମଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ହିଦ୍ର ହେଉ, ମୁସଲ୍ମାନ କିୟା ଇସାଇ ହେଉ, ଶ୍ରୀକୃଷ ଏପରି କିଛି କହିନାହାଁନ୍ତି । ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁରାଚାରୀ ପାପୀ ହେଉନା କାହିଁକି ମୋର ଶରଣରେ ଆସି ପରମ ଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଅତଃ ଗୀତା ମାନବ ମାତ୍ର ନିମନ୍ତେ ହିଁ ଅଟେ । ସଦ୍ଗୃହସ୍ଥ ଆଶ୍ରମରୁ ହିଁ ଏହି କର୍ମର ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ । କ୍ରମଶଃ ଗୃହସ୍ଥ ହିଁ ଯୋଗୀ ହୋଇଥାଏ । ପୂର୍ଣ୍ଣତ୍ୟାଗୀ ହୋଇଯାଏ ଏବଂ ତତ୍ତ୍ୱର ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ କରି ପରମରେ ପ୍ରବେଶ ପାଇଯାଏ । ଯାହାକୁ ଶୀକୃଷ କହିଛନ୍ତି ଯେ, ଜ୍ଞାନୀ ମୋର ସ୍ପରପ ଅଟେ ।

ସ୍ତୀ – ଗୀତାନୁସାରେ ଶରୀର ଏକ ବସ୍ତ ଅଟେ । ଯେପରି ପୁରାତନ ବସ୍ତକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ମନୁଷ୍ୟ ନୂତନ ବସ୍ତ ଧାରଣ କରି ନେଇଥାଏ । ଠିକ୍ ସେହିପରି ଭୂତାଦିମାନଙ୍କ ସ୍ୱାମୀ ଆତ୍ପା ଏହି ଶରୀର ରୂପୀ ବସ୍ତକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ନୂତନ ଶରୀର ରୂପୀ ବସ୍ତ ଧାରଣ କରିନିଏ । ଆପଣ ପିଷ୍ଟ ରୂପରେ ସ୍ତୀ ହୁଅନ୍ତୁ କିନ୍ୟା ପୁରୁଷ । ଏହା କେବଳ ବସ୍ତର ହିଁ ଆକାର ଅଟେ ।

ସଂସାରରେ ପୁରୁଷ ଦୁଇ ପ୍ରକାରର, ଯଥା– କ୍ଷର ଓ ଅକ୍ଷର । ସମୟ ପ୍ରାଣୀଙ୍କ ଶରୀର କ୍ଷର ପୁରୁଷ ଅଥବା ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ପୁରୁଷ ଅଟେ । ମନ ସହିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନେ ଯେତେବେଳେ କୁଟସ୍ଟ ହୋଇଯାନ୍ତି, ସେତେବେଳେ ସେ ହିଁ ଅକ୍ଷର ପୁରୁଷ ଅଟନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ କେବେ ବି ବିନାଶ ହୁଏ ନାହିଁ । ଏହା ଭଜନର ଏକ ଅବସ୍ଥା ଅଟେ ।

ସ୍ତ୍ରୀମାନଙ୍କ ପ୍ରତି କେବେ ସମ୍ମାନ ତ କେବେ ଅପମାନର ଭାବନା ସମାକରେ ଚାଲିଆସୁଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଗୀତାର ଅପୌରୁଷେୟ ବାଶୀରେ ଏପରି ରହିଛି ଯେ, ଶୁଦ୍ର

ଅର୍ଥାତ୍ ଅନ୍ଥଞ୍ଜ, ବୈଶ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ ବିଧିପ୍ରାପ୍ତ ପୁରୁଷ, ସ୍ତୀ କିୟା ପୁରୁଷ ଯିଏ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ମୋର ଶରଣରେ ଆସି ପରମ ଗତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଅତଃ ଏହି କଲ୍ୟାଣ ପଥରେ ସ୍ତ୍ରୀମାନଙ୍କ ସେହି ସ୍ଥାନ ରହିଛି, ଯାହା ପୁରୁଷମାନଙ୍କର ରହିଛି ।

ଭୌତିକ ସମ୍ପୃଦ୍ଧି – ଗୀତା ପରମକଲ୍ୟାଣ ତ ଦେଇଥାଏ । ତତ୍ ସଙ୍ଗେ ସ୍ୱ ମନୁଷ୍ୟ ମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଆବଶ୍ୟକ ଭୌତିକ ବ୍ୟୁମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ବିଧାନ କରିଥାଏ । ଅଧ୍ୟାୟ୯/୨୦-୨୨ରେ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି ଯେ, ଅନେକ ଲୋକ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ବିଧିରେ ମୋତେ ପୂଜା କରି, ବଦଳରେ ସ୍ୱର୍ଗର କାମନା କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କୁ ବିଶାଳ ସ୍ୱର୍ଗ ଲୋକ ମଧ୍ୟ ମିଳିଥାଏ, ମୁଁ ଦେଇଥାଏ । ଯାହା କିଛି ମାଗନ୍ତି, ତାହା ମୋ ଠାରୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ, କିନ୍ତୁ ଭୋଗ ପଣ୍ଟାତ୍ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯିବ । କାରଣ ସ୍ୱର୍ଗର ଭୋଗ ମଧ୍ୟ ନଶ୍ୱର ଅଟେ । ସେମାନଙ୍କୁ ପୁନଃ ଜନ୍ମ ନେବାକୁ ହିଁ ପଡ଼ିଥାଏ । ହୁଁ : ମୋ ସହିତ ସମ୍ଭନ୍ଧ ରଖିଥିବା ଯୋଗୁଁ ସେମାନେ ନଷ୍ଟ ଡ ହୋଇନଥାନ୍ତି । କାରଣ ମୁଁ କଲ୍ୟାଣ ସ୍ୱରୂପ । ମୁଁ ସେମାନଙ୍କୁ ଭୋଗ ଦେଇଥାଏ ଏବଂ ଧିରେ ଧିରେ ସେମାନଙ୍କୁ ଭୋଗରୁ ନିଚ୍ଚର କରାଇ ପୁନଃ କଲ୍ୟାଣ ପଥରେ ଲଗାଇ ଦିଏ ।

ଷେତ୍ର - ଯେଉଁ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଶ୍ରୀମୁଖର ବାଣୀ ଏହି ଗୀତା ଅଟେ । ସେ ସ୍ୱୟଂ ପରିଚୟ ଦେଲେ - 'ଇଦଂ ଶରୀରଂ କୌନ୍ତେୟ ଷେତ୍ର ମିତ୍ୟଭି ଧ୍ୟତେ' । ହେ କୌନ୍ତେୟ ! ଏହି ଶରୀର ହିଁ ଷେତ୍ର ଅଟେ । ଯେଉଁଥିରେ ବୁଣିଥିବା ଭଲ ଏବଂ ମନ୍ଦ କର୍ମବୀକ ସଂୟାର ରୂପରେ କମା ହୋଇଥାଏ ଏବଂ କାଳାନ୍ତରରେ ସୁଖ ଦୁଃଖର ରୂପ ନେଇ ଭୋଗ ରୂପରେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ ଅଧମ ଯୋନିକୁ ନେଇଥାଏ ଯେତେବେଳେ କି ଦୈବୀ ସମ୍ପଦ ପରମ ଦେବ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଠାରେହିଁ ପ୍ରବେଶ ଦେଇଥାଏ । ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସାନିଧରେ ହିଁ ଏହି ଉଭୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ନିର୍ଣ୍ଣାୟକ ଯୁଦ୍ଧର ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ, ଏହା ହିଁ ଷେତ୍ର−ଷେତ୍ରଙ୍କର ଲଢାଇ ଅଟେ ।

ଟୀକାକାର କହନ୍ତି – ଗୋଟିଏ କୁରୁକ୍ଷେତ୍ର ବାହାରେ ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ମନର ଅନ୍ତରାଳରେ ରହିଛି । ଗୀତାର ଗୋଟିଏ ଅର୍ଥ ବାହାରେ ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ଭିତରେ ରହିଛି । କିନ୍ତୁ ଏପରି କିଛି ନାହିଁ । ବକ୍ତା ଗୋଟିଏ କଥା ହିଁ କହିଥାନ୍ତି କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୋତା ନିଜ ବୁଦ୍ଧିର ଅନୁରୂପ ହିଁ ଗ୍ରହଣ କରିପାରିଥାନ୍ତି । ତେଣୁ କରି ଅନେକ ଅର୍ଥ ପ୍ରତୀତ ହୋଇଥାଏ । ସାଧନ ରୂପରେ କ୍ରମଶଃ ଚାଲି ଯେଉଁ ପୁରୁଷ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ୟରରେ ପହଞ୍ଚ୍ୟାଏ, ତେବେ ଯେଉଁ ଦୃଶ୍ୟ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସମ୍ମୁଖରେ ଥିଲା, ସେହି ଦୃଶ୍ୟ ଉକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ସମ୍ମୁଖରେ ମଧ୍ୟ ରହିବ । ସେହି ମହାପୁରୁଷ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ମନୋଗତ ଭାବ ତଥା ଗୀତାର ସଙ୍କେତକୁ ବୁଝି ପାରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ଅନ୍ୟକୁ ମଧ୍ୟ ବୁଝାଇ ପାରନ୍ତି । ଗୀତାର ଗୋଟିଏ ମଧ୍ୟ ଖ୍ଳୋକ ବାହ୍ୟ ଚିତ୍ରଣ କରିନଥାଏ । ଖାଇବା, ପିଇବା, ପିହ୍ଦିବା, ରହିବା ଆପଣମାନେ ନିଷ୍ଟିତ କାଣିଥାନ୍ତି । ରହିବା ବ୍ୟବଣ୍ଠା, ମାନ୍ୟତା, ଲୋକ ରୀତି – ନୀତିରେ ଦେଶ – କାଳ ଏବଂ ପରିଣ୍ଡିତିମାନଙ୍କ ଅନୁକୂଳ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରକୃତି ହିଁ ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ । ଏଥିରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଆପଣମାନଙ୍କୁ କ'ଣ ବା ବ୍ୟବଣା ଦେବେ ? କେଉଁଠାରେ ଝିଅ ମାନଙ୍କର ବୃଦ୍ଧି ତ କେଉଁ ଠାରେ ସେମାନଙ୍କର ସଂଖ୍ୟା କମ୍ ରହିଥାଏ ପୁଣି କେଉଁଠାରେ ବହୁ ବିବାହ ହୋଇଥାଏ । କେଉଁଠାରେ ତ ବହୁତ ଭାଇର ଗୋଟିଏ ପତ୍ନୀ ଥାଏ । ଏଥିରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କେଉଁ ବ୍ୟବଣା ଦେବେ ? ଦ୍ୱିତୀୟ ବିଶ୍ୱଯୁଦ୍ଧ ପରେ ଜାପାନରେ ଜନସଂଖ୍ୟାର କମ୍ ହେବାର ସମସ୍ୟା ହୋଇଗଲା ତ ୩୦ପୁତ୍ରକୁ କନ୍ନ ଦେଇଥିବା କଣେ ମହିଳାଙ୍କୁ ମଦର – ଲ୍ୟାଣ୍ଡ ଅର୍ଥାତ୍ ଦେଶର ମାତା ନାମରେ ସମ୍ମାନିତ କରାଗଲା । ବୈଦିକ କାଳୀନ ଭାରତରେ ପ୍ରଥମେ ୧୦ଟି ସନ୍ତାନକୁ ଉତ୍ସନ୍ନ କରିବାର ବିଧାନ ରହିଥିଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ଗୋଟିଏ କିୟା ଦୁଇଟି ଛୁଆ ହୋଇଥିଲେ, ସେହି ପରିବାରକୁ ଆଦର୍ଶ ଣାନ ଦିଆଯାଏ । କଦାଚିତ୍ ସେମାନେ ନ ରହିଲେ ମଧ୍ୟ ଦେଶ ନିମନ୍ତେ ଚିନ୍ତାର ବିଷୟ ନ ହୋଇ, ସମସ୍ୟାର ସମାଧାନ ହୋଇଯାଏ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏଥିରେ କ'ଣ ବା ବ୍ୟବଣା ଦେବେ ?

ଶ୍ରେୟ - କାମ, କ୍ରୋଧ, ଲୋଭ, ମୋହର କୌଣସି ୟୁଲ୍-କଲେକ ଖୋଲା ଯାଇନାହିଁ । ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଏହି ବିକାରମାନଙ୍କରେ ଆଜିକାଲି ପିଲାମାନେ ବହୁତ ପ୍ରବୀଶ ଏବଂ ବୁଦ୍ଧିମାନ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏଥିରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ବା କ'ଶ ଶିକ୍ଷା ଦେବେ ? ଏହିସବୁ ତ ପ୍ରକୃତି ଦ୍ୱାରା ସଞ୍ଚାଳିତ । କେବେ ବେଦ ପଢାଯାଉଥିଲା, ଧନୁବେଦ, ଗଦାଯୁଦ୍ଧ ଶିକ୍ଷା ଦିଆଯାଉଥିଲା, ଆଜି ତାହାକୁ କିଏ ବା ଶିଖୁଛନ୍ତି ? ଆଜିକାଲି ତ ପିଞ୍ଚଲ୍, ଚଳାଇବାରେ ହୟସିଦ୍ଧ । ସ୍ପୟଂଚାଳିତ ଯନ୍ତ୍ରମାନଙ୍କ ଯୁଗ ହୋଇଗଲା । କେବେ ରଥ ସଞ୍ଚାଳନ ଶିଖିବାକୁ ପଡ଼ୁଥିଲା, ଘୋଡ଼ାମାନଙ୍କ ମଳ ଫୋପାଡ଼ିବାକୁ ପଡ଼ୁଥିଲା । କିନ୍ତୁ ଆଜି ମୋଟର ଗାଡିର ତେଲ ସାଫ କରିବାକୁ ପଡେ । ଏଥିରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କ'ଶ କହିବେ ? କହିବେ କି ଘୋଡ଼ାମାନଙ୍କୁ ଏପରି ସଫାକର, ସେପରି ଚଲାଅ । ବାହାରର ବ୍ୟବଣା ସେ ଆପଣଙ୍କୁ କିପରିବା ଦେବେ ? ପୂର୍ବେ ସ୍ୱାହା କହିବା ଦ୍ୱାରା ବର୍ଷା ହେଉଥିଲା, କିନ୍ତୁ ଆଜି ମନଇଛା ଫସଲ ଉପାର୍ଜନ କରାଯାଉଛି । ଯୋଗେଶ୍ୱର କହନ୍ତି ସେ, ଉତ୍ପନ୍ନ ଗୁଣ ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ପରବଶ ହୋଇ ପରିଛିତି ଅନୁସାରେ ଢଳି ରହୁଥାଏ । ଗୁଣ ସ୍ୱତଃ ସେମାନଙ୍କୁ ଢଳାଇ ନେବାରେ ସକ୍ଷମ ହୋଇଥାଏ । ଭୌତିକ ଶାସ୍ତ, ସମାକ ଶାସ୍ତ, ଶିକ୍ଷା ଶାସ୍ତ, ଅର୍ଥ ଶାସ୍ତ, ତର୍କଶାସ୍ତ, ଗଠନ ହିଁ କରୁଥାଏ । ଗୋଟିଏ ହିଁ ବସ୍ତୁ ଏପରି ରହିଛି, ଯାହାକୁ ମନୁଷ୍ୟ ଜାଣିନଥାଏ ଏବଂ ତା ସହିତ ପରିଚିତ ନଥାଏ ।

ଯାହା ତାହାଙ୍କ ନିକଟରେ ହିଁ ରହିଛି କିନ୍ତୁ ତାହା ବିସ୍ମୃତ ରହିଛି । ଗୀତା ଶୁଣିବା ପରେ ଅର୍କୁନଙ୍କ ସେହି ସ୍ମୃତି ଫେରି ଆସିଥିଲା । ସେହି ସ୍ମୃତି ହେଉଛି – ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ । ଯିଏ ହୃଦୟ ଦେଶରେ ଥାଇ ମଧ୍ୟ ବହୁତ ଦୂରରେ ହିଁ ରହିଛନ୍ତି । ତାହାଙ୍କୁ ମନୁଷ୍ୟ ପାଇବାକୁ ଚାହେଁ । କିନ୍ତୁ ରାଷ୍ଟା ପାଇ ନଥାଏ । କେବଳ କଲ୍ୟାଣ ପଥରେ ହିଁ ମନୁଷ୍ୟ ଅନଭିଜ୍ଞ । ମୋହର ଆବରଣ ଏତେ ଘନୀଭୂତ ଯେ, ସେ ବିଷୟ ବିଚାର କରିବାକୁ ହିଁ ସମୟ ମିଳୁନଥାଏ । ସେହି ମହାପୁରୁଷ ଆପଣଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ସମୟ ଦେଇଛନ୍ତି । ସେହି କର୍ମକୁ ଶଷ୍ଟ କଲେ, ଯାହାକୁ କରିବାର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଗୀତାରେ ରହିଛି । ଗୀତା ମୁଖ୍ୟତଃ ଏହା ହିଁ ଦିଏ । ଭୌତିକ ବସ୍ତୁ ମଧ୍ୟ ତାହାଙ୍କ ଠାରୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରେୟ ତୁଳନାରେ ପ୍ରେୟ ନଗଣ୍ୟ ଅଟେ ।

ଯୋଗ-ପ୍ରଦାତ। - ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ କଲ୍ୟାଣ ପଥର ଜାନକାରୀ, ତାହାର ସାଧନ ଏବଂ ତାହାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଠାରୁ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ଏଇଠି, ସେଇଠି ତୀର୍ଥମାନଙ୍କରେ ଭ୍ରମଣ କଲା ପରେ ମଧ୍ୟ ଅଥବା ବହୁତ ପରିଶ୍ରମ ହ୍ୱାରା ଏହା ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ ନାହିଁ, ସେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କୌଣସି ସଛ ହ୍ୱାରା ପ୍ରାପ୍ତ କରାଯାଏ ନାହିଁ । ଅଧ୍ୟାୟ ୩/୩୪ରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଠ କହିଲେ - ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ତୁମେ କୌଣସି ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯାଇ, ଭଲ ଭାବରେ ଦଣ୍ଡ ପ୍ରଣାମ କରି, ନିଷ୍ପପଟ ଭାବରେ ସେବାକରି, ପ୍ରଶ୍ନ ଦ୍ୱାରା ସେହି ଜ୍ଞାନକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କର । ପ୍ରାପ୍ତିର ଏକମାତ୍ର ଉପାୟ ହେଉଛି, କୌଣସି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସାନ୍ଧିଧ ଏବଂ ତାଙ୍କର ସେବା । ତାହାଙ୍କ ବଚନାନୁସାରେ ଚାଲି ଯୋଗର ସଂସିଦ୍ଧି କାଳରେ ନିକର ହୃଦୟରେ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତି ହୁଏ । ଅଧ୍ୟାୟ ୧୮/୧୮ରେ ସେ କହିଲେ, ପରିଜ୍ଞାତା – ଅର୍ଥାତ୍ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷ, ଜ୍ଞାନ – ଅର୍ଥାତ୍ ଜାଣିବାର ବିଧି ଏବଂ ଜ୍ଞେୟ – ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ସା, ଏ ତିନିହେଁ କର୍ମର ପ୍ରେରକ ଅଟନ୍ତି । ଅତଃ ଶ୍ରୀକଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ମହାପୁରୁଷ ହିଁ କର୍ମର ମାଧ୍ୟମ ହୋଇଥାନ୍ତି, ନା କି କୌଣସି ପୁୟକ । ପୁୟକ ତ କେବଳ ନକ୍କା ମାତ୍ର । ନକ୍କାକୁ ପଢିଲେ କେହି ନିରୋଗ ହୋଇନଥାନ୍ତି କରଂ ତାହାକୁ ବ୍ୟବହାର କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ।

ନରକ – ଅଧ୍ୟାୟ ୧୬/୧୬ରେ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦର ବର୍ଣ୍ଣନ କରିବା ସମୟରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ଯେ, ଅନେକ ପ୍ରକାରରେ ଭ୍ରମିତ ଚିଉଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ, ମୋହରେ ଜକଡ଼ି ହୋଇ, ଆସୁରୀ ସ୍ୱଭାବଯୁକ୍ତ ମନୁଷ୍ୟ ଅପବିତ୍ର ନରକରେ ପଡ଼ିଥାନ୍ତି । ପ୍ରଶ୍ମ ସ୍ୱଭାବିକ ଯେ, ନରକ କିପରି ଏବଂ ନରକ କାହାକୁ କୁହାଯାଏ ? ଏପରି କ୍ରମରେ ସମ୍ଭ କରୁଛନ୍ତି ଯେ, ମୋ ଠାରେ ଦ୍ୱେଷ ରଖୁଥିବା ନରାଧମ ମାନଙ୍କୁ ମୁଁ ବାରୟାର ଆସୁରୀ ଯୋନିରେ ପକାଇଥାଏ । ଏହା ହିଁ

ନିରକ ଅଟେ । ଏହି ନରକର ଦ୍ୱାରା କ'ଶ ? ସେ କହିଲେ ଯେ, କାମ, କ୍ରୋଧ ଓ ଲୋଭ, ନରକର ତିନୋଟି ଦ୍ୱାର । ଯେଉଁଥିରେ ଆସୁରୀ ସମ୍ପଦ ଗଠିତ ହୋଇଥାଏ । ଅତଃ ବାରୟାର କୀଟ ପତଙ୍ଗ ପଶୁ ଇତ୍ୟାଦି ଯୋନି ମାନଙ୍କରେ ଜନ୍ମ ନେବା ହିଁ ନରକ ଅଟେ ।

**ପିଶ୍ରଦାନ** – ପ୍ରଥମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ବିଷାଦଗ୍ରୟ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଆଶଙ୍କା ଥିଲା ଯେ, ଯୁଦ୍ଧଜନିତ ନର ସଂହାର ଦ୍ୱାର ପିତୃ ଲୋକ ପିଷଦାନ, ତର୍ପଣରୁ ବଞ୍ଚତ ହୋଇଯିବେ । ପିଡ଼ ଲୋକ ପଡିତ ହୋଇଯିବେ । ଏହା ଉପରେ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ– ହେ ଅର୍କ୍ତନ ! ତ୍ରମର ଏହି ଅଜ୍ଞାନ କେଉଁଠ ଆସିଲା ? ପିଣ୍ଡୋଦକ କିୟାକୁ ଯୋଗେଶ୍ବର ଅଜ୍ଞାନ ବୋଲି କହିଲେ ଏବଂ କହିଥିଲେ ଯେ, ଯେପରି ଜୀର୍ଣ୍ଣ-ଶୀର୍ଣ୍ଣ ବସ୍ତକୁ ତ୍ୟାଗକରି ମନ୍ଷ୍ୟ ନୃତନ ବସ୍ତ୍ର ଧାରଣ କରି ନେଇଥାଏ, ଠିକ ଏହିପରି ଏହି ଆତ୍ମା ଜୀର୍ଣ୍ଣ ଶରୀରକ ତ୍ୟାଗ କରି ତତ୍କାଳ ଶରୀରରୂପୀ ନବୀନ ବସ୍ତକ ଧାରଣ କରି ନିଏ । ଏଠାରେ ଶରୀର ଏକ ବସ୍ତ୍ର ମାତ୍ତ, ଯଦି ଆତ୍ସା କେବଳ ବସ୍ତ୍ରକ ହିଁ ବଦଳାଇଲା, ସେ ମରିନାହିଁ, ନଶ୍ପର ଶରୀରକୁ ହିଁ ବଦଳାଇଲା । ତାହାର ବ୍ୟବସ୍ଥା ପୂର୍ବବତ୍ ରହିଛି, ତେବେ ଭୋଜନ ଅର୍ଥାତ୍ ପିଷଦାନ, ଆସନ, ଶଯ୍ୟା, ସବାରୀ, ଆବାସ, ଜଳ ଇତ୍ୟାଦି ଦ୍ୱାରା କାହାକୁ ତୃପ୍ତ କରାଯାଏ । ଏହି କାରଣରୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଏହାକୁ ଅଜ୍ଞାନ ବୋଲି କହିଲେ । ଅଧ୍ୟାୟ ୧୫/୭ରେ ଏହାକୁ ପ୍ରନଃ କହୁଛନ୍ତି- ଏହି ଆତ୍ସା ମୋର ହିଁ ସନାତନ ଅଂଶ ଅଟେ, ସ୍ୱରୂପ ଅଟେ ଏବଂ ମନ ସହିତ ପାଞ୍ଚ ଇନ୍ଦିୟର କାର୍ଯ୍ୟ କଳାପଜନ୍ୟ ସଂସ୍କାରକୁ ନେଇ, ଅନ୍ୟ ଶରୀରକୁ ଧାରଣ କରିନିଏ ଏବଂ ମନ ସହିତ ଛଅ ଇନ୍ଦିୟ ଦ୍ୱାରା ଆଗାମୀ ଶରୀରରେ ବିଷୟ ଭୋଗକୁ ଭୋଗିଥାଏ । ଆତ୍ସା ଯେଉଁ ଶରୀରକୁ ଧାରଣ କଲା, ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ଭୋଗ ସାମଗୀ ଉପଲକ୍ଷ ରହିଥାଏ । ପ୍ରନଃ ପିଣ୍ଡଦାନ କାହିଁକି ଦିଆଯାଏ ?

ଏଠାରେ ଗୋଟିଏ ଶରୀରକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ଅନ୍ୟ ଏକ ଶରୀରକୁ ସେଠାରେ ଧାରଣ କରିଥାଏ । ସେ ସିଧା ସେହି ଶରୀରରେ ଯାଇଥାଏ, ମଧ୍ୟ ଭାଗରେ କୌଣସି ବିରାମ ହିଁ ନାହିଁ । କୌଣସି ୟାନ ଯଦି ନାହିଁ, ତେବେ ହକାର ପିଢି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପିଡ଼ ଲୋକଙ୍କୁ ଅନାଦିକାଳରୁ ପଡ଼ି ରହିବା ଏବଂ ତାହାଙ୍କ ଜୀବିକା ବଂଶ ପରମ୍ପରା ହାତରେ ନିର୍ଦ୍ଧରିତ କରିଥାଏ ତଥା ପିଞ୍ଜରାର ପକ୍ଷୀମାନଙ୍କ ପରି ସେମାନଙ୍କ ଭୋଜନ, ପତନ ଏକ ଅଜ୍ଞାନମାତ୍ ଅଟେ । ଏଣ୍ଡ ଶୀକୃଷ୍ଣ ଏହାକୁ ଅଜ୍ଞାନ କହିଲେ ।

ପାପ ଓ ପୁଣ୍ୟ – ଏହି ପ୍ରଶ୍ନ ଉପରେ ସମାକରେ ଅନେକ ଭ୍ରାନ୍ତି ରହିଛି । କିନ୍ତୁ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ରକଗୁଣରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ଏହି କାମ କ୍ରୋଧ ଭୋଗ

ଦ୍ୱାର। କେବେ ମଧ୍ୟ ତୃପ୍ତ ହେଉନଥିବା ମହା ପାପୀ ଅଟନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ କାମ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ପାପୀ ଅଟେ । ପାପର ଉଦ୍ଗମ କାମ ଅଟେ ଅର୍ଥାତ୍ କାମନା ଅଟେ । ଏହି କାମନା ସମୂହ କେଉଁଠାରେ ରହିଥାଏ ? ଶ୍ରୀକୃଷ କହୁଛନ୍ତି – ଇନ୍ଦ୍ରିୟ, ମନ ଓ ବୃଦ୍ଧି ଏହାର ବାସ୍ତ୍ଷାନ ଅଟେ । ଯେତେବେଳେ ବିକାର ଶରୀରରେ ନାହିଁ, ମନରେ ରହିଥାଏ, ତେବେ ଶରୀରକୁ ଧୋଇବା ଦ୍ୱାରା କ'ଶ ହେବ ?

ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ଏହି ମନର ଶୁଦ୍ଧି ନାମକପ, ଧ୍ୟାନ, ସମକାଳୀନ କୌଣସି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସେବା ଦ୍ୱାରା, ତାହାଙ୍କ ପ୍ରତି ସମର୍ପଣ ଦ୍ୱାରା ହୋଇଥାଏ । ଯାହାଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ସେ ୪/୩୪ରେ ପ୍ରୋସାହିତ କରୁଛନ୍ତି ଯେ, ତଦ୍ବିଦ୍ଧି ପ୍ରଶିପାତେନ– ସେବା ଓ ପ୍ରଶ୍ନ କରି ସେହି ଜ୍ଞାନକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କର । ଯାହା ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପାପ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ ।

ଅଧ୍ୟାୟ ୩/୧୩ରେ ସେ କହିଲେ ଯେ, ଯଜ୍ଜର ଅବଶିଷ୍ଟ ଅନ୍ନକୁ ଖାଉଥିବା ସିଷ୍ଟକନ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପାପରୁ ମୁକ୍ତି ପାଆଡି ଏବଂ ଯିଏ ଶରୀର ନିମତ୍ତେ କାମନା କରିଡି, ସେହି ପାପୀକନ ପାପକୁ ହିଁ ଖାଆଡି । ଏଠାରେ ଯଜ୍ଜ ଚିନ୍ତନର ଏକ ନିଷ୍ଟିତ କ୍ରିୟା । ଯାହାଦ୍ୱାରା ମନରେ ନିହିତ ଚରାଚର ଜଗତର ସଂଷ୍କାର କଳି ଯାଏ । କେବଳ ବ୍ରହ୍ମ ହିଁ ଅବଶିଷ୍ଟ ରହିଥାଏ । ଅତଃ ଶରୀର ଜନ୍ମ ହେବାର ଯେଉଁ କାରଣ ରହିଛି, ତାହା ହିଁ ପାପ ଅଟେ ଏବଂ ଯାହା ସେହି ଅମୃତ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଦେଇଥାଏ, ଯାହାର ପଷ୍ଟାତ୍ କେବେ ବିଶରୀର ଧାରଣ କରିବାକୁ ପଡେନାହିଁ, ତାହାହିଁ ପ୍ରଣ୍ୟ ଅଟେ ।

ଅଧ୍ୟାୟ ୭/୨୯ରେ ସେ କହୁଛନ୍ତି - ମୋର ଶରଣ ହୋଇ କରା - ମରଣ ଏବଂ ବୋଷରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇବା ନିମନ୍ତେ ଯତ୍ନ କରୁଥିବା ପୁଣ୍ୟକର୍ମା, ଯେଉଁ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ପାପ ନଷ୍ଟ ହୋଇଗଲା, ସେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କୁ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମକୁ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଧ୍ୟାତ୍ୟ ତଥା ଭଲରୁପେ ମୋତେ କାଣିଥାନ୍ତି ଏବଂ ମୋତେ କାଣି ମୋ ଭିତରେ ହିଁ ସ୍ଥିତ ରହିଥାନ୍ତି । ଅତଃ ତାହା ପୁର୍ଣ୍ୟ କର୍ମ ଅଟେ, ଯାହା କରା ମରଣ ଏବଂ ଦୋଷମାନଙ୍କରୁ ଉର୍ଦ୍ଧକୁ ଉଠାଇ ଶାଶ୍ୱତ କାନକାରୀ ଏବଂ ସେଥିରେ ସଦା ସର୍ବଦା ସ୍ଥିତି ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ ଏବଂ ଯାହା କନ୍ନ - ମୃତ୍ୟୁ, କରା - ମରଣ, ଦୁଃଖ - ଦୋଷର ପରିଧିରେ ଘୁରାଇ ରଖେ, ତାହା ହିଁ ପାପ କର୍ମ ଅଟେ ।

ଅଧ୍ୟାୟ ୧୦/୩୯ରେ କହୁଛନ୍ତି, ଯିଏ ମୋତେ କନ୍ନ ମୃତ୍ୟୁ ରହିତ, ଆଦି ଅନ୍ତ ରହିତ, ତଥା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଲୋକର ମହାନ୍ ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ସହିତ ବିଦିତ କରି ଦେଇଥାଏ, ସେହି ପୁରୁଷ ମରଣଧର୍ମା ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଜ୍ଞାନବାନ୍ ଅଟେ ଏବଂ ଏପରି ଜାଣିବା ବ୍ୟକ୍ତି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପାପରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଅତଃ ସାକ୍ଷାତ୍କାର ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପାପରୁ ନିବୃତ୍ତି ମିଳିଥାଏ । ସାରଂଶତଃ ବାରୟାର କନ୍ନ ମୃତ୍ୟୁର କାରଣ ହିଁ ପାପ ଅଟେ ଏବଂ ଯିଏ ସେଥିରୁ ବାହାର କରାଇ ଶାଶ୍ୱତ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ଆଡ଼ୁକ ନେଇଯାଏ, ପରମ ଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରାଏ, ତାହାହିଁ ପୂଣ୍ୟ କର୍ମ ଅଟେ । ସତ୍ୟ କହିବା, କେବଳ ନିଜ ପରିଶ୍ରମକୁ ହିଁ ଖାଇବା । ସ୍ତ୍ରୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମାତୃଭାବ, ସଜୋଟ ଇତ୍ୟାଦି ମଧ୍ୟ ଏହି ପୁଣ୍ୟ କର୍ମର ସହାୟକ ଅଙ୍ଗ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ସର୍ବୋକୃଷ୍ଟ ପୂଣ୍ୟ ହେଉଛି – ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ପ୍ରାପ୍ତି । ଯାହା ଏକମାତ୍ର ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ପ୍ରତି ଶ୍ରଦ୍ଧାକୁ ଭଗ୍ନ କରାଏ, ତାହା ହିଁ ପାପ ଅଟେ ।

ସମୟ ସନ୍ଥ ଏକ – ଅଧ୍ୟାୟ ୪/୧ରେ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ ଯେ, ଏହି ଅବିନାଶୀ ଯୋଗକୁ କଳ୍ପର ଆଦିରେ ମୁଁ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ପ୍ରତି କହିଥିଲି । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ପୂର୍ବକାଳୀନ ଇତିହାସ ଅଥବା ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଶାସ୍ତରେ କୃଷ ନାମର ଉଲ୍ଲେଖ ମିଳିନଥାଏ ।

ବାୟବରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ଜଣେ ପୂର୍ଷ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଥିଲେ । ସେ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଏବଂ ଅବିନାଶୀ ଭାବର ଥିତି ଯୁକ୍ତ ମହାପୁରୁଷ ଥିଲେ । ଯେବେ ବି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ସହିତ ସଂଯୋଗ ହେବା କ୍ରିୟା ଅର୍ଥାତ୍ ଯୋଗର ସୂତ୍ରପାତ ହୋଇଛି ତେବେ ଏହି ଛିତିଯୁକ୍ତ କୌଣସି ମହାପୁରୁଷ ହିଁ କରିଥାନ୍ତି । ଭଲେ ସେ ଶ୍ରୀରାମ ଅଥବା ଋଷି କରଥୁସ୍ର ହୋଇଥାନ୍ତୁ ନା କହିଁକି ? ପରବର୍ତ୍ତୀକାଳରେ ଏହି ଉପଦେଶ, ଯିଶୁଖ୍ରୀଷ୍ଟ, ମହମ୍ମଦ, ଗୁରୁ ନାନକ ଇତ୍ୟାଦି ଯାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ତାହାକୁ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ବାଣୀ ହିଁ କହାଯିବ ।

ଅତଃ ସମୟ ମହାପୁରୁଷ ଏକ ଅଟନ୍ତି । ସମୟେ ସେହି ଗୋଟିଏ ବିନ୍ଦୁକୁ ସ୍ୱର୍ଶ କରି ହିଁ ସ୍ୱରୂପକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏହି ପଦ କୌଣସି ବିରଳ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଅନେକ ମହାପୁରୁଷ ଏହି ପଥରେ ଚାଲିଥାନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ଯେବେ ବି ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାନ୍ତି । ସେହି ଗୋଟିଏ ପଦକୁ ହିଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏହିପରି ଅବସ୍ଥା ପ୍ରାପ୍ତ ସଛଙ୍କ ଶରୀର ଗୋଟିଏ ରହିବା ବାସଗୃହ ସଦୃଶ ହୋଇଥାଏ । ସେ ଶୁଦ୍ଧ ଆତ୍ମ ସ୍ୱରୂପ ଅଟନ୍ତି, ଏପରି ସ୍ଥିତିଯୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ଯଦି କେବେ କିଛି କହିଥାନ୍ତି, ତେବେ ଏହା ଯୋଗେଶ୍ୱରଙ୍କ ବାଣୀ ହିଁ ହୋଇଥାଏ ।

ସଛମାନେ କେଉଁଠି ନା କେଉଁଠି ତ ଜନ୍ମ ଅବଶ୍ୟ ନେଇଥାନ୍ତି । ଭଲେ ପୂର୍ବରେ ହେଉ ଅଥବା ପଷ୍ଟିମରେ ଶ୍ୟାମ ଅଥବା ଶ୍ୱେତ ପରିବାରରେ, ପୂର୍ବ ପ୍ରଚଳିତ କୌଣସି ଧର୍ମାବଲୟୀମାନଙ୍କ ଗହଶରେ ଅଥବା ଅବାଧ ସମାଜରେ, ସାମାନ୍ୟ ଜୀବନ ବ୍ୟତୀତ କର୍ଥବା ଗରୀବ ଅଥବା ଧନୀ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ଗୃହରେ ଜନ୍ମ ନେଇ ମଧ୍ୟ ସଛ

ସେମାନଙ୍କର ପରମ୍ପରାଯୁକ୍ତ ହୋଇନଥାଏ । ସେ ତ ନିକର ଲକ୍ଷ୍ୟ- ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ହୃଦୟରେ ଧାରଣ କରି ସ୍ୱରୂପ ଆଡ଼କୁ ଅଗ୍ରସର ହୋଇଯାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱରୂପ ସହିତ ଏକାକାର ହୁଅନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ଉପଦେଶ ମାନଙ୍କରେ ଜାତି-ପାତି, ବର୍ଣ୍ଣ-ଭେଦ, ଧନୀ-ଗରୀବର ପ୍ରାଚୀର ରହିନଥାଏ । ଏପରି କି ସେମାନଙ୍କ ଡୃଷିରେ ସ୍ତୀ-ପୁରୁଷଙ୍କ ଭେଦ ମଧ୍ୟ ରହିନଥାଏ । (ଦେଖନ୍ତୁ ଗୀତା-୧୫/୧୬ ଦ୍ୱାବିମୌ ପୁରୁଷୌଲୋକେ)

ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ପରେ ସେମାନଙ୍କ ଅନୁୟାୟୀ ଏକ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ଗଠନ କରି ସଙ୍କୁଚିତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । କୌଣସି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ କିଛି ଅନୁୟାୟୀ ୟୁହୁଦି ହୋଇଥାନ୍ତି, ତ ଅନ୍ୟ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ କିଛି ଅନୁୟାୟୀ ଇସାଇ, ହୁଅନ୍ତି । ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଅନୁୟାୟୀ ମୁସଲମାନ୍, ସନାତନୀ ଇତ୍ୟାଦି ହୋଇଯାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଏହିପରି ବାଡ଼ଦେବାରେ ସଛଙ୍କର କୌଣସି ଆଶୟ ନଥାଏ । ସଛ ନା ତ କୌଣସି ସାମ୍ପ୍ରଦାୟର ନା କୌଣସି କାତିର । ସଛ ତ ସଛ ହିଁ ଅଟନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କୁ କୌଣସି ସାମାଳିକ ସଙ୍ଗଠନରେ ଗଣନା କରନ୍ତ ନାହିଁ ।

ଅତଃ ସଂସାରରେ ସଛ ଯେକୌଣସି ସ୍ଥାନରେ ଜନ୍ମ ନେଇଥାନ୍ତୁ ନା କାହିଁକି, ଯେକୌଣସି ସମାଜରେ ଜନ୍ମ ନେଇଥାନ୍ତୁ ନା କାହିଁକି, ଯେ କୌଣସି ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ଲୋକ ତାଙ୍କର ଅଧିକ ପୂଜା କଲେ ସୁଦ୍ଧା, କୌଣସି ସମ୍ପ୍ରଦାୟିକ ପ୍ରଭାବରେ ଆସି ଏପରି ସଛଙ୍କ ଆଲୋଚନା କରିବା ଉଚ୍ଚିତ ନୁହେଁ । କାରଣ ସେମାନେ ନିରପେକ୍ଷ ଅଟନ୍ତି । ସଂସାରର ଯେ କୌଣସି ସ୍ଥାନରେ ଜନ୍ମ ନେଇଥିବା ସଛ ନିନ୍ଦାର ପାତ୍ର ନୁହଁନ୍ତି । ଯଦି ଏପରି କେହି କରିଥାନ୍ତି, ତେବେ ସେ ନିଜ ଭିତରେ ସ୍ଥିତ ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ପରମାତ୍ଯାଙ୍କୁ ହିଁ ଦୁର୍ବଳ କରିଥାନ୍ତି । ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଠାରୁ ଦୂରେଇ ଯାଆନ୍ତି । ସ୍ୱୟଂ ନିଜର କ୍ଷତି କରନ୍ତି । ସଂସାରରେ ଜନ୍ମ ନେଇଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଯଦି ଆପଣଙ୍କର କେହି ପ୍ରକୃତ ହିତୈଷି ଅଛନ୍ତି, ତ ସେ ହେଉଛନ୍ତି କେବଳ ସଛ । ଅତଃ ତାହାଙ୍କ ପ୍ରତି ସହୃଦୟତା ରଖିବା ସଂସାରର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଲୋକମାନଙ୍କ ମୌଳିକ କର୍ଭବ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ସେଥିରୁ ବଞ୍ଚୁତ ହେବା ଅର୍ଥ ନିଜକୁ ଧୋକ୍କାରେ ପକାଇବା ।

ବେଦ – ଗୀତାରେ ବେଦ ଶବ୍ଦର ବର୍ଣ୍ଣନା ବହୁତ ଥର ଆସିଛି । କିନ୍ତୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବେ କହିବାକୁ ଗଲେ ତାହା ମାର୍ଗ ନିର୍ଦ୍ଦେଶକ ଚିହ୍ନ ମାତ୍ର । ଗନ୍ତବ୍ୟ ଷ୍ଟାନରେ ପହଞ୍ଚ୍ଚଗଲା ପରେ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ତାହାର ଉପଯୋଗ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଅଧ୍ୟାୟ ୨/୪୫ରେ ଶ୍ରୀକୃଷ କହିଲେ– ହେ ଅର୍କୁନ ! ବେଦ ତିନିଗୁଣ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ହିଁ ପ୍ରକାଶ କରନ୍ତି । ତୁମେ ବେଦର କାର୍ଯ୍ୟ କ୍ଷେତ୍ରରୁ ଉପରକୁ ଉଠ ! ଅଧ୍ୟାୟ ୨/୪୬ରେ ସେ କହିଲେ ଯେ, ଚାରିଆଡୁ ସ୍ପଚ୍ଛ ଜଳାଶୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲା ପରେ ଛୋଟ

କଳାଶୟରେ ମନୁଷ୍ୟର ଯେତିକି ପ୍ରୟୋଜନ ରହେ, ଉଚ୍ଚିତ ରୂପେ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ଜ୍ଞାତା ପୁରୁଷ ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ରାହ୍ମଣମାନଙ୍କ ବେଦରେ ସେତିକି ହିଁ ପ୍ରୟୋଜନ ରହେ । କିନ୍ତୁ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ତ ତାହାର ଉପଯୋଗ ରହିଥାଏ । ଅଧ୍ୟାୟ ୮/୨୮ରେ କହିଲେ – ହେ ଅର୍କୁନ ! ମୋତେ ତତ୍ତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ୟକ୍ ରୂପରେ କାଣିଯିବା ପରେ ଯୋଗୀପୁରୁଷ ବେଦ, ଯଜ୍ଜ, ତପ ଓ ଦାନ ଇତ୍ୟାଦି ପୁଣ୍ୟଫଳକୁ ପାର କରି ସନାତନ ପରମପଦକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଯୋ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବେଦ ଜୀବିତ ରହିଛି, ଯଜ୍ଜ କରିବା ଶେଷ ରହିଥାଏ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସନାତନ ପରମପଦର ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇନଥାଏ, ଅଧ୍ୟାୟ ୧୫/୧୦ରେ କହିଲେ ଯେ, ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ପରମାତ୍ୟା ହିଁ ଯାହାର ମୂଳ, ତଳକୁ କାଟପତଙ୍ଗ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରକୃତି ହିଁ ଯାହାର ଶାଖା ପ୍ରଶାଖା, ସଂସାର ଏପରି ଏକ ଅଶ୍ୱତଥି ଅବିନାଶୀ ବୃକ୍ଷ ଅଟେ । ଯିଏ ଏହାକୁ ମୂଳ ସହିତ ଜାଣିଥାଏ, ସେ ହିଁ ବସ୍ତୁତଃ ବେଦର ଜ୍ଞାତା ଅଟନ୍ତି । ଏହି ଅନୁଭବର ସ୍ରୋତ କେବଳ ମାହାପୁରୁଷ ହିଁ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଭଜନ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ । ପୁଷ୍ଟକ ଏବଂ ପାଠଶାଳା ମଧ୍ୟ ସେମାନଙ୍କ ଆଡ଼କୁ ହିଁ ପ୍ରେରିତ କରାଏ ।

ଓମ୍ – ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶନରେ 'ଓମ୍' କପର ବିଧାନ ହୋଇଥିବା ମିଳୁଛି । ଅଧ୍ୟାୟ୭/୮ରେ ଓମ୍କାର ମୁଁ ଅଟେ । ୮/୧୩ରେ ଓମ୍ର ଜପ ଏବଂ ମୋର ଚିନ୍ତନ । ୯/୧୭ରେ ଜାଣିବା ଯୋଗ୍ୟ ପବିତ୍ର ଓମ୍କାର ମୁଁ ଅଟେ । ୧୦/୩୩ରେ କହିଛନ୍ତି ଯେ, ଅକ୍ଷର ମାନଙ୍କରେ 'ଅ'କାର ମୁଁ ଅଟେ । ୧୦/୨୫ରେ ବଚନମାନଙ୍କରେ ଏକ ଅକ୍ଷୟ ମୁଁ ଅଟେ । ୧୭/୨୩ରେ ଓଁ ତତ୍ ସତ୍ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ପରିଚାୟକ ଅଟେ । ୧୭/୨୪ରେ ଯଜ୍ଜ, ଦାନ ଓ ତପର କ୍ରିୟାମାନ ଓମ୍ବରୁ ହିଁ ପ୍ରାରୟ ହୋଇଥାଏ । ଅତଃ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନୁସାରେ ଓଁ ର ଜପ ନିତାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ଯାହାର ବିଧି କୌଣସି ଅନୁଭବୀ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଠାରୁ ହିଁ ଶିକ୍ଷା ଲାଭ କରନ୍ତୁ ।

ମହାପୁରୁଷ ବାହ୍ୟ ତଥା ଆନ୍ତରିକ, ବ୍ୟବହାରିକ ତଥା ଆଧାତ୍ୟିକ, ଲୌକିକ ଏବଂ ବୈଦିକ ରୀତି ଉଭୟଙ୍କୁ ଜାଣିଥାନ୍ତି । ଏହି କାରଣରୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସମାଜ ପାଇଁ ମହାପୁରୁଷ ହିଁ ଚାଲି ଚଳନର ବିଧାନ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ମର୍ଯ୍ୟାଦା ବ୍ୟବସ୍ଥା ମଧ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି । ବଶିଷ୍ଟ, ଶୁକ୍ରାଚାର୍ଯ୍ୟ, ସ୍ୱୟଂ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ, ମହାତ୍ଯା ବୁଦ୍ଧ, ମୁସା, ଈସା, ମୁହମ୍ମଦ, ରାମଦାସ, ଦୟାନ ନ୍ଦ, ଗୁରୁ ଗୋବିନ୍ଦ ସିଂହ ଇତ୍ୟାଦି ସହସ୍ର ମହାପୁରୁଷ ଏପରି ହିଁ କରିଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ଏପରି ବ୍ୟବସ୍ଥା ସାମୟିକ ହୋଇଥାଏ । ପୀଡ଼ିତ ସମାଜକୁ ଭୌତିକ ବସ୍ତୁ ପ୍ରଦାନ କରିବା ଯଥାର୍ଥ ନୁହଁ । ଭୌତିକ ସମସ୍ୟା କ୍ଷଣିକ ମାତ୍ର, ଶାଶ୍ୱତ ନୁହଁ । ତେଣୁ କରି ତାହାର ସମାଧାନ ମଧ୍ୟ ତତ୍ ସାମୟିକ

ହୋଇଥାଏ । ତାହାକୁ ଚିରନ୍ତନ ବ୍ୟବସ୍ଥା ରୂପରେ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇପାରିବ ନାହିଁ ।

ବ୍ୟବସ୍ଥାକାର - ସାମାଜିକ ବିକୃତିକୁ ମହାପୁରୁଷମାନେ ସଜାଡ଼ିଥାନ୍ତି । ଯଦି ଏହାକୁ ନ ସକାଡ଼ିବେ, ତେବେ ଜ୍ଞାନ ଓ ବୈରାଗ୍ୟ କନିତ ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ସାଧନା କିଏ ବା ଶୁଣିବ ? ବ୍ୟକ୍ତି ଯେଉଁ ବାତାବରଣରେ ଲିପ୍ତ ରହିଛି, ତାହାକୁ ସେହି ଦିଗରୁ ଆଣି ଯଥାର୍ଥକୁ କାଣିବା ସ୍ଥିତିକୁ ଆଣିବା ନିମନ୍ତେ ଅନେକାନେକ ପ୍ଲୋଭନ ଦିଆଯାଇଥାଏ । ଏଥିପାଇଁ ମହାପରୁଷ ଯେଉଁ ଶବ୍ଦର ପ୍ରୟୋଗ କରିଥାନ୍ତି, ଯାହାକିଛି ବ୍ୟବସ୍ଥା କରନ୍ତି, ତାହା ଧର୍ମ ନୁହଁ । ସେଥିରୁ ଏକ ଶହ, ଦୁଇଶହ ବର୍ଷ ପାଇଁ ହିଁ ବ୍ୟବସ୍ଥା ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଚାରି ପାଞ୍ଚଶହ ବର୍ଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ହୋଇ ରହିଯାଏ ଏବଂ ହଳାର/ଦୁଇ ହଳାର ବର୍ଷରେ ସେହି ସାମାଜିକ ଆବିଷାର, ନବୀନ ପରିସ୍ଥିତି ସହିତ ନିଷ୍ତ୍ରାଣ ହୋଇଯାଏ । ଗୁରୁ ଗୋବିନ୍ଦ ସିଂହଙ୍କ ସାମାଜିକ ବ୍ୟବସ୍ଥାରେ ଶସ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଥିଲା । କ'ଶ ବର୍ତ୍ତମାନ ସେହି ଖଣ୍ଡା ଶସ୍ତ ସ୍ଥାନରେ ଆବଶ୍ୟକ ରହିଛି ? ଈଶା ଗଧ ଉପରେ ବସୁଥିଲେ, (ମଭି-୨୧)। ଗଧ ସୟକ୍ଷରେ ସେ ଦେଇଥିବା ବ୍ୟବସ୍ଥା କ'ଶ ଆଜି ଉପଯୋଗୀ ହୋଇରହିଛି ? ସେ କହିଥିଲେ କାହାର ଗଧକୁ ଚୋରି କର ନାହିଁ । ଆଜିକାଲି ଗଧକ କିଏ ପାଳନ କରନ୍ତି ? ଏହିପରି ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶୀକୃଷ ସେହି ସମୟର ସମାଜକୁ ସମ୍ୟକ୍ ବ୍ୟବସ୍ଥିତ କରିଥିଲେ । ଯାହାର ଉଲ୍ଲେଖ, ମହାଭାରତ ଓ ଭାଗବତ ଇତ୍ୟାଦି ଗୃଛମାନଙ୍କରେ ରହିଛି । ତତ୍ୱସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଏହି ଗ୍ରଛମାନଙ୍କରେ ସେ ଯଥାର୍ଥର ମଧ୍ୟ ଯତ୍ରତତ୍ର ଚିତ୍ରଣ କରିଛନ୍ତି । ପରମ କଲ୍ୟାଣ କାରୀ ସାଧନା ଏବଂ ଭୌତିକ ବ୍ୟବସ୍ଥାମାନଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶକୁ ଗୋଟିଏ କରି ଦେଲେ ସମାଜ ତତ୍ତ୍ୱ ନିର୍ଣ୍ଣାୟକ କ୍ରମକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ବୁଝିପାରେ ନାହିଁ । ଭୌତିକ ବ୍ୟବସ୍ଥାକୁ ସେ ଯେମିତିକୁ ସେମିତି ନକରି ବରଂ ସମାଜ ତାହାକୁ ବଢାଇ ଚଢାଇ ଗ୍ରହଣ କରିଥାଏ । କାରଣ ତାହା ଭୌତିକ ଅଟେ । 'ମହାପୁରୁଷ କହିଥିଲେ'- ଏପରି କହି ଏହି ବ୍ୟବସ୍ଥା ସବକୁ ଜୀବିତ ରଖିବା ପାଇଁ ମହାପୁରୁଷମାନଙ୍କ ଜୟ ଜୟକାର କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ବାୟବିକ କ୍ରିୟାକୁ ଭାଙ୍ଗି ରୁଜି ତାହାକୁ ଭ୍ରମାତ୍ପକ କରି ଦେଇଥାନ୍ତି । ବେଦ, ରାମାୟଣ, ମହାଭାରତ, ବାଇବଲ୍, କୋରାନ୍ ସମୟଙ୍କ ପତି ପୂର୍ବାଗହ ଯୁକ୍ତ ଧୂମିଳ ଧାରଣାମାନ ରହିଛି ।

ଗୀତା ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ – ପତଞ୍ଜଳୀ ଆଦି ବହୁ ମହାପୁରୁଷ ପରମ ଶ୍ରେୟର ଯଥାର୍ଥ ବିଧିକୁ ସାମାଜିକ ବ୍ୟବସ୍ଥାରୁ ହଟାଇ ଭିନ୍ନଭାବେ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିଛନ୍ତି । ଯୋଗେଶ୍ୱର ମଧ୍ୟ ପୃଥକ୍ କରିବା ହିଁ କଲ୍ୟାଣ କାରୀ ମାନିଥିଲେ । ଉଢମ ଅଧିକାରୀଙ୍କ ପ୍ରତି ହିଁ ସେ ତାହା ବ୍ୟକ୍ତ କରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ବାରୟାର କହିଥିଲେ ଯେ, ତୁମ ପରି ଅତିଶୟ ପ୍ରିତି ରଖିଥିବା ଭକ୍ତଙ୍କ ପ୍ରତି ହିତ କାମନାକରି କହୁଛି । ଏହା ଅତି ଗୋପନୀୟ ଅଟେ । ପରିଶେଷରେ କହିଲେ – ଯିଏ ଭକ୍ତ ହୋଇନାହାଁ ଡି, ସେମାନେ ପ୍ରତୀକ୍ଷା କରନ୍ତୁ । ତାହାଙ୍କୁ ସେହି ରାଞ୍ଚାକୁ ଆଣିବା, ପରେ ହିଁ ତାହାଙ୍କୁ ଉପଦେଶ କର । ଏହା ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଏକ ମାତ୍ର କଲ୍ୟାଣକାରୀ ସାଧନ ହୋଇଥାଏ । ଯାହାର କ୍ରମବଦ୍ଧ ବର୍ଣ୍ଣନ ଶ୍ରୀକୃଷୋକ୍ତ ଗୀତା ଅଟେ ।

ପ୍ରସ୍ତୁତ ଟୀକା - ଯୋଗଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଆଶୟକୁ ଯେମିତି କୁ ସେମିତି ବ୍ୟକ୍ତ କରିବା ଯୋଗୁଁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ଟୀକାର ନାମ ଯଥାର୍ଥ ଗୀତା ଅଟେ । ଗୀତା ସ୍ୱୟଂ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସାଧନ ଗ୍ରଛ ଅଟେ । ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଗୀତାରେ ସନ୍ଦେହର ଗୋଟିଏ ସ୍ଥାନ ମଧ୍ୟ ନାହିଁ, ଯେଉଁ ସ୍ଥାନରେ ବି ସନ୍ଦେହ ରହିଛି, ତାହାକୁ ବୌଦ୍ଧିକ ଓ୍ତରରେ ଜାଣି ହେବ ନାହିଁ । ତେଣୁ କରି ଶଂସୟ ପ୍ରତିତ ହୁଏ । ଅତଃ କେଉଁଠାରେ ନ ବୁଝି ପାରିଲେ, କୌଣସି ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସାନିଧ୍ୟରେ ତାହାକୁ ବୁଝିବା ପାଇଁ ପ୍ରୟତ୍ନ କରନ୍ତୁ !

ତଦ୍ବିଦ୍ଧି ପ୍ରଣିପାତେନ ପରିପ୍ରଶ୍ନେନ ସେବୟା । ଉପଦେକ୍ଷ୍ୟନ୍ତି ତେ ଜ୍ଞାନଂ ଜ୍ଞାନିନସ୍ତଉଦର୍ଶିନଃ ॥

ଶାରିଃ ! ଶାରିଃ !! ଶାରିଃ !!!

## ନିବେଦନ

'ଯଥାର୍ଥ ଗୀତା' ଯୋଗେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ପରମ ପୂନୀତ ବାଣୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାର ହିଁ ଅର୍ଥ ଅଟେ । ଏଥିରେ ଆପଣଙ୍କ ହୃଦୟରେ ଛିତ ପରମାଯା ପ୍ରାପ୍ତିର ବିଧାନ ତଥା ପ୍ରାପ୍ତି ପଣ୍ଟାତ୍ କରାଯାଇଥିବା ଚିତ୍ରଣ ମାତ୍ର । ଅବହେଳା ଦୃଷ୍ଟିରେ ଏହାର ଉପଯୋଗ ବର୍ଜିତ ରହିଛି । ଅନ୍ୟଥା ଆୟେ ନିଜ ଳକ୍ଷ୍ୟକୁ ଜାଣିବାରୁ ବଞ୍ଚ୍ଚତ ରହିଯିବା । ଏହାର ଶ୍ରଦ୍ଧା ପୂର୍ବକ ଅଧ୍ୟୟନ ଦ୍ୱାରା ମାନବ ନିଜର କଲ୍ୟାଣ ସାଧନ ଦ୍ୱାରା ଭରପୁର ହୋଇଯାଏ ଏବଂ ଯତ୍କିଞ୍ଚ୍ ଗ୍ରହଣ କଲେ ପରମ ଶ୍ରେୟକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିପାରିବ । କାରଣ ଏହି ଈଶ୍ୱର ପଥରେ ଆରୟର କେବେ ବି ବିନାଶ ହୁଏ ନାହିଁ ।

–ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦଜୀ–

# କ୍ୟାସେଟ୍ ପ୍ରସାରଶରେ ଅଧ୍ୟାୟମାନଙ୍କ ପୂର୍ବ ଭୂମିକା

- (୧) କେବଳ ଏକ ପରମାତ୍ପାରେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ସମର୍ପଣର ସନ୍ଦେଶ ଦେଉଥିବା ଗୀତା ସମୟଙ୍କୁ ପବିତ୍ର କରିବା ପାଇଁ ଖୋଲା ଆମନ୍ତଣ ଦିଏ । ସୃଷ୍ଟିରେ ଯେ କୌଣସି ଛାନରେ ରହୁଥିବା ଗରୀବ-ଧନୀ, କୁଳୀନ-ଆଦିବାସୀ, ପୂଣ୍ୟାତ୍ପା-ପାପୀ, ସ୍ତୀ-ପୁରୁଷ, ସଦାଚାରୀ ଏବଂ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁରାଚାରୀ ସମୟଙ୍କର ଏଥିରେ ପ୍ରବେଶ ରହିଛି । ବିଶେଷ କରି ଗୀତା ପାପୀମାନଙ୍କ ଉଦ୍ଧାର ନିମନ୍ତେ ସୁଗମ ପଥ ଦର୍ଶାଇଥାଏ । ପୁଣ୍ୟାତ୍ପା ତ ଭଳନ କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରୟୁତ ହେଉଛି ସେହି ଗୀତାର ଅଦ୍ୱିତୀୟ ବ୍ୟାଖ୍ୟା -'ଯଥାର୍ଥ ଗୀତା'ର କ୍ୟାସେଟ୍ ପସାରଣ ।
- (୨) ଶାସ୍ତ ରଚନା ଦୁଇଟି ଦୃଷିରେ ହୋଇଥାଏ । ଗୋଟିଏ ତ ସାମାଜିକ ବ୍ୟବସ୍ଥା ଏବଂ ସଂଷ୍ଟୃତିକୁ ସୁବ୍ୟବସ୍ଥିତ ରଖିବା, ଯେଉଁଥିରେ ଲୋକେ ପୂର୍ବଜଙ୍କ ପଦଚିହ୍ନ ଅନୁସରଣ କରିପାରିବେ ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ଏପରି ଯେ, ଲୋକେ ଶାଶ୍ୱତ ଶାନ୍ତିକୁ ପ୍ରାସ୍ତ କରନ୍ତୁ । ରାମଚରିତ ମାନସ, ବାଇବଲ୍, କୋରାନ୍ ଇତ୍ୟାଦିରେ ଉଭୟ ପକ୍ଷର ସମାବେଶ ରହିଛି, କିନ୍ତୁ ଭୌତିକ ଦୃଷ୍ଟି ପ୍ରଧାନ ହୋଇଥିବା ଯୋଗୁଁ ମନୁଷ୍ୟ ସମାଜ ଉପଯୋଗୀ ବ୍ୟବସ୍ଥାକୁ ହିଁ ଧରି ପାରେ । ଆଧ୍ୟାତ୍ପିକ ସୁକ୍ତିମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଲୋକେ ସାମାଜିକ ବ୍ୟବସ୍ଥାର ସନ୍ଦର୍ଭରେ ହିଁ ଦେଖୁଥାନ୍ତି । କହିନ୍ତି ଯେ, ଏପରି ଶାସ୍ତରେ ଲେଖା ଅଛି । ଏଥି ଯୋଗୁଁ ବେଦବ୍ୟାସ ଉଭୟ ନିମନ୍ତେ ଗୋଟିଏ ଗ୍ରନ୍ଥ ମହାଭାରତ ଲେଖିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଆଧ୍ୟାତ୍ସିକ କ୍ରିୟାର ସଂକଳନ ଗୀତା ରୂପରେ ପୃଥକ୍ କରିଛନ୍ତି । ଯାହାଦ୍ୱାରା ଲୋକେ ଏହି ମୂଳ କଲ୍ୟାଣ ପଥରେ ଭ୍ରାନ୍ତିର ମିଶ୍ରଣ କରି ପାରିବେ ନାହିଁ । ସେହି ଆଧ୍ୟାତ୍ସିକ ମୂଲ୍ୟ ସହିତ ପ୍ରସ୍ତୁତ ରହିଛି ଗୀତାର ଦିବ୍ୟ ସହେଶ ।
- (୩) ଗୀତା କୌଣସି ବିଶେଷ ବ୍ୟକ୍ତି, କାତି, ବର୍ଗ, ପଛ, ଦେଶ, କାଳ ଅଥବା କୌଣସି ରୂଢିଗ୍ରୟ ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ଗ୍ରଛ ନୁହଁ। ଏହା ସର୍ବଲୌକିକ ତଥା ସର୍ବକାଳୀନ ଧର୍ମଶାସ୍ତ ଅଟେ । ଏହା ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦେଶ, ଜାତି, ପୁରୁଷ, ଦେଶ, ସ୍ତୀ ଇତ୍ୟାଦି ସମୟଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଉଦ୍ଧିଷ୍ଟ । ବୟୁତଃ ଗୀତା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ମାନବ ଜାତିର ଧର୍ମ ଶାସ୍ତ ଅଟେ ଏବଂ ଅତି ଗୌରବର ବିଷୟ ଯେ, ଗୀତା ଆପଣମାନଙ୍କର ଧର୍ମଶାସ୍ତ ।
- (୪) ପୂକ୍ୟ ଭଗବାନ ମହାବୀର, ତଥାଗତ ଭଗବାନ ବୁଦ୍ଧ, ବିଜ୍ଞ ହୋଇଥାଇ ମଧ୍ୟ ଲୋକ ଭାଷା ମାଧ୍ୟମରେ ଗୀତାର ହିଁ ସନ୍ଦେଶ ବାହାକ ଥିଲେ । ଆତ୍ମା ସତ୍ୟ ଏବଂ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସଂଯମ ଦ୍ୱାରା ଆତ୍ମ ସ୍ଥିତିର ବିଧାନ ରହିଛି– ଏହା ଗୀତାର ହିଁ ବିଚାର । ବୁଦ୍ଧ ସେହି ତତ୍ତ୍ୱକୁ ସର୍ବଜ୍ଞ ତଥା ଅବିନାଶୀ ପଦ କହି ଗୀତାର ବିଚାରକୁ ହିଁ ପୁଷ୍ଟ

କରିଥିଲେ । କେବଳ ଏଡିକି ହିଁ ନୁହଁ ଅପିତୁ ବିଶ୍ୱ ବାଙ୍ଗ୍ୱମୟ ଦ୍ୱାରା ଧର୍ମ ନାମରେ ଯାହା କିଛି ସାର ସର୍ବସ୍ୱ ରହିଛି, ଏପରି ଏକ ଈଶ୍ୱର, ପ୍ରାର୍ଥନା, ପଣ୍ଟାଡାପ, ତପ ଇତ୍ୟାଦି ଗୀତାର ହିଁ ଉପଦେଶ ଅଟେ । ସେହି ଉପଦେଶ ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗନାନନ୍ଦକୀଙ୍କ ମୁଖାରବିନ୍ଦରୁ ନିସୃତ ଯଥାର୍ଥ ଗୀତା କ୍ୟାସେଟ୍ ରୂପରେ ମାନବମାତ୍ରଙ୍କ ମୁକ୍ତିର ଦିବ୍ୟ ସନ୍ଦେଶ ରୂପରେ ଉପଛିତ ହୋଇଛି ।

- (୫) ଭାରତର ଲୋକ ଗାଥା ମାନଙ୍କରେ ରହିଛି ଯେ, ଶୁକରାତ୍ଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ପରମ୍ପରାରେ ମହର୍ଷି ଅରୟୁ ନିକ ଶିଷ୍ୟ ସିକନ୍ଦରଙ୍କୁ ଭାରତରୁ ଗୀତାଜ୍ଞାନୀ ଗୁରୁ ଆଣିବା ନିମନ୍ତେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଥିଲେ । ଗୀତାର ହିଁ ଏକୈଶ୍ୱରବାଦକୁ ବିଶ୍ୱର ବିବିଧ ଭାଷାମାନଙ୍କରେ ମୂଷା, ଈଶା ତଥା ଅନେକ ସୁଫି ମହାତ୍ଯାମାନେ ବିତରଣ କଲେ । ଭଷାନ୍ତର ହୋଇଯିବାରୁ ଏହା ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ପ୍ରତୀତ ହେଉଛି, କିନ୍ତୁ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଗୀତାର ହିଁ ଅଟେ । ଅତଃ ଗୀତା ମାନବ ମାତ୍ରଙ୍କ ଅତର୍କ୍ୟ-ଧର୍ମଶାସ୍ତ ଅଟେ । ଗୀତାର ଆଶୟ ଯଥାର୍ଥ ଗୀତା ରୂପରେ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରି ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦଳୀ ମହାରାକ ମାନବ ମାତ୍ର ନିମନ୍ତେ ଏକ ଅମୂଲ୍ୟ ନିଧି ପ୍ରଦାନ କଲେ । ଯାହାର କ୍ୟାସେଟ୍ ରୂପାନ୍ତରଣ ଶ୍ରୀ କିତେନ୍ ଭାଇଙ୍କ ସୌଳନ୍ୟରୁ ପ୍ରକାଶ ପାଇଲା । ଗୀତାର ୧୦ହକାର ଅନୁବାଦ ମଧ୍ୟରେ ଦେଦୀପ୍ୟମାନ ଏହି ବ୍ୟାଖ୍ୟାର ଆଲୋକରେ ଆପଣମାନେ ପରମଶ୍ରେୟର ସାଧକ ହୁଅନ୍ତୁ ।
- (୬) ସଂସାରରେ ପ୍ରଚଳିତ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଧର୍ମ, ଗୀତାର ହିଁ ଦୂରଣ ପ୍ରତିଧ୍ୱନୀ ମାତ୍ର । ଶ୍ରୀ ସ୍ୱାମୀ ଅଡ଼ଗଡ଼ାନନ୍ଦକୀ ମହାରାଜଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏହାର ବ୍ୟାଖ୍ୟ। ଯଥାର୍ଥ ଗୀତାକୁ ଶୁଣି ଜୈନ କୁଳଉତ୍ପନ୍ନ ଶ୍ରୀ ଜିତେନ୍ ଭାଇ ବ୍ରତ ନେଇ ନେଲେ ଯେ, କ୍ୟାସେଟ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଏହାର ପ୍ରାସାରଣ କରିବି । କାରଣ ଭଗବାନ ମହାବୀର, ଭଗବାନ ଗୌତମ ବୁଦ୍ଧ, ଗୁରୁ ନାନକ, କବୀର ଇତ୍ୟାଦିଙ୍କ ଶ୍ରଦ୍ଧାପୁରିତ ତପ ସିଦ୍ଧାନ୍ତର ଉଚ୍ଚତମ ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି ଗୀତା ଅଟେ । ଗୀତାର ସେହି କ୍ୟାସେଟ୍ ସୁଗମ ଆପଣଙ୍କ ସମକ୍ଷରେ ଆତ୍ମ ଦର୍ଶନାର୍ଥେ ପ୍ରୟତ ରହିଛି ।
- (୭) ଗୀତାର ୨୦୦୦ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଧର୍ମ ନାମରେ କୌଣସି ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ହୋଇନଥିଲା । ତେଣୁ କରି ଗୀତା ନିରପକ୍ଷ ଅଟେ । ସେହି ସମୟରେ ବିଶ୍ୱ ମାନସରେ ଗୋଟିଏ ହିଁ ଶାସ୍ତର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଥିଲା – ତାହା ହେଉଛି ଉପନିଷଦ ସାର ଗୀତା । ମୋକ୍ଷ ଏବଂ ସମୃଦ୍ଧିର ସ୍ରୋତ ହେଉଛି ଗୀତା । ଶାସ୍ତ ପଢିବା ଅପେକ୍ଷା ତାହାର ଶ୍ରବଶ ଅତ୍ୟଧିକ ଲାଭ ଦାୟକ ଅଟେ । କାରଣ ଉଚ୍ଚାରଣ ଶୁଦ୍ଧତା ଇତ୍ୟାଦିରେ ଏକାଗ୍ରତା ବାଷ୍ଟି ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ କରି ସରଳ ଭାଷାର ରୂପାନ୍ତରିତ ଯଥାର୍ଥ ଗୀତାର ଏହି

କ୍ୟସେଟ୍ ଆପଣଙ୍କ ସେବାରେ ପ୍ରଷ୍ତୁତ ହୋଇଛି । ଏହାର ଶ୍ରବଣ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରତ୍ୟେକ ପିଲାମାନଙ୍କ ଠାରେ, ସାହି ପଡ଼ୋଶୀରେ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଶୁଭ ସଂୟାରର ସଞ୍ଚାର ହେବ । ଆପଣଙ୍କ ଗୃହ ପ୍ରାଙ୍ଗଶର ବାଯୁ ମଣ୍ଡଳ ମଧ୍ୟ ତପଭୂମି ସଦୃଶ ସୁଶୋଭିତ ହୋଇ ଉଠିବ ।

- (୮) ସେହି ଗୃହ ସ୍ମଶାନ ଅଟେ, ଯେଉଁଠି ପ୍ରଭୁଙ୍କର ଚର୍ଚ୍ଚା ହେଉନଥିବ । ଆଜିର ମାନବ ଏତେ ବ୍ୟନ୍ତ ଯେ, ଇଛା ହେଉଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଭଜନ କରିବା ନିମନ୍ତେ ସମୟ ବାହାର କରିପାରୁ ନାହିଁ । ଏପରି ପରିସ୍ଥିତିରେ ଗୀତାର ସନ୍ଦେଶ କର୍ତ୍ତ ଗହୃର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପହଞ୍ଚ୍ଚଯାଏ ତ ପରମ ଶ୍ରେୟ ଏବଂ ସମୃଦ୍ଧିର ସଂୟାର ମାନଙ୍କ ବୀକାରୋପଣ ହୋଇଯାଏ । ଭଗବାନଙ୍କ ବାଣୀର ଏହି କ୍ୟାସେଟ୍ ଦ୍ୱାରା ଦିନ ସାରା ସେହି ପରମ ପ୍ରଭୁଙ୍କ ସ୍ମରଣ ନିରନ୍ତର ରହୁଥିବ ଏବଂ ଏହା ହିଁ ଭଜନର ଆଧାରଶିଳା ଅଟେ ।
- (୯) ନିଜ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ଆୟେ ଶିକ୍ଷା ଦେଇଥାଉଁ ଯେ, ସେମାନେ ଭଲ ସଂୟାର ଅର୍ଜନ କରୁ । ଭଲ ସଂୟାରର ଆଶୟକୁ ଲୋକେ ଭାବିଥାନ୍ତି ଯେ, ସେ ନିଜର ଦୈନନ୍ଦିନୀ ଭୋଜନ, ବାସଗୃହ ତଥା ସାମାଜିକ ସମସ୍ୟାମାନଙ୍କୁ ସମାଧାନ କରିବ । କିନ୍ତୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଆଡ଼କୁ କାହାର ମଧ୍ୟ ଧ୍ୟାନ ହିଁ ନାହିଁ । କାହା କାହା ପାଖରେ ଏତେ ସମ୍ପତ୍ତି ଥାଏ ଯେ, ସେମାନେ ପ୍ରଭୁଙ୍କୁ ଡ଼ାକିବା ଆବଶ୍ୟକ ବୋଲି ମନେ କରୁନଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଏହି ସବୁ କିଛି ପାର୍ଥିବ ହିଁ ଅଟେ । ନ ଚାହିଁଲେ ମଧ୍ୟ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବୈଭକୁ ଏଠାରେ ହିଁ ତ୍ୟାଗକରି ଯିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ଏପରି ଛିଡିରେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପରିଚୟ ପାଇବା ହିଁ ଏକମାତ୍ର ସୟଳ ହୋଇଥାଏ । ଯାହାକୁ ପ୍ରଦାନ କରୁଥାଏ ଯଥାର୍ଥ ଗୀତାର ଏହି କ୍ୟାସେଟ୍ ପ୍ରସାରଣ ।
- (୧୦) ସଂସାରରେ ଯେତେ ଧାର୍ମିକ ମତ ମତାନ୍ତର ରହିଛି, ସେ ସବୁ କୌଣସି ନା କୌଣସି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ପଛରେ ଶ୍ରଦ୍ଧାକୁ ମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସଙ୍ଗଠିତ ସମାକ ଅଟେ । ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଏକାନ୍ତ ଭକନ ସ୍ଥଳ ହିଁ କାଳାନ୍ତରରେ ତୀର୍ଥ, ଆଶ୍ରମ, ମଠ ଏବଂ ମନ୍ଦିରର ରୂପ ନେଇଥାଏ । ଯେଉଁ ଠାରେ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ନାମରେ ଜୀବିକା ଉପାର୍କନ ଠାରୁ ବିଳାସ-ବ୍ୟସନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାଧନ ସଂଗ୍ରହ କରାଯାଇଥାଏ । ଗାଦି ଅଥବା ପୀଠ ଅଥବା ପୀଠ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ପରେ ହିଁ ତିଆରି ହୋଇଥାଏ । ଗାଦି ଅଥବା ପୀଠ ଦ୍ୱାରା କେହି ମହାପୁରୁଷ ହୋଇନଥାନ୍ତି । ତେଣୁ କରି ଧର୍ମ ସଦାସର୍ବଦା ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶୀ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ରର ବସ୍ତୁ ହୋଇ ଆସୁଛି । ଗୀତା ଏପରି ହିଁ ନିର୍ବିବାଦ ମହାପୁରୁଷ ଯୋଗେଶ୍ୱର ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ବାଣୀ ଅଟେ । ଯାହାର ଚିତ୍ତନ ସତ୍ୟରୁ ଆପଣଙ୍କର ସାକ୍ଷାତ କରାଇଥାଏ- ଯଥାର୍ଥ ଗୀତାର ଏହି କ୍ୟାସେଟ୍ ପ୍ରସାରଣ ।

# ଧର୍ମ ଶାସ୍ତ !

ବିଶ୍ୱରେ ପ୍ରଚଳିତ ସମ୍ପର୍ଣ ଧାମିକ ବିଚାରମାନଙ୍କ ଆଦି ଉଦ୍ଗମଥଳ ଭାରତର ସମନ୍ତ ଆଧାମ୍ ଏବଂ ଆତ୍ମ ସ୍ଥିତି ପ୍ରଦାନ କରୁଥିବା ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଶୋଧ ସହିତ ସାଧନ କ୍ରମର ସଷ ବର୍ତ୍ତନ ଏହି ଗୀତାରେ ରହିଛି । ଯେଉଁଥିରେ ଇଶ୍ୱର ଏକ, ପୁସ୍ତିକିରାଉଥିବା କ୍ରିୟା ଏକ ,ସାଧନ ପଥରେ ପ୍ରାପ୍ତ ଅନୁକମ୍ପା ଏକ ତଥା ପରିଶାମ ମଧ୍ୟ ଏକ ଅଟେ ..... ତାହା ହେଉଛି ପୁଭୂକ ଦର୍ଶନ, ଭଗବଡ଼ ସ୍ୱରୂପ ପ୍ରାପ୍ତି ଏବଂ କାଳରୁ ଅତୀତ ଅନନ୍ତ କୀବନ । ଦେଖନ୍ତୁ - "ଯଥାର୍ଥ ଗୀତ।" ।



#### ଶାସ୍ତ

ପରମାତ୍ୟାରେ ପ୍ରବେଶ କରାଉଥିବା କ୍ରିୟାତ୍ୟକ ଅନୁଶାସନର ନୟମମାନଙ୍କ ସଂକଳନ ହିଁ ଶାସ ଅଟେ । ଏହି ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟୋକ୍ତ ଗୀତା ସନାତନ, ଶାଶ୍ୱତ ଧର୍ମ ର ଶୁଦ୍ଧ ଶାସ ଅଟେ, ଯିଏ କି ଚାରୋଟି ବେଦ, ଉପନିଷଦ, ସମୟ ଯୋଗ ଶାସ୍ତ, ରାମ ଚରିତ ମାନସ ତଥା ବିଶ୍ୱର ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣ ଧର୍ମ ଶାସ୍ତକୁ ଏକାକୀ ହିଁ ପ୍ରତିନିଧ୍ତ୍ୱ କରୁଛି । ଗୀତା ମାନବ ମାତ୍ର ସମୟଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଧର୍ମର ଅତର୍କ୍ୟ ଶାସ୍ତ ଅଟେ ।

## - ପରମାତ୍ପାଙ୍କ ନିବାସ -

ସେ ସର୍ବ ସମର୍ଥ, ସଦା ରହୁଥିବା ପରମାତ୍ଯା ମାନବଙ୍କ ହୃଦୟ ଦେଶରେ ରହିଛନ୍ତି । ସଂପୂର୍ଷ ଭାବ ସହିତ ସେହି ପରମାତ୍ଯାଙ୍କ ଶରଣରେ ଯିବାର ବିଧାନ ରହିଛି । ଯାହା ଦ୍ୱାରା ଶାଶ୍ୱତ ଧାମ, ଚୀରନ୍ତନ ଶାନ୍ତି ତଥା ଅନନ୍ତ ଜୀବନ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ।

#### - ସନ୍ଦେଶ -

ସତ୍ୟ ବୟୁର ତିନିକାଳରେ ଅଭାବ ନାହିଁ ତଥା ଅସତ୍ୟ ବୟୁର ଅସ୍ତିତ୍ୱ ନାହିଁ । ପରମାତ୍ସା ହିଁ ତିନିକାଳରେ ସତ୍ୟ, ଶାଶ୍ୱତ ଏବଂ ସନାତନ ଅଟନ୍ତି ।

- ଶ୍ରୀ ସ୍ଥାମୀ ଅଡଗଡାନନ୍ଦ-

ବର୍ଷର ଦୀର୍ଘ ବ୍ୟବଧାନ ପରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍**ଗୀ**ତାର ଶାଶ୍ୱତ ବ୍ୟାଖ୍ୟା

8900





Shri Paramhans Swami Adgadanand Ji Ashram Trust

5, New Apollo Estate, Mogra Lane, Opp. Nagardas Road, Andheri (East), Mumbai – 400069 India Telephone: (022) 2825300 • Email: contact@yatharthgeeta.com • Website: www.yatharthgeeta.com